
 	

Wege zum Stundengebet
Liturgisch fundierte Spiritualität im persönlichen Beten und  
gemeinsamen Feiern

Wer für eine Monatsschrift arbeitet, die das Stundengebet einzelnen Glaubenden 
nahebringen will, und sich gleichzeitig dafür einsetzt, das Stundengebet in Ge­
meinschaft als ökumenische Basis-Liturgie in der Mitte der Kirche neu zu bele­
ben, wird mehr als einmal gefragt, wie diese beiden Tätigkeiten zueinander ste­
hen. Über ein solches Engagement Auskunft zu geben, hat notwendig persön­
liche Züge. Aus diesem Grund möchte ich in einem ersten Schritt drei grundle­
gende Zusammenhänge skizzieren, aus denen meine Arbeit Sinn und Richtung 
empfängt. In zwei weiteren Schritten werde ich dann Näheres zu den beiden We­
gen ausführen, die sich mir aufgetan haben, um Menschen von heute das Stun­
dengebet und seine Spiritualität zu erschließen. Ein Ausblick am Schluss mag auf­
zeigen, welche Möglichkeiten sich ergeben könnten, wenn es gelingt, das Stun­
dengebet unter den Christ(inn)en unserer Zeit neu zu etablieren. 

Grundlinien

In Netzwerken leben
Die „sozialen Netzwerke“ haben für unsere Zeit prägende Bedeutung. Per Face­
book, Twitter und ihresgleichen finden dank des Internets Menschen auf einfa­
che Weise zusammen, tauschen Nachrichten aus, planen Flashmobs, ja Demons­
trationen. Autoritär agierende Politiker(innen) fürchten deren Macht, missliebige 
Informationen in Windeseile zu verbreiten und so Kampagnen von ungeahnter 

31

Wege zum Stundengebet

Johannes Uphus | Hennef

geb. 1966, Dr. theol., Initiative 
Ökumenisches Stundengebet,
Redaktionsleitung Magnificat. Das Stundenbuch

j.b.uphus@t-online.de



1 	 Vgl. H. Kazim, Neue Video-Leaks: Erdogan lässt YouTube sperren, in: Spiegel online, 27.03.2014 – URL: 
http://www.spiegel.de/politik/ausland/tuerkei-erdogan-laesst-youtube-sperren-a-961163.html 
(Stand: 21.11.2014).

2	 Vgl. D. Peikert, Lisa Müller gefällt „Das Hochwasser 2013“, in: faz.net, 06.06.2013 – URL: http://
www.faz.net/aktuell/feuilleton/medien/facebook-twitter-flut-lisa-mueller-gefaellt-das-hochwas­
ser-2013-12211121.html (Stand: 21.11.2014).

3	 Ich zitiere den Münsterschwarzacher Psalter. Münsterschwarzach ³2007. Wo in der Hebräischen Bibel 
der Gottesname steht, füge ich ihn in der üblichen Transliteration des Tetragramms ein. 

4	 Vgl. E. Ballhorn, Der Torapsalter. Vom Gebetbuch zum Buch der Weisung, in: BiKi 65 (2010), 24–27, 
hier: 25; sowie ausführlicher ders., Zur Pragmatik des Psalters als eschatologisches Lehrbuch und Identi-
tätsbuch Israels, in: A. Gerhards u.a. (Hrsg.), Identität durch Gebet. Zur gemeinschaftsbildenden Funkti-
on institutionalisierten Betens in Judentum und Christentum. Paderborn 2003, 241–259, 250–253.

Schlagkraft zu ermöglichen.1 Beim Elbhochwasser im Juni 2013 verabredeten sich 
freiwillige Helfer(innen) per Facebook und Twitter, um an den bedrohten Orten 
und Deichen Hand anzulegen.2 Die Möglichkeiten sind in der Tat beeindruckend. 
Kommunikation heißt das Stichwort. 

Es gibt eine Art Kommunikation, die ganz ohne PC oder Smartphone ein 
„soziales Netzwerk“ schafft, das es nach meiner Überzeugung mit den Internet­
diensten ohne weiteres aufnehmen kann. Die Wurzeln reichen (mindestens) bis 
ins 1. Jahrtausend v. Chr. zurück. Es geht um die Weisung, die JHWH, Israels gött­
licher König, seinem Volk ans Herz legt, und auf die Israel – hörend, rezitierend, 
meditierend – antwortet; eine Kommunikation, die im Innersten mit Leben zu 
tun hat: „Höre, Israel! (…) Diese Worte, auf die ich dich heute verpflichte, sollen 
auf deinem Herzen geschrieben stehen.“ (Dtn 6,4.6) – „Zu dir, o [JHWH], rufe 
ich. Mein Fels, du darfst mir nicht schweigen! Bleibst du mir stumm, gleiche ich 
denen, die hinuntersteigen zur Grube.“ (Ps 28,1)3 Im Horizont, den diese bei­
den Verse eröffnen, steht das biblische Kernbuch christlicher Tagzeitengebete, 
der Psalter. Mit seinen fünf Büchern will er als Antwort auf die fünf Bücher der 
Mosetora gelesen werden, ja, er wird als diese Antwort selbst zur Tora, zu einem 
Lernbuch des Glaubens.4 Stellt man sich die Menschen, die zum lebendigen Gott 
in Kontakt stehen, als Netzwerk vor, wird aus dem Psalter noch mehr: ein „sozia­
les Kommunikationsmittel“, wenn man so will. Denn die Psalmen zu rezitieren, 
übt nicht nur eine bestimmte Sprache oder Glaubenshaltung ein, sondern schafft 
durch die eigentümliche Sprachform dieser Texte selbst schon Verbindung zur 
Transzendenz. 

Menschsein im existenziellen Dialog 
Entgegen mancher Tendenz, den Menschen heutzutage auf seine biologischen 
Funktionen zu reduzieren und ihn zum „Verbraucher“ zu degradieren, sieht ihn 
die Bibel v.a. als Gesprächspartner Gottes, als Gegenüber, an das sich der Schöp­
fer wendet, dem er sich offenbart. Kernstellen der Hebräischen Bibel wie Gottes 
Frage im Garten (Gen 3,9), die Erscheinung vor Mose im brennenden Dornbusch 
(Ex 3,2–4) oder Samuels Berufung (1Sam 3,1–10) führen dies lebhaft vor Augen. 

32

Nachfolge



5	 An dieser Psalmstelle begegnet ein wichtiges Zeugnis für ein grundlegendes trinitarisches Gottesver­
ständnis, das später in der christlichen Theologie entfaltet wird. Vgl. auch Ps 147,15.18; 148,8.

6	 Vgl. folgendes Wort des Kunsthistorikers/Philosophen Gottfried Boehm: „Jenseits der Sprache existie­
ren gewaltige Räume von Sinn, ungeahnte Räume der Visualität, des Klanges, der Geste, der Mimik 
und der Bewegung. Sie benötigen keine Nachbesserung oder nachträgliche Rechtfertigung durch das 
Wort. Der Logos ist eben nicht nur die Prädikation, die Verbalität und die Sprache. Sein Umkreis ist 
bedeutend weiter. Es gilt ihn zu kultivieren.“Vgl. ders., Jenseits der Sprache. Anmerkungen zur Logik der 
Bilder, in: C. Maar u.a. (Hrsg.), Iconic turn. Die neue Macht der Bilder. Köln 2004, 27–43, hier: 43.

Offenbarung zeigt sich als Kommunikationsgeschehen. Gott selbst ist in seinem 
Wort (hebr. dabar) und seinem Atem (hebr. ruach) wirksam gegenwärtig: „Durch 
das Wort [JHWHs] wurden die Himmel geschaffen, ihr ganzes Heer durch den 
Hauch seines Mundes.“ (Ps 33,6)5 Die Schöpfung ist von Gottes Wort und Lebens­
hauch durchdrungen. Von hier aus fällt ein besonderes Licht auf die Fähigkeit des 
Menschen, zu hören und zu sprechen. Die Sprache erscheint als ursprüngliche 
Form der Kommunikation. Sie hat ihre physische Möglichkeitsbedingung in der 
Atemluft, biblisch versinnbildlicht im Lebensodem, den Gott dem Menschen 
einhaucht (vgl. Gen 2,7), und in der ruach JHWH, an der alles Leben hängt (vgl. 
Ps 104,29.30). Der Mensch tritt als atmendes Lebewesen in den Blick, das der 
sprachlichen Kommunikation fähig ist und sich dadurch von allem Lebendigen 
abhebt als personales Gegenüber Gottes. Doch beschränkt sich Kommunikation 
mit Gott nicht auf den Bereich der Akustik; auch die anderen Sinne sind in dieses 
„Sprach“-Geschehen einbezogen. Einsichtig wird dies besonders am hebräischen 
Ausdruck dabar, der mit „Wort“ nur einseitig und unzureichend wiedergegeben 
ist. Er bedeutet eben auch „Tat“ und „Ereignis“, d.h. so, wie wir durch unser Tun 
jemandem etwas zu verstehen geben können, kommuniziert Gott durch Ereig­
nisse, die er uns widerfahren lässt. Der brennende Dornbusch (Ex 3,2–4) ist dafür 
das prominenteste Beispiel, aber auch Jonas Erfahrung mit dem Rizinusstrauch 
(Jona 4,6–11) und zahlreiche andere Stellen künden davon. Mit anderen Worten: 
Die Dinge, die mir im konkreten Leben widerfahren, kann ich als Botschaften 
Gottes an mich lesen – wenn ich dazu bereit bin.6 Folglich ist es meine Aufgabe, 
mich im Entziffern seiner Botschaften zu üben, oder anders gesagt: Gottes Spra­
che zu erlernen, um mit ihm zu kommunizieren – und das nicht nur mit Worten 
des Lobes oder Gebetes, sondern mit dem, was ich tue, und der Art, wie ich mich 
in meiner Welt bewege. 

Das Messianische neu entdecken
Dass die Kirche von frühester Zeit an die Psalmen im Gottesdienst rezitiert, ist 
nach meiner Überzeugung kein Zufall. Denn es handelt sich beim Psalmenbuch 
gerade in seiner vorliegenden Gestalt um den Kern der messianischen Tradition 
im Alten Testament, die – samt den entsprechenden Passagen in den Propheten­

33

Wege zum Stundengebet



7	 Bes. das Buch Jesaja mit seinen vielen messianischen Bestandteilen ist hier zu nennen. Zentral ist fer­
ner Jer 31,31–34 zur Gotteserkenntnis der Einzelnen, vgl. auch Mi 3,1f. u.a. 

8	 Vgl. E. Ballhorn, Der Psalter als Bild Christi, in: Pastoralblatt für die Diözesen Aachen, Berlin, Essen, 
Hamburg, Hildesheim, Köln, Osnabrück 53 (2001), 213–216, hier: 214.

9	 Ich verwende grundsätzlich das substantivierte Adjektiv, um eine Grenze zu verschiedenen Messi­
anismen zu ziehen, die in Vergangenheit und Gegenwart vielfach zu ideologischen Verfestigungen 
und gefährlichen politischen Kurzschlüssen geführt haben. 

10	 Zur Vertiefung vgl. J.B. Uphus, Leben im Bund oder: Wie kann das Christentum messianischer werden?, 
in: F. Bruckmann / R. Dausner (Hrsg.), Im Angesicht der Anderen. Gespräche zwischen christlicher Theo-
logie und jüdischem Denken. Festschrift für Josef Wohlmuth zum 75. Geburtstag (Studien zu Judentum 
und Christentum 25). Paderborn u.a. 2013, 167–183.

büchern7 – als engere biblische Heimat Jesu von Nazaret anzusehen ist.8 
Wenn demzufolge das Christentum seine geistigen und geistlichen Wurzeln 

in diesem Umfeld hat, tut es aus mehreren Gründen gut daran, sich diesem sei­
nem alttestamentlich-jüdischen Erbe verstärkt zuzuwenden. Denn es kann damit 
(1) die Chance wahrnehmen, sich seiner Ursprünge und seiner Aufgabe neu zu 
vergewissern, es kann (2) seine Verwandtschaft zum Judentum vertiefen, das auf 
seine Weise die messianische Tradition lebendig gehalten hat, und es kann (3) das 
Messianische9 als menschliche Möglichkeit in der heutigen Welt präsent halten – 
vielleicht seine größte Verantwortung, weil darin eine Perspektive enthalten ist, 
die das Verbindende unter den Kulturen hervorzuheben vermag, ohne die inhalt­
lichen Unterschiede zu verwischen. 

Wodurch zeichnet sich nun das Messianische aus? Der einzelne Mensch, der 
sich in der Gegenwart des lebendigen Gottes weiß, erfährt im existenziellen Dia­
log mit Gott, was hier und heute zu tun ist – und empfängt von ihm her die Kraft, 
an seinem unbedingt lebensbejahenden Wirken Anteil zu nehmen. Solcherart 
messianisch geprägte Existenz geschieht zunächst im Kleinen, Konkreten, mitten 
im täglichen Leben; Mt 25,31–46 etwa nennt Beispiele, in denen es darum geht, 
in unerwarteten Begegnungen spontan das Richtige, das Not-Wendige zu tun. 
Menschen, die so zu leben gewohnt sind, wären vielleicht überrascht, wenn sie 
die ihnen selbstverständliche Art zu leben mit etwas religionsgeschichtlich so 
hoch Aufgeladenem wie der messianischen Tradition Altisraels in Verbindung 
gebracht sähen, und würden dies eher ablehnen. Und doch spricht Jesu Verkün­
digung, die ihre Bilder aus dem Lebensumfeld der einfachen Leute seiner Zeit 
bezieht, hier eine deutliche Sprache (vgl. z.B. die Gleichnisse von der selbstwach­
senden Saat und dem Senfkorn Mk 4,26–32, die die Selbstverständlichkeit und die 
Dynamik des Kleinen plastisch hervortreten lassen). 

Der Bezug auf das konkrete Lebensumfeld hindert freilich nicht, dass sich aus 
unscheinbaren Ansätzen Beachtliches entwickeln kann – auch dafür geben Jesu 
Verkündigung und das aus ihr hervorgegangene Christentum ein beredtes Bei­
spiel.10 

34

Nachfolge



11	 Zu den Hymnen des Stundengebets vgl. J.B. Uphus (Hrsg.), Lobet den Namen des Herrn. Schätze des 
Stundengebets. Kevelaer 2009; und besonders A. Stock (Hrsg.), Lateinische Hymnen. Berlin 2012.

 	

Wenn also das Messianische lehrt, den einzelnen Menschen in seiner Beziehung 
zum lebendigen Gott als Keimzelle der erneuerten Schöpfung zu sehen, stellt 
sich die Herausforderung, diese persönliche Gottesbeziehung zu stärken. Unter 
den Möglichkeiten, die sich dazu nahelegen, nimmt das Stundengebet eine be­
sondere Rolle ein. Es lebt zum einen von der Rezitation der Psalmen und reicht 
als Gestalt christlichen Betens bis in die Anfänge der Kirche zurück. So übt es in 
die Kommunikation mit Gott ein und bringt mit den messianischen Ursprüngen 
und bewährter christlicher Frömmigkeit in Berührung. Zum anderen ist es als 
gottesdienstliche Form auf die gemeinsame Feier hingeordnet und kann von da­
her auch für die, die allein Stundengebet halten, eine Verbindung untereinander 
schaffen. 

Magnificat: Stundengebet für heutige Menschen

Diese Dimension des Stundengebetes nimmt die Monatsschrift Magnificat auf. 
Sie richtet sich primär an den/die einzelne(n) Glaubende(n), v.a. an Laien, die 
mitten in der Welt ihr Christsein leben. Sie lädt mit Morgen- und Abendgebet 
sowie geistlicher Lesung dazu ein, sich jenem „Netzwerk“ anzuschließen, das mit 
Gott unmittelbar kommuniziert und aus seiner „Weisung“ den Leitfaden für den 
Tag ertastet und erbittet. Sie macht mit dem Psalmenbuch vertraut, indem sie die 
„Klassiker“ regelmäßig wiederkehren lässt, aber auch die weniger bekannten Psal­
men immer wieder einmal in Erinnerung ruft. Sie führt ein in das große Reper­
toire von 2000 Jahren kirchlicher Frömmigkeitsgeschichte, die insbesondere in 
der Hymnen- und Lieddichtung wahre geistliche Schätze hervorgebracht hat. 11 

Stundenbücher als Vorbild
Magnificat. Das Stundenbuch greift die Tradition der spätmittelalterlichen Stun­
denbücher auf, die, für den Privatgebrauch frommer Laien gefertigt, ihren Leser­
(inne)n eine Pflege der eigenen Spiritualität durch Teilnahme an der kirchlichen 
Tagzeitenliturgie ermöglichten. Mit seinen Titelbildern knüpft es an die Tradition 
der mittelalterlichen Buchmalerei an, die in liturgischen Handschriften seit dem 
neunten Jh. biblische Texte deutet und Inhalte des christlichen Glaubens in oft 
überraschender Weise ins Bild setzt. Miniaturen aus solchen Handschriften sind 
weit mehr als schmückendes Beiwerk; auch heute lohnt es sich, ihre Interpretati­
onen geistlicher Themen zu betrachten. 

35

Wege zum Stundengebet



Verbundensein durch Liturgie 
Wesentliche Aufgabe von Magnificat ist es, den mit ihm Betenden eine Verbindung 
zur Gemeinschaft der Glaubenden zu schaffen. Magnificat erreicht dies, indem für 
jeden Tag entsprechend der liturgischen Ordnung die Lesungstexte zur Eucha­
ristiefeier sowie ein Morgen- und ein Abendgebet zusammengestellt werden. 
Letztere folgen dem Ablauf von Laudes und Vesper, reduzieren die im offiziellen 
Stundenbuch üblichen zwei Psalmen plus Canticum aber auf einen bzw. eines, 
um den Möglichkeiten berufstätiger Christ(inn)en Rechnung zu tragen. Bei der 
Gestaltung dieser täglichen Gebetszeiten wird besonderer Wert darauf gelegt, 
dass sie die Leser(innen) tatsächlich am Stundengebet der Weltkirche teilnehm­
en lassen, soweit sie der römischen Ordnung folgt. So werden etwa die Psalmen in 
der Regel aus dem Repertoire des jeweiligen liturgischen Tages gewählt; auch die 
Antiphonen zu den evangelischen Cantica Magnificat und Benedictus sowie die 
abschließenden Orationen entsprechen denen des Stundenbuchs. 

Aktualisierende Elemente
Zugleich spielt in Magnificat die Aktualität eine Rolle, ein Gesichtspunkt, der dem 
offiziellen Stundenbuch fremd ist. Um den Glaubenden zu ermöglichen, mit ihrer 
Lebenswirklichkeit in der Tagzeitenliturgie heimisch zu werden, wird zum einen – 
nicht durchgehend, aber tendenziell – eine Brücke zwischen Morgen- und Abend­
gebet und den Themen der Eucharistiefeier geschlagen, indem Hymnus, Psalm 
oder/und Kurzlesung Motive aus Lesung(en) oder Evangelium aufgreifen. Sodann 
bieten insbesondere die Psalmorationen sowie die Bitten und Fürbitten Gelegen­
heit, die Verbindung der biblischen Texte zum eigenen Leben zu konkretisieren. 
Werden diese Elemente von Leser(inne)n auch zumeist als Vorgaben aufgefasst, an 
die man sich hält, verstehen sie sich vom Konzept der Monatsschrift her als Anre­
gungen, die persönlichen Anliegen bzw. die eigene Resonanz auf die Schriftlesung 
ins Wort zu bringen oder auch still vor Gott zu tragen. 

Ferner kann die Auswahl der Hymnen dazu beitragen, das Lebensgefühl heu­
tiger Menschen im Stundengebet zur Sprache zu bringen. Denn als Hymnus wer­
den in Magnificat nicht allein die klassischen Hymnen des Stundengebets oder 
das ökumenische Liedgut eingesetzt, wie es sich im deutschen Sprachraum seit der 
Reformation entwickelt und eingewurzelt hat, sondern zu einem beträchtlichen 
Anteil Texte aus dem Neuen Geistlichen Lied, bisweilen sogar Lyrik, die nicht un­
mittelbar kirchlichen Bezug hat. Die Dichtungen von Nelly Sachs oder Rose Aus­
länder sind hier hervorzuheben. 

Gestaltungsmöglichkeiten für Lesende 
Schließlich hat Magnificat, zumal beim Morgen- und Abendgebet, in gewisser 
Weise Werkbuchcharakter. Die Textauswahl versteht sich grundsätzlich als Vor­
schlag, den der/die einzelne Nutzer(in) auch nach den eigenen Möglichkeiten und 

36

Nachfolge



12	 Dazu geben an Sonn- und Festtagen die Liedvorschläge aus dem neuen Gotteslob eine Hilfe, die der 
Direktoriumsvorlage für Deutschland und Österreich entnommen und in Magnificat jeweils vor den 
Texten der Eucharistiefeier eingefügt sind. 

13	 Es sollte allerdings rezitiert, also wenigstens halblaut gemurmelt werden. Denn „Auf diese Weise 
entsteht ein Klangraum des Wortes Gottes [Herv. JU]; es ist nicht allein im Kopf da, sondern geht über 
Lippen und Mund in das Ohr. Es hüllt seinen Sprecher ein.“ Vgl. E. Ballhorn, Der seliggesprochene 
Mensch und der Baum des Lebens, in: Pastoralblatt 63 (2011), 1–2, hier: 2 [s. Anm. 8].

14	 Gotteslob. Katholisches Gebet- und Gesangbuch. Hrsg. von den (Erz-)Bischöfen Deutschlands und 
Österreichs und dem Bischof von Bozen-Brixen. Stuttgart 2013; Evangelisches Gesangbuch. Hrsg. im 
Auftrag der EKD u.a. Berlin u.a. 1993. Katholisches Gesangbuch; Gesang- und Gebetbuch der deutsch-
sprachigen Schweiz. Hrsg. im Auftrag der Schweizer Bischofskonferenz. Zug 1998. 

15	 Für das Neue Geistliche Lied gestalten sich solche Angaben schwieriger, weil ständig neue Publikati­
onen zu diesem Themenbereich erscheinen. Helfen können einschlägige Sammlungen wie P. Dehm 
u.a. (Hrsg.), Ein Segen sein. Junges Gotteslob. Limburg – Kevelaer 2011. 

Erfordernissen abwandeln kann. Wem etwa der vorgeschlagene Hymnus nicht 
entspricht, ist eingeladen, ihn durch einen anderen geeigneten zu ersetzen.12 
Entsprechendes gilt für die Psalmen und anderen Bestandteile. Auch wenn es 
beim Stundengebet grundsätzlich darum geht, sich auf die Texte einzulassen 
und die eigene innere Reaktion darauf wahr- und ernst zu nehmen, entscheidet 
im letzten die liturgisch-geistliche Kompetenz des/der Betenden, mit welchen 
Elementen er/sie eine Gebetszeit gestalten möchte. 

Umgekehrt lassen sich die Morgen- und Abendgebete auch als Anregungen 
begreifen, die z.B. die Vorbereitung von Gebetszeiten mit Gruppen ermöglichen, 
ohne die Vorbereitenden auf die konkrete Zusammenstellung festzulegen. Frei­
lich stellt sich damit die grundsätzliche Frage nach dem Stellenwert des Singens, 
denn im gesungenen Vollzug gewinnt zumal das gemeinsame Stundengebet deut­
lich an Intensität. 

Insofern sich Magnificat in erster Linie an einzelne Glaubende richtet, hat 
es nach Überzeugung der Redaktion Sinn, den Inhalt auf fast ausschließlich rei­
nen Text zu beschränken. Nicht jede(r) ist in der Lage, mit unbekanntem mu­
sikalischem Material umzugehen; darum könnte der Abdruck von Noten bei 
manchen das Gefühl entstehen lassen, die Gebetszeiten nicht „richtig“ zu feiern, 
wenn auf gesungene Ausführung verzichtet wird. Wesentlich ist aber, die bib­
lischen und liturgischen Texte zu rezitieren und sich ihnen zu stellen. Insofern 
ist auch das reine Lesen eine authentische Form, Stundengebet zu halten.13 Aus 
diesem Grund verzichtet Magnificat darauf, Melodien oder gar Psalmtöne aufzu­
nehmen. Doch weil das Stundengebet in gesungener Form besondere Kraft ent­
faltet, wird insbesondere bei den Hymnen, soweit sie einen gesungenen Vollzug 
erlauben, darauf Wert gelegt, auf eine geeignete Melodie hinzuweisen, und zwar 
möglichst auf eine, die in allen drei maßgeblichen Gesangbüchern des deut­
schen Sprachraums zu finden ist.14 Auch bei Liedern aus einem dieser „großen 
Drei“ wird, sofern vorhanden, die Nummer der jeweils anderen angeben.15 Wer 
die Psalmen und Cantica kantillieren möchte, kann dazu auf das Antiphonale 

37

Wege zum Stundengebet



16	 Antiphonale zum Stundengebet. Hrsg. von den Liturgischen Instituten Trier, Salzburg, Zürich in Zu­
sammenarbeit mit den Mönchen der Abtei Münsterschwarzach. Freiburg u.a. 92006.

17	 Vgl. etwa G. Joppich u.a. (Hrsg.), Preisungen. Psalmen mit Antwortrufen. Münsterschwarzach ³2005; 
Ders. u.a. (Hrsg.), Cantica. Biblische Gesänge mit Antwortrufen. Münsterschwarzach 2007; Psalter für 
den Gottesdienst mit Lobgesängen aus dem Alten und Neuen Testament. Hrsg. im Auftrag der Benedikti­
nerabtei Scheyern von M. Hasenmüller u.a. Stuttgart 42007. 

zum Stundengebet16 zurückgreifen, mit dem unsere Monatsschrift bis hin zu den 
Magnificat- und Benedictus-Antiphonen weitgehend übereinstimmt. Aber auch 
andere Publikationen, in denen die Psalmen zum Singen eingerichtet sind, lassen 
sich dazu heranziehen.17

Ökumenisches Stundengebet: Die Chance

Seit Beginn meiner Arbeit für Magnificat trieb mich die Frage um, wie die beson­
dere Kraft des Stundengebets, die es im gemeinsamen Singen entfaltet, heutigen 
Menschen erschlossen werden kann. Es war im Herbst 2008, als sich auf Burg Ro­
thenfels dazu eine Perspektive ergab. Bei einem Zufallsbesuch auf der Burg, die 
unter Romano Guardini in den 1920er Jahren zu einem Zentrum der liturgischen 
Bewegung geworden war, stieß ich auf die Ankündigung einer Tagung zum „Stun­
dengebet der Zukunft“, geleitet vom neuen Bildungsreferenten des Tagungshau­
ses, meinem Bonner Kommilitonen Achim Budde. 

Initialzündung und erste Projekte
Über den dritten Oktober und das darauffolgende Wochenende trafen sich auf 
der Burg oberhalb des Mains etwa 30 Teilnehmende, die auf die eine oder andere 
Weise schon Kontakt mit dem Stundengebet hatten, nicht wenige sogar durch 
eingeführte Praxis in ihren Kirchengemeinden. Ganz selbstverständlich wurden 
in der eindrucksvoll schlichten Burgkapelle täglich vier Gebetszeiten – Morgen­
lob, Mittagsgebet, Abendlob und Komplet – miteinander gefeiert; dazwischen 
fanden einführende Vorträge in Geschichte und Theologie des Stundengebets, 
aber auch musikalisch-praktische Übungen zur Psalmodie und Einführungen in 
die liturgischen Dienste beim Stundengebet statt. 

Am Ende der Tagung stand die von vielen Seiten formulierte, unerwartete 
Einsicht, die intensivste Erfahrung der zurückliegenden Tage seien nicht so sehr 
die Vorträge und Einführungen, sondern die Gebetszeiten selbst gewesen. So ent­
stand der Wunsch, im kommenden Jahr möge die Tagung wiederholt werden. 
Ebenso kam die Überlegung auf, was man aufgrund der Erfahrungen dieser Ta­
gung weiter zur Förderung des Stundengebets tun könne, und es rückte der 2010 
anstehende zweite Ökumenische Kirchentag in München in den Blick.  

38

Nachfolge



Mit der Planung eines Stundengebetszyklus, der dann in der Münchener Drei­
faltigkeitskirche gefeiert wurde, entstanden erste wichtige Kontakte zur evange­
lischen Kirche. 

Aus diesen Ansätzen entwickelte sich in den zurückliegenden sechs Jahren ein 
ökumenisches Netzwerk, das sich mittlerweile jährlich Anfang Oktober auf Burg 
Rothenfels trifft und nach München 2010 bei den Katholikentagen in Mannheim 
2012 und Regensburg 2014 das offizielle Stundengebet des Zentrums Ökumene 
vorbereitet und getragen hat. Erstmalig fanden 2013 die „Tage gelebter Liturgie“, 
die das Leipziger Liturgiewissenschaftliche Institut der VELKD jährlich durch­
führt, in Zusammenarbeit mit dem Netzwerk Ökumenisches Stundengebet auf 
Burg Rothenfels statt, eine Kooperation, die bei der Herbsttagung 2014 fortgeführt 
wurde und die Reichweite der Tagungen beträchtlich erweitert. 

Stundengebet als ökumenischer Erfahrungsraum
Die herbstliche Tagung auf Burg Rothenfels, die Stundengebete bei Kirchen- und 
Katholikentagen und nicht zuletzt die regionale Präsenz einer wachsenden Zahl 
von Projektpartner(inne)n – all dies bietet Gelegenheit, ökumenisch miteinander 
Stundengebet zu feiern und sich gemeinsam als Kirche, theologischer formuliert: 
als Leib Christi zu erfahren, der im beständigen Lob Gottes des Vaters und in der 
Fürbitte für die Welt den hohepriesterlichen Dienst Jesu Christi wahrnimmt. Die 
gottesdienstliche Feier eröffnet einen Erlebensraum, in dem die Teilnehmenden 
innewerden können, wie in ihrer Vielfalt eine Gemeinschaft zu wachsen beginnt, 
die Unterschiede zu akzeptieren, Grenzen jedoch überwinden hilft. Aus dem 
gemeinsamen Stundengebet entsteht eine Atmosphäre, in der man einander auf 
Augenhöhe begegnet und die persönlichen und konfessionellen Prägungen der 
anderen als Bereicherung der eigenen Identität entdecken kann. Die evangelische 
Benediktinerin etwa lässt Menschen, die das Stundengebet eben erst kennenler­
nen, an ihrer reichen Erfahrung in singender Meditation der Psalmen teilhaben; 
der katholische Wiener Kirchenmusiker tauscht sich mit dem evangelischen Pfar­
rer aus Berlin über die Möglichkeiten und Herausforderungen von Stundengebet 
in Großstadtgemeinden aus. 

Ausblick

Zu unserer Zeit erleben wir, zumindest in den westlichen Gesellschaften, tenden­
ziell aber auch in vielen Schwellenländern, eine bislang unbekannte Stellung 
des einzelnen Menschen. Viele können in einer Weise über sich selbst und das 
eigene Leben bestimmen, wie es Menschen anderer Zeiten (und leider immer 
noch: Weltregionen) sich allenfalls erträumen konnten (können). Mit dieser weit­
reichenden Autonomie ist zwar nicht automatisch eine gesellschaftliche Wert­
schätzung jeder/jedes Einzelnen mit den persönlichen Eigenheiten verbunden, 

39

Wege zum Stundengebet



18	 M. Buber, Ich und Du, in: ders., Das dialogische Prinzip. Gütersloh 92002, 5–136, hier: 47f.

aber das Maß der individuellen Freiheit und mithin der Möglichkeit, die eigene 
gestaltende Kraft für die Gesellschaft wahrzunehmen, ist so bisher nicht da ge­
wesen. Die Kehrseite dieser hohen Individualisierung ist freilich eine regelrechte 
Vereinzelung, weil traditionelle Bindungen und daraus resultierende integrative 
Strukturen erheblich relativiert worden sind. Insbesondere die Kirchen haben in 
ihrer überkommenen Gestalt dramatisch an Bedeutung verloren. Gleichwohl ist 
die Suche nach neuen Formen des Miteinanders gerade aufgrund der fortgeschrit­
tenen Vereinzelung groß; Bewegungen der gemeinsamen Ressourcennutzung wie 
die des Urban Gardening oder des Carsharing sprechen eine deutliche Sprache. 
Die hohe Bedeutung der „sozialen Netzwerke“ bietet in diesem Zusammenhang 
wichtige Möglichkeiten, Gleichgesinnte zu finden und mit ihnen in Kontakt zu 
bleiben. Doch die „sozialen Netzwerke“, die auf dem Internet basieren, hängen 
von der Verfügbarkeit der entsprechenden Technik ab; ohne Hochgeschwindig­
keits-Glasfaserkabel, Mobilfunknetze und die entsprechenden Endgeräte keine 
Kommunikation. Kann es da wegweisend sein, sich der Verbindungen zu erin­
nern, die wir als Menschen nicht „herstellen“ können?

Das Stundengebet als klassische christliche Gestalt, mit dem Gott der Bibel zu 
kommunizieren, kann zumindest für Menschen, die dem Christentum nahe ste­
hen, zum Weg werden, sich der Beziehung zum lebendigen Gott zu öffnen und 
sich von ihm mit anderen Menschen „vernetzen“ zu lassen. Denn so wichtig die 
Kommunikation von Menschen untereinander ist, so wenig lässt sich nach einem 
Wort Martin Bubers auf den Kontakt zu Gott verzichten: „Die Gemeinde baut sich 
aus der lebendig gegenseitigen Beziehung auf, aber der Baumeister ist die leben­
dige wirkende Mitte.“18 

Das Wachsen eines solchen Netzwerks würde nichts anderes bedeuten, als dass 
das grundlegende Gesellschaftskonzept der Bibel, der Bund, sich inmitten unserer 
Welt und Gegenwart zu verwirklichen beginnt. Es könnte ein Miteinander entste­
hen, in dem jede(r) Einzelne den eigenen Ort inmitten des Ganzen findet und 
das Ganze als dynamisches Gemeinwesen, das sich nicht selbst zu konstituieren 
braucht, all den Einzelnen ihren Lebensraum gewährt, wie es ihrer menschlichen 
Würde entspricht. Eine Vision, eine Utopie? Gewiss, denn es geht keinesfalls da­
rum, eine Theokratie zu errichten, die am Ende Menschenwerk bleibt und die 
Einzelnen versklavt, statt sie in ihre Freiheit und Würde zu erheben. Ebenso wenig 
darf ein solches Miteinander bloß auf den innerchristlichen Raum beschränkt 
werden; man müsste mit Menschen der unterschiedlichen religiösen Traditionen 
(und ja, auch mit religiös nicht Gebundenen!) gemeinsame spirituelle Wege fin­
den. Doch diese Utopie ist alles andere als ortlos. Denn, so die epochale Einsicht 
Jesu von Nazaret: Jede(r) Einzelne im lebendigen Kontakt mit seinem Schöpfer ist 

40

Nachfolge



19	 Vgl. E. Ballhorn, Die gefährliche Doxologie. Eine Theologie des Gotteslobs in den Psalmen, in: BiLi 77 
(2004), 11–19, hier: 15.

der Ort, an dem sich dessen Güte und Menschenfreundlichkeit manifestiert. Und 
wo sich die Vielen von ihm vereinen lassen, entsteht für Menschen unverfügbar 
das, was die Bibel „Gottesreich“ nennt. 

Darum gilt es heute, beide Wege wenigstens innerchristlich zu bahnen. Die 
einzelnen Glaubenden brauchen die Möglichkeit, mitten in den täglichen Bezü­
gen, in die sie eingebunden sind, lebendige Kommunikation mit Gott zu erlernen 
und zu üben, getragen von der großen Gemeinschaft ihrer geistlichen Herkunft. 
Und sie brauchen Räume, in denen sie ihre eigene für diese Gemeinschaft konsti­
tutive Würde erleben: Räume, in denen es darauf ankommt, die eigene Stimme zu 
erheben, statt sie (wie in repräsentativen Demokratien) „abzugeben“. Denn hier, 
im gemeinsamen Gotteslob, zu dem man sich aus allen Lebensbereichen versam­
melt, schlägt das Herz des lebendigen Organismus, als den das Neue Testament 
die messianische Gemeinde gern beschreibt. Hier kann sich anfanghaft verwirkli­
chen, was Israels Gott mit seiner ganzen Schöpfung vorhat. Wer mit dem Ewigen, 
mit dem Sprechend-Unsagbaren kommuniziert, wird von ihm her zum Netzwerk, 
das hier und heute in seinem Sinn zu handeln und die Wirklichkeit zu verwan­
deln beginnt. Denn nimmt man den (zugegeben schwierigen) Ps 149 beim Wort, 
so beginnt die endzeitliche Königsherrschaft Gottes schon im Gotteslob der 
JHWH-Gemeinde in die Gegenwart hereinzureichen.19 

41

Wege zum Stundengebet


