
1	 Zahlen und Statistiken zu Gottesdienstbesuch und Kirchenaustritt finden sich in: 
 	 http://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/Zahlen%20und%20Fakten/Kirchliche%20Statistik/Allge-

mein_Zahlen_und_Fakten/DBK_Zahlen-und-Fakten2013-14_Internet.pdf (Stand: 10.09.2014).
2	 Gotteslob. Katholisches Gebet- und Gesangbuch. Hrsg. Von den (Erz-)Bischöfen Deutschlands und Ös-

terreichs und dem Bischof von Bozen-Brixen. Stuttgart 2013, Nr. 225. Die beiden Konstitutionen des 
	 Zweiten Vatikanischen Konzils Lumen gentium und Gaudium et Spes versuchten, eine Kirche „vor den 

Toren der Stadt“ zu erbauen. 

Wir ziehen vor die Tore der Stadt
Sakraltopographien im 21. Jahrhundert

Kathedralen, Kirchen und Klöster prägen seit Jahrhunderten die Stadtbilder 
Europas. Sie repräsentieren bis heute die Rolle des christlichen Glaubens in der 
Geschichte. Im Herzen der Städte liegend, waren sie Orte des gelebten Glaubens, 
des gemeinsamen Gebetes und der menschlichen Begegnung – Topographien 
des Sakralen. Heute erscheinen sie oftmals als Kunstwerke ästhetischen Genus
ses, als Touristenattraktionen und als Reminiszenzen vergangener Zeiten. 

Der Aufbruch vor dem Aufbruch

Nur noch selten werden Kirchen in den Städten und Dörfern als Orte der Gottes
begegnung und zur Feier gemeinschaftlich vollzogenen Gottesdienstes aufge-
sucht.1 Von dieser zukünftig weiter fortschreitenden Situation ausgehend, müs-
sen Kirche und Theologie Wege suchen, die ein Klima des Aufbruchs schaffen, 
der die Orte des Glaubens revitalisiert. Solche Räume ermöglichen die Beziehung 
von Menschen zu Gott und die Beziehung der Menschen untereinander. Ein An
knüpfungspunkt dafür könnte das Adventslied Wir ziehen vor die Tore der Stadt 
von G. Schille und M. Schlenker aus dem Jahr 1971 sein.2 Es entstand in der Zeit, 
als man begann, den großen Aufbruch des Zweiten Vaticanums umzusetzen. 

42

Junge Theologie

Joachim Werz | Tübingen

geb. 1990 in Saulgau, Studium der kath. Theologie 
und Geschichtswissenschaft an der Eberhard-
Karls-Universität Tübingen 

joachim.werz@gmx.net



3	 Vgl. E. Isenmann, Die deutsche Stadt im Mittelalter. Wien 2012, 605–669.
4	 Die Terminologie „Topographie“ meint in diesem Beitrag die Beschreibung und Darstellung geogra-

phischer Örtlichkeiten, bzw. auch eine Art Lagebeschreibung. Zudem findet sich das Wort „Sakralto-
pographie“  in der gängigen Forschung wieder [s. Anm. 3].

5	 Vgl. A.A. Häußling, Mönchskonvent und Eucharistiefeier. Eine Studie über die Messe in der abendlän-
dischen Klosterliturgie des frühen Mittelalters und zur Geschichte der Messhäufigkeit (LQF 58). Münster 
1973, 186–202.

Kirche und Theologie stehen heute vor der unübersehbaren Problematik, dass die 
vorhandenen topographischen Gegebenheiten kaum mehr als solche verstan-
den, erkannt und genutzt werden. Diese Tatsache setzt voraus, dass vor der bereits 
erwähnten Notwendigkeit eines geisterfüllten Aufbruchs zuerst in Kirche und 
Theologie selbst ein Aufbruch des Geistes geschehen muss. Dieser muss es wagen, 
sich ganz im Verständnis des pilgernden Gottesvolkes auf den Weg zu machen, 
vertraute Räume zu verlassen und an fremden Orten die Botschaft der Liebe und 
Menschenfreundlichkeit Gottes und seiner anbrechenden Königsherrschaft zu 
verkünden (vgl. Joh 10,16). Diese Ambivalenz des Aufbruchs vor dem Aufbruch 
findet sich im bereits erwähnten Lied, das unter der Nummer 225 neu ins Gottes-
lob aufgenommen wurde. 

Christus ante portas

„Wir ziehen vor die Tore der Stadt. Der Herr ist nicht mehr fern. 
Singt laut, wer eine Stimme hat! Erhebt die Blicke, wer schwach und matt! 
Wir ziehen vor die Tore der Stadt und grüßen unseren Herrn.“

Mittelalterliche Städte, Kirchen- und Klosteranlagen waren von Mauern umge-
ben, die nicht nur einen eigenen Rechtsbereich begrenzten, sondern auch den 
heiligen Ort vom unheiligen – ganz im Denkschema eines dualistischen Weltver-
ständnisses – abgrenzten.3 Beispielsweise entwickelte sich um die Kathedrale eine 
Sakraltopographie4 mit einer ihr eigenen Liturgie. Verbunden durch Prozessionen, 
waren die vielen Kirchen einer mittelalterlichen Stadt an bestimmten Tagen Ort 
gottesdienstlicher Stationen.5 Kurzum: Das Heilige war Teil der Stadt selbst. Wer 
zum heiligen Ort wollte, musste aus der Welt des Unreinen aufbrechen, um in 
den heiligen Bezirk zu gelangen, in der Hoffnung, dort Gnade und Seelenheil zu 
erlangen. Gottesbegegnung vollzog sich an diesen sakralen Topoi mitten in der 
Stadt. 

Die Gottesdienstbesucherzahlen auf der einen und die Kirchenaustritte auf 
der anderen Seite lassen fragen, ob den im Stadtbild übriggebliebenen Kirchen 
nicht ihr innerster Kern fehlt: Menschen; jene Menschen, die eine Begegnung 
mit dem lebendigen Gott suchen. Fernsehgottesdienste, Internetmessen, Radio

43

Sakraltopographien im 21. Jh.



6	 A. Odenthal, Topographien des Sakralen, in: Diakonia 45 (2014), 81–87.
7	 Vgl. S. Böntert, Gottesdienste im Internet. Perspektiven eines Dialogs zwischen Internet und Liturgie. 

Stuttgart 2005.
8	 Vgl. A. Angenendt, Offertorium. Das mittelalterliche Meßopfer (LQF 101). Münster 2013, 129–133. 
9	 Utopie meint einen als unausführlich geltenden Plan, eine Idee oder ein Wunschbild, eine als  

unmöglich erscheinende Zukunftschance: einen Nicht-Ort. 

übertragungen und vieles mehr verlagern die „Topographie des Sakralen“6 vor die 
Tore der irdischen Gottesstadt.7 Daher muss die Kirche diese neuen Topographien 
im dritten Jahrtausend erkennen und nutzen, denn wenn überhaupt noch Gottes-
begegnung stattfindet, dann offensichtlich hauptsächlich vor und außerhalb der 
Kirchen. 

Diesen Schritt kann sie beruhigt gehen, denn es ist doch das besondere Ver-
dienst des Christentums, dass nicht mehr der Tempel konkreter Ort des Rituals 
ist, sondern die Person Jesu Christi, den Gott als „Sühneort“ eingesetzt hat (Röm 
3,25). In Christus ist die Topographie des Sakralen personalisiert. In der Versamm
lung der Glaubenden im Geist des Aufbruchs verkörpert sich die Kirche (vgl. 1 Kor 
3,16–17). Der heilige Raum der Kathedrale, der Pfarrkirche oder der Klosterkirche 
ist nicht aus sich selbst heiliger Raum. Nach A. Angenendt konstituiert sich dieser 
durch den dort gefeierten Gottesdienst und durch die zum Gebet versammelten 
Menschen.8 Im Erheben der Blicke, im lauten Singen der Heilstaten Gottes und im 
vertrauensvollen Gehen mit dem Herrn durch die Zeit kann die Kirche Gottes 
vor die eigenen Mauern gelangen. Dort geschieht Begegnung und Begrüßung des 
zuerst fehlenden und dann wiederkehrenden Herrn der Geschichte. Nur von dort 
aus kann im Aufbruch ein Aufbruch geschehen: „Wir ziehen vor die Tore der Stadt 
und grüßen unseren Herrn.“ 

Die Notwendigkeit der Utopie

„Er ist entschlossen, Wege zu gehen, die keiner sich getraut.
Er wird zu den Verstoßenen stehn, wird nicht nach anderer Urteil sehn.
Er ist entschlossen, Wege zu gehen, vor denen allen graut.“

Für den französischen Jesuiten Michel de Certeau beginnt das Christentum mit 
einem Gründungsverschwinden und einem Verlust. Es ist der Verlust des Leichnams 
Jesu am Ostermorgen. Angesichts dieses großen Verlustes ruft Maria Magdalena in 
suchender Liebe dem vermeintlichen Gärtner zu: „Man hat meinen Herrn wegge-
nommen, und ich weiß nicht, wohin man ihn gelegt hat“ (Joh 20,13). Nach dem 
Erlösungswerk am Kreuz und in der Auferstehung Jesu manifestiert sich eine Uto-
pie9. Die Trauer der Maria von Magdala hat einen Nicht-Ort, hat also keinen Ort 
mehr. Der Tübinger Liturgiewissenschaftler A. Odenthal folgert mit J.Wohlmuth, 
dass wegen des Fehlens Christi in seiner Kirche Gottesdienst gefeiert werden muss, 

44

Junge Theologie



denn „Eucharistie schon feiern zu können, ist eine hohe Berufung der Gemeinde; 
sie noch feiern zu müssen, verweist auf die noch ausstehende Vollendung“10. Mi-
chel de Certeau attestiert einen Bruch, der zur Utopie – zur Ortlosigkeit des Chri-
stentums – wird, wenn er schreibt: „Zwischen dem Wort des Evangeliums, auf das 
der Glaubende antwortet, und seiner Antwort besteht Distanz, keine Korrespon-
denz. Die erste Form des Bruchs. Heute wie gestern und vorgestern eine Prüfung 
für den Christen, der sich durch sein einmalig gegebenes Wort engagiert hat. So 
kamen seinerzeit mutige, treue Frauen am frühen Morgen, um zu sehen, wo Jesus 
sich befinden sollte, hingelegt als ein Objekt und ein Zeichen; sie entdeckten das 
leere Grab und wurden von Schrecken erfasst (Mk 16,5–7). Welchen Christen hat 
eine solche Leere noch nicht mit Furcht und Schrecken erfüllt?“11 Es ist das Fas-
cinosum und zugleich das Tremendum der Ortlosigkeit des Christentums. Nimmt 
man die zweite Strophe des Adventsliedes ernst, dann kann der Auferstandene 
seine Kirche aus der Ortlosigkeit herausführen. Mehr noch: Die Kirche wird in der 
Nachfolge Christi von ihrem Herrn aus der Utopie geführt, wenn sie im Vertrauen 
jene Wege beschreitet, die sich niemand getraut zu gehen; jene entschlossenen 
Wege Jesu, vor denen der Kirche und ihren Leitungsgremien oftmals graut, weil 
sie das „Haus voll Glorie“ verlassen und den Anfangspunkt der Menschwerdung 
– die Krippe im Stall zu Bethlehem – und den Anfangspunkt der Erlösung – den 
Stamm des Kreuzes – tangieren. Der entschlossene Weg Jesu führt zu den Ver-
stoßenen, den Armen, den Leidenden, den Kranken und den Verfolgten. Diese 
Schwestern und Brüder findet die Kirche Jesu Christi gerade außerhalb ihrer 
Mauern, auch außerhalb der Sicherheit. Gottesbegegnung in der Menschenbe-
gegnung findet heute mehr und mehr ihren Raum vor den Kirchentoren. Dort 
geschieht Heil, Heilung und Heiligung. 

Extra ecclesia salus est

„Er ruft uns vor die Tore der Welt. Denn draußen wird er sein,
der draußen eine Krippe wählt und draußen stirbt auf dem Schädelfeld.
Er ruft uns vor die Tore der Welt: Steht für die draußen ein.“

Es ist bemerkenswert: Vor den Toren der Stadt spricht Jesus mit einer andersgläubi
gen Frau am Jakobusbrunnen (Joh 4,1–42). Vor den Toren der Stadt wird Christus 
gekreuzigt, und es vollzieht sich Erlösung für die Welt – für alle. Vor den Toren der 
Stadt begegnet der Auferstandene den Hoffnungslosen und Traurigen auf dem 

10	 J. Wohlmuth, Jesu Weg – unser Weg. Kleine mystagogische Christologie. Würzburg 1992, 129.  
Gefunden in: A. Odenthal, Topographien des Sakralen, 84 [s. Anm. 6].

11	 M. de Certeau, Glaubens-Schwachheit, in: L. Giard (Hrsg.), Religionskulturen. Stuttgart 2009, 52. 

45

Sakraltopographien im 21. Jh.



Weg nach Emmaus (Lk 24,13–35). Im „Draußen“ eröffnet sich für die Kirche ei
ne diakonische Perspektive, die sich im gottesdienstlichen und sozialen Ereignis 
verwirklicht und zum wahren Aufbruch des Geistes werden kann. Stadt- und 
Kirchengrenzen werden gesprengt und überschritten, wenn es um die Erlösung 
und um das Heil geht. Christi Tod ist für alle! Daher kann Gottes Heil vom Kreuz 
her universal gedacht und im liturgischen Tun und der mitmenschlichen Tat re
alisiert werden. In diesem Bewusstsein stellen die Kirchen und Klöster unserer 
Städte Topoi der Kontrafaktizität dar, indem sie im schnelllebigen und hektischen 
Stadttreiben Orte der Ruhe sind und doch zugleich selbst vom Geist zum Auf-
bruch vor die eigenen Portale getrieben werden, weil sie wissen: Vor den Toren der 
Welt findet sich Gott. Im Gerufen-Werden und im Hören auf sein Wort bleibt der 
Kirche und ihren Gliedern im 21. Jh. nichts anderes übrig, als eine Radikalität, 
wie sie in der dritten Strophe des Adventsliedes ausgedrückt ist, zum Proprium al-
len Aufbruchs zu machen: Liturgie, Martyria und Diakonie müssen selbst utopisch 
werden, müssen in die Utopie – in die Nicht-Orte – der Topographie des Sakralen 
im 21. Jh. hinausgehen. Unsere Gemeinden müssen die Not der Ortlosigkeit und 
Entwurzelung der Menschen im Heute, innerhalb und außerhalb der eigenen To
re, in ihrer Sehnsucht nach Heimat und Geborgenheit sehen lernen. Kirche muss 
diese teilen und dazu aufbrechen, Sehnsucht zu stillen, Heimat zu geben und Ge-
borgenheit zu schenken. Es bedarf einer neuen Verortung der Gesamtkirche, die 
sich im Aufbruch der vom Geist erfüllten Kirche Jesu Christi vollziehen muss, im 
Kern des christlichen Glaubens, der sich von daher als ein Geschenkter zu verste-
hen weiß, weil der Geist es ist, der lebendig macht (Joh 6,63). Gerade die Sünderin 
und Auferstehungszeugin Maria von Magdala kann in ihrer Sehnsucht und in ih-
rem Erlebten Vorbild und Mahnung für die aufbrechende Kirche sein, denn: Wo 
suchen wir unseren Herrn? 

46

Junge Theologie


