
1	 Der Vortrag wurde am 4.12.2013 an der phil.-theol. Hochschule Sankt Georgen/Frankfurt a.M. im 
Rahmen einer Vorlesungsreihe zum 200-jährigen Jubiläum der Wiedergründung der Gesellschaft Jesu 
gehalten.

2	 Unter „Nihilismus“ versteht man eine Einstellung, die allgemeingültige Werte verneint. Dostojewski 
erhebt in seiner Parabel Der Großinquisitor den Vorwurf des Nihilismus gegenüber dem Katholizismus 
und stellt an mehreren Stellen in seinen Romanen die Jesuiten als Elite-Truppe des Papsttums dar, das 
die Machtinteressen der Institution Kirche über das Evangelium und das Gesetz der Nächstenliebe 
stellt.

Jesuiten und Kirchlichkeit
Wenn von Jesuiten und sentire cum ecclesia gesprochen wird, wird für gewöhn-
lich zuerst die Nummer 365 der ignatianischen Geistlichen Übungen zitiert.1 
Die einen beziehen sich kritisch auf die Passage als Beleg für den Vorwurf, dass 
das typisch Jesuitische in einem katholischen Nihilismus2, und dass Jesuiten 
sich entsprechend als die Elitetruppen katholischer Machtpolitik verstünden, 
bis auf den heutigen Tag. Die anderen zitieren dieselbe Passage, um den Jesuiten 
den entgegengesetzten Vorwurf zu machen, dass sie genau das nicht mehr seien; 
dass sie ihren Ursprung durch Aufmüpfigkeit und kirchliche Unzuverlässigkeit 
verraten haben; sie sollten deswegen wieder zurückkehren zum strengen militä-
rischen Gehorsam gegenüber der Hierarchie, ein Gehorsam, der nicht viel fragt, 
sondern tut, was der Papst sagt – wie es sich eben für eine Elitetruppe ziemt. Der 
Satz, der die Gemüter erhitzt, lautet: „Von dem Weißen, das ich sehe, glauben, 
dass es schwarz ist, wenn die hierarchische Kirche es so bestimmt, indem wir 
glauben, dass zwischen Christus, unserem Herrn, dem Bräutigam, und der Kir-
che, seiner Braut, der gleiche Geist ist, der uns leitet und lenkt zum Heil der See-
len.“ (GÜ Nr. 365)3 

Sehen und Glauben

In neuerer Zeit gibt es zwei klassisch gewordene Deutungen der genannten Regel. 
Die eine stellt sie in den historischen Kontext der innerkirchlichen Kontrover
sen seiner Zeit, insbesondere in die Zeit der Pariser Studien von Ignatius und den 

Reflexion

48

Klaus Mertes SJ | St. Blasien

geb. 1954, 
Direktor des Kollegs St. Blasien

klaus.mertes@jesuiten.org



3	 Geistliche Übungen, in: Ignatius von Loyola, Gründungstexte der Gesellschaft Jesu. Übers. Von P. 
Knauer (Deutsche Werkausgabe; 2). Würzburg 1998, 85–269 [= GÜ, mit Angabe der Absatznummer, 
nach dem spanischen Autograph].

4	 M. Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie. Würzburg 1992, 20.
5	 Geistliche Übungen, 266 [s. Anm. 3].

ersten Gefährten: Es handele sich dabei wohl um eine überspitzte Formulierung, 
um einer anderen überspitzten Formulierung deutlich entgegenzutreten. Medard 
Kehl, der diese Deutung vertritt, weist als Beleg darauf hin, dass sich z.B. Erasmus 
von Rotterdam ebenfalls der Schwarz-Weiß-Metaphorik bediente: „So hatte Eras-
mus seinem Gegner Noel Beda vorgeworfen, seine Streitschrift gegen ihn enthalte 
118 Lügen, 310 Verleumdungen und 47 Lästerungen; wenn der Papst alle diese 
Irrtümer approbiere, müsste er vom schlafenden an den wachenden Papst appel-
lieren; denn schwarz würde nicht weiß, auch wenn der Papst das behaupten würde“, 
so Erasmus im Originalton [Herv. KM].4 Ignatius greife also hier womöglich einen 
polemischen Topos der humanistischen Kirchenkritik auf, um ihn polemisch zu 
konterkarieren.

Die andere Deutung konzentriert sich eher überhistorisch auf die beiden Be-
griffe „sehen“ und „glauben“. In diese Richtung denkt Peter Knauer in seinem 
Kommentar zu den Exerzitien: „Es geht in dieser Regel (…) um die paradoxe Struk
tur aller wirklichen Glaubensaussagen: Unter einer sichtbaren und als solche an-
zuerkennenden Wirklichkeit verbirgt sich die unsichtbare wie unter ihrem Gegen-
teil. So sieht man die menschliche Wirklichkeit der Kirche mit allen ihren Fehlern 
und glaubt die Gegenwart Gottes. Man sieht die Erniedrigung des Gekreuzigten 
und glaubt ihn als den Auferstandenen.“5 Es geht also um den Unterschied zwi-
schen „sehen“ und „glauben“. Damit kommt die Bedeutung des kirchlichen Lehr-
amtes in den Blick, da es ja die „hierarchische Kirche“ ist, „die es so bestimmt“, 
dass ich das, was ich als Schwarz sehe, als Weiß zu glauben hätte. Weil sie, die 
Kirche, es mir zu glauben vorlegt, sehe ich das Stück Brot und glaube: Leib Christi; 
sehe ich die schwangere Frau und bekenne: Jungfrau; sehe ich den Menschen Je-
sus und glaube: Gottes Sohn. Der Akt des Glaubens kommt also gerade deswegen 
erst und eigentlich zustande, weil die hierarchische Kirche mir sagt, was ich über 
das, was ich sehe, glauben darf bzw. soll.

Unterordnung und Kritik
Eine ähnliche Sicht ist auch im Evangelium zu finden. Bei Matthäus beginnt 
die große Rede Jesu gegen die Schriftgelehrten und Pharisäer mit dem Satz: „Die 
Schriftgelehrten haben sich auf den Stuhl des Mose gesetzt. Tut und befolgt also 
alles, was sie euch sagen, aber richtet euch nicht nach dem, was sie tun. Denn sie 
reden nur, tun aber nicht, was sie sagen.“ (Mt 23,2) Von Interesse ist hier zunächst 
der erste Teil dieses Satzes: „Die Schriftgelehrten haben sich auf den Stuhl des Mo
se gesetzt. Tut und befolgt also alles, was sie euch sagen.“ Der Grund dafür, dass 

49

Jesuiten und Kirchlichkeit



man ihnen folgen soll, liegt offensichtlich nicht im Inhalt ihrer Lehre, sondern 
in der Tatsache, dass sie auf dem „Stuhl des Mose“ sitzen, also in ihrer legitimen 
Autorität. Das muss man nicht notwendig gegeneinander ausspielen, aber im 
Konfliktfall wird es auch hier schwierig. Man könnte gegen diesen Satz Jesu dann 
den gleichen Vorwurf erheben wie gegen die Regel des Ignatius: die Reduktion des 
Glaubensaktes auf einen Akt der Unterordnung unter die religiöse Autorität. 

Das ist aber sicherlich verkürzt, denn schon in der zweiten Hälfte des Satzes 
beginnt die Kritik an denselben Autoritäten, die man im ersten Teil zunächst als 
legitime Autorität anerkannt hat. Diese Kritik wird sich, wie die folgenden Verse 
(Mt 23,4ff.) zeigen, nicht bloß auf die Differenz zwischen Lehre und Handeln be
ziehen, sondern auch auf die Lehre selbst – oder besser: auf bestimmte Aspekte 
von ihr einschließlich des missbräuchlichen Umgangs mit ihr. Es gibt also durch-
aus die Möglichkeit, die Autorität, die auf dem Stuhl des Moses sitzt – auf dem 
„heiligen Stuhl“ –, zu kritisieren, ohne ihre Legitimität dadurch in Frage zu stel-
len. Im Gegenteil: Gerade weil man die Legitimität der Autorität anerkennt, muss 
man sich mit ihr im Konfliktfall auch auseinandersetzen, denn sonst würde man 
den „heiligen Stuhl“ als solchen nicht wirklich ernst nehmen.

Ignatius und kirchliche Autoritäten seiner Zeit
Ein kurzer Blick in die Biographie von Ignatius genügt, um zu sehen, dass auch er 
im Verhältnis zu den religiösen Autoritäten seiner Zeit keineswegs bloß nihilis
tisch-parierend war. Er anerkennt die hierarchische Autorität, hält sie für unver
zichtbar für den kirchlichen Glauben, aber er liebt dann auch das offene kritische 
Wort, so wie er es schon in den Regeln selbst beschreibt: „Wie es Schaden bringt, 
in Anwesenheit über die Vorgesetzten schlecht zum einfachen Volk zu reden, 
so kann es Nutzen bringen, von den schlechten Gewohnheiten zu denjenigen 
selbst zu sprechen, die ihnen abhelfen können.“ (GÜ Nr. 362) Ganz konkret tut 
er dies während seiner Pariser Zeit, in der er auch intensiven Kontakt zu kirch-
lichen Reformkreisen in Venedig pflegte. Als besonders bedeutend unter ihnen 
galt der Theatiner Carafa. Ignatius schreibt ihm: „An einer solchen Person, die 
ihren Ursprung in solcher Vornehmheit hat und von solcher Würde und solchem 
Stand ist, kann ich deshalb nicht Anstoß nehmen (…), wenn sie ein wenig mehr 
geschmückt oder gekleidet ist und weil sie vor allem wegen derer, die kommen 
und gehen, als Wohnung etwas Besseres und Gepflegteres hat als die anderen der 
Gesellschaft (…) Dennoch scheint es große und gesteigerte Weisheit: Indem man 
die seligen Heiligen ins Gedächtnis bringt, wie den heiligen Franziskus, den heili-
gen Dominikus (…), wie sie sich gegenüber den Ihren in der Zeit verhielten, als die 
ihre Gesellschaften einrichteten.“6 Ignatius schließt gleich mehrere Reformvor

6	 An Gian Pietro Carafa, 1536, in : Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen. Übers. von P. Knauer 
(Deutsche Werkausgabe; 1). Würzburg 1993, 35.

Reflexion

50



7	 Ebd., 34 [s. Anm. 6].
8	 Luis Concalves das Camara, Erinnerungen an unseren Vater Ignatius. Übers. von P. Knauer. Frankfurt 

1988, Nr. 93.

schläge für die Theatinergemeinschaft an, die auf größere Armut und mehr pasto
rale Tätigkeit hinauslaufen. Carafa reagiert ungehalten auf diese unerbetenen Rat
schläge. Als er zwanzig Jahre später als Papst Paul IV. den Heiligen Stuhl in Rom 
besteigt, zittern Ignatius alle Knochen im Leib – so schreibt er wörtlich, als ihn 
diese Nachricht erreicht.7 Er musste nach der Wahl von Carafa damit rechnen, 
dass dieser die Gesellschaft Jesu aufheben oder sie doch den Theatinern gleich 
machen würde.

Gottvertrauen

Doch so kam es nicht. Die Geschichte mit der Wahl des Carafa-Papstes enthält 
aber einen anderen Hinweis, der für das Verständnis der Kirchlichkeit von Igna-
tius wichtig zu sein scheint. Das Stichwort lautet: Gottvertrauen. Goncalves da 
Camara schreibt, dass „der Vater sichtlich erregt war“, als er die Nachricht von 
der Wahl des Carafa-Papstes erhielt, „und sein Gesicht veränderte sich und er war 
bis in die Tiefen seines Wesens erschüttert. Ohne ein Wort zu sagen stand er auf 
und ging in die Kapelle, um zu beten. Wenig später schon kam er wieder heraus, 
fröhlich und zufrieden, als ob die Wahl genau nach seinem eigenen Wunsch 
ausgefallen wäre.“8 Woher kommt diese schnelle Fröhlichkeit, die an die Regeln 
zur Unterscheidung der Geister erinnert? „Es ist Gott und seinen Engeln eigen, 
in ihren Regungen wahre Fröhlichkeit und geistliche Freude zu geben (…)“ (GÜ 
Nr. 329). Schimpfen war die Sache von Ignatius nicht, und in den Abgründen des 
ewigen Schimpfens über unliebsame kirchliche Vorgesetzte oder kirchliche Ver-
hältnisse richtete er sich nicht ein. 

Der Konflikt um Franz Borja
Ein anderes Ereignis mag noch etwas mehr Licht auf die Quellen dieser Fröhlich-
keit werfen: 1552 wendet sich Kaiser Karl V. mit der Bitte an Papst Julius III., den 
Jesuiten Franz Borja zum Kardinal zu machen. Der Papst scheint geneigt zu sein, 
dieser Bitte zu entsprechen. Ignatius geht in sich und findet in seiner eigenen Un­
terscheidung heraus, dass es seine ihm vom Geist Gottes zugeteilte Aufgabe ist, 
alles zu tun, was er kann, um zu verhindern, dass Borja Kardinal wird. Dies gilt für 
ihn auch dann, wenn höchste Autoritäten anderes intendieren. So schreibt er an 
Borja: „Ich fand mich schließlich am dritten Tag im gewohnten Gebet und seit
dem mit einem so vollen Urteil und einem so sanften und freien Willen, was an 
mir liegt, vor dem Papst und den Kardinälen zu hindern, dass ich es, wenn ich es 
nicht täte, bei mir für eine sichere Sache hielte und halte, dass ich Gott unseren 
Herrn keine gute Rechenschaft über mich abgeben würde, vielmehr eine gänzlich 

51

Jesuiten und Kirchlichkeit



9	 MI Epp IV, 284, in: Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen, 414 [s. Anm. 6].
10	 Vgl. A. Angenendt, Das Christentum zwischen Toleranz und Gewalt. Münster 2007, 443.
11	 MI Epp IV, 285, in: Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen, 414 [s. Anm. 6].

schlechte.“9 Bemerkenswert ist die Kombination der Worte „sanft“ und „frei“. Das 
klingt ähnlich wie „fröhlich und zufrieden“. Gehorsam gegenüber dem Willen 
Gottes fühlt sich für Ignatius nicht wie harter Zwang und Unfreiheit an, auch 
nicht in der Situation des Konfliktes mit den höchsten kirchlichen Autoritäten. 
Die Frage nach dem Gehorsam gegenüber dem Willen des Papstes kommt bis zu 
dieser Stelle überhaupt gar nicht vor. Es geht gar nicht um die Alternative: Gehor
sam gegenüber dem Willen Gottes oder Gehorsam gegenüber dem Willen des 
Papstes. Es mag Fälle geben, in denen sich ein Christ aus Gehorsam gegenüber 
dem Willen Gottes dem Willen des Papstes widersetzt – so geschehen im selben 
Jahr 1552, als sich Bischof Wilhelm von Ketteler weigerte, den päpstlichen Gehor-
samseid zu leisten, weil dieser die Verpflichtung enthielt, Häretiker und Schisma-
tiker notfalls mit dem Schwert zu verfolgen.10 Im Konflikt der Interessen um die 
Person Borja sieht die Konstellation aber anders aus. Ignatius erwägt den Fall, wie 
es einzuschätzen sei, wenn der eine (z.B. der Papst) in demselben Fall die eine Op-
tion als den Willen Gottes erkannt haben sollte, und der andere (z.B. Ignatius) die 
gegenteilige Option. „Wenn es der Wille Gottes ist, dass ich mich darin einsetze 
und sich andere (= Papst/Kaiser) für das Gegenteil einsetzen und Euch (= Borja) 
diese Würde (= Kardinalstitel) gegeben wird, so gäbe es keinen Widerspruch. Denn 
es kann sein, dass der gleiche göttliche Geist mich dazu aus den einen Gründen 
und andere aus den anderen Gründen zum Gegenteil bewegt, so dass verwirklicht 
wird, was der Kaiser angezeigt hat: Gott unser Herr möge in allem tun, wie es im-
mer sein größerer Lobpreis und Ruhm ist.“11 [Herv. KM]

Zum einen anerkennt Ignatius für diesen Konfliktfall die höhere Autorität 
des Papstes an, der entscheiden und durchsetzen kann, dass Borja Kardinal wird. 
Zum anderen folgt daraus aber nicht, dass seine geistliche Erkenntnis, er solle alle 
Mittel in Bewegung setzen, um das zu verhindern, falsch ist. Es ist nicht gefor-
dert, dass Ignatius das für richtig zu halten hat, was der Papst oder der Kaiser für 
richtig halten. Die Regel Nr. 365 aus den Exerzitien – wenn sie denn überhaupt 
so zu verstehen ist – kommt hier nicht zur Anwendung. Ignatius sieht sich quasi 
in einem größeren Spiel von Gott auf einen bestimmten Posten gesetzt, auf dem 
er auszuharren hat, damit das Ganze dann von Gott – und nicht vom Papst – zu 
einem vor Gott größeren Ganzen gefügt wird. Vor Gott stehen Ignatius und der 
Papst jenseits von richtig und falsch und treffen sich dort auch. 

Der Wille Gottes und der Wille des Papstes
Konkret geht die Geschichte so aus, das Borja nicht Kardinal wird. Das ist für die 
vorliegende Überlegung weniger wichtig. Entscheidend ist, dass der Wille Gottes 

Reflexion

52



mit dem Willen des Papstes nicht identisch ist. Gott ist der Herr der Geschichte. 
Am Ende – dies ist der eigentliche Glaubensakt – wird Gott die verschiedenen 
Teile der Geschichte zu einem neuen Ganzen führen. Es geht um Gehorsam und 
Gottvertrauen. Beides darf nicht voneinander getrennt werden. Den Glaubens- 
oder auch Vertrauensakt setzt übrigens nicht nur Ignatius, sondern auch der 
Papst und der Kaiser. Sie alle stehen in der ignatianischen „Indifferenz“ vor Gott, 
um für das offen zu sein, was Gottes „größerer Lobpreis“ ist – Omnia ad maiorem 
Dei gloriam. 

Es ist also falsch, im Zuge einer übersteigerten Papstfrömmigkeit den Willen 
des Papstes mit dem Willen Gottes gleichzusetzen und aus jeder seiner Handlun
gen, Entscheidungen und Worte ein heilsgeschichtliches Ereignis zu machen. 
Damit werden seine ihm qua Amt gegebenen Jurisdiktions- und Definitionsvoll-
machten nicht in Frage gestellt. Doch der Hinweis entlastet alle Beteiligten, letzt-
lich auch die Person des Papstes vor den Fallen religiös überhöhter Autoritätsgläu-
bigkeit sowie vor überhitzten Erwartungen. Schwärmerische Bewunderung des 
„Papa“ ist keine krisenfeste Loyalität.

Keine geistliche Autorität, auch die päpstliche nicht, hat die Vollmacht, vor 
eine andere Person zu treten und ihr zu sagen: „Das ist der Wille Gottes für Dich. 
Du musst gehorchen, weil ich das erkannt habe und es Dir hiermit befehle.“ 
Weder auf Grund von persönlicher Autorität noch von Amts wegen ist eine sol-
che Aussage möglich. Im Falle des Streites um Borja tritt der Papst auch nicht 
mit diesem Anspruch auf. Die Sendungen und Aufträge durch den Papst, wie sie 
Ignatius und die Jesuiten annehmen und ausführen, erfolgen zwar aufgrund der 
päpstlichen Autorität. Aber die Autorität kann ihrerseits auch nicht mehr als den 
Willen Gottes für sich erkennen. Sie kann also erkennen, dass Gott ihr mitteilt, 
dass es zu „seinem größeren Lobpreis“ richtig ist, diese oder jene Entscheidung 
oder Ernennung auszusprechen. Wenn die Autorität aber beansprucht, den Wil-
len Gottes für eine andere Person zu erkennen und daraufhin Befehle erteilen zu 
können, dann überschreitet sie eine Grenze, tritt sozusagen in der Seele des An-
deren auf eine Seite der Waage (vgl. GÜ Nr. 15) und hindert den Bruder oder die 
Schwester, ihrerseits den Willen Gottes für sich erkennen zu können. Der Wille 
Gottes ist für Ignatius eben nur in der Freiheit zu erkennen. Es gibt somit auch in-
nerkirchlich ein Kriterium für die Unterscheidung zwischen legitimer Ausübung 
amtlicher Autorität und autoritärem Gehabe. 

Hinter alledem schimmert eine spirituelle Grundhaltung durch. „Ignatius be-
saß die Demut einzusehen, dass er nur ein Handelnder war in einem höchst kom-
plexen Netzwerk von Handlungen und Umständen, die nun mal die Geschichte 
der Welt ausmachen. Gott konnte ihn in eine Richtung zum Handeln bewegen 
und andere in die entgegen gesetzte. Ignatius tat seinen Teil und überließ die letz

53

Jesuiten und Kirchlichkeit



12	 W. Barry, Die Spiritualität der Jesuiten. Hrsg von d. Gruppe für ignat. Spiritualität. München 2008, 19.
13	 Zitiert nach H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg i.Br. 1964, 231.
14	 R. Spaemann führt dazu aus: „Die Ambivalenz im Begriff eines göttlichen Willens (…) ist am präzi-

sesten gefasst in der Lehre von den zwei Willen Gottes bei Thomas von Aquin. Der absolute Wille 
Gottes zeigt sich in dem, was geschieht. Er ist uns in seinem Grund verborgen und kann uns deshalb 
nicht zur Richtschnur des Handelns dienen. Es wäre sogar böse, sagt Thomas, immer zu wollen, was 
Gott will. Richtschnur unseres Handelns ist das, wovon Gott will, dass wir es wollen. Und das können 
wir wissen. Es ist das sittlich Gebotene, über das uns Vernunft und Offenbarung belehren. Es ist im 
Übrigen nicht für alle Menschen dasselbe. Thomas' Beispiel ist der König, der die Pflicht hat, nach 
einem Verbrecher fahnden zu lassen, und die Frau des Verbrechers, deren Pflicht es ist, den Mann zu 
verstecken. Keiner von beiden darf dem anderen die Erfüllung seiner Pflicht zum Vorwurf machen, 
und jeder muss den Willen Gottes in dem verehren, was dann wirklich geschieht“, in: ders., Das un­
sterbliche Gerücht. Stuttgart 2007, 20.

15	 Vgl. J. O'Malley, Die ersten Jesuiten. Würzburg 1995, 343.
16	 Vgl. dazu: H. Wolf, Die Nonnen von Sant'Ambrogio. München 2013, 329ff.
17	 K. Schatz, Geschichte der deutschen Jesuiten (5 Bde.). Münster 2013.

te Entscheidung dem tatsächlichen Geschehen und Gott.“12 Oder, um es mit den 
berühmten Worten aus den Scintillae Ignatianae13 zu formulieren: „Vertraue so 
auf Gott, als ob der Erfolg deiner Arbeit ganz von dir und nicht von Gott abhän-
ge; wende aber darauf allen Fleiß an, als ob du nichts und Gott alles vollenden 
werde.“ Es ist gerade nicht gehorsam gegenüber dem Willen Gottes, wenn man 
gegen die eigene geistliche Einsicht vor dem Willen der kirchlichen Autorität ka-
pituliert. Und doch ist man darin gerade nicht ein/e Rebell(in), weil man ja dem 
Inhaber der kirchlichen Autorität zubilligt, eine legitime Autorität innezuhaben 
und dass auch er eine Einsicht in den Willen Gottes hat und zugleich die Befug-
nis der Entscheidung für das Ganze der Kirche. Das Vertrauen auf Gott zeigt sich 
darin, gerade alles auf dem Posten zu tun, auf den man gestellt ist. Die ganze An-
strengung bleibt aber zugleich darauf gerichtet, Gott darin zu vertrauen, dass nur 
er das Ganze kennt und vollendet.14 

Weinberg des Herrn

Es gibt keine offiziell ausformulierte jesuitische Ekklesiologie, auch nicht in den 
Gründungstexten des Ordens. Sicherlich teilten die ersten Jesuiten einige Grund-
überzeugungen in Bezug auf die Kirche und über die „Christenheit“ (christiani­
tas). Dazu gehört wohl auch, dass sie den klassischen Begriff des „Katholischen“ 
ganz selbstverständlich voraussetzten; und auch, dass sie dem Papsttum eine 
besonders weitgehende juristische Autorität zubilligten – mehr sogar als „viele 
ihrer katholischen Zeitgenossen“, wie J. O'Malley feststellt.15 Insofern steht die 
Zuspitzung der pyramidalen Ekklesiologie auf die Person des Papstes hin, die 
im 19. Jh. dann von Theologen wie Josef Kleutgen SJ bis 1870 auf die Spitze ge
trieben wurde,16 durchaus in einer jesuitischen Tradition. Die Bemühungen von 
Ordenstheolog(inn)en und -historiker(inne)n – zuletzt von Klaus Schatz SJ in 
seinem monumentalen Werk über die Geschichte des Jesuitenordens in Deutsch-
land nach 181417 – gehen allerdings dahin, über den Rückbezug auf die Quellen 

Reflexion

54



18	 Im Folgenden vgl. J. O'Malley, Die ersten Jesuiten, 343f. [s. Anm. 15].

aus einer zu engen Zuspitzung des Begriffs des „Katholischen“ auf das Papsttum 
hin herauszukommen.

Der Begriff des Katholischen
Was den Begriff des „Katholischen“ betrifft, so übernahmen die ersten Jesuiten 
wohl die gängige, von Augustinus geprägte Definition, nach der gr. kath’holon 
„ausgebreitet über die ganze Welt“ bedeutet. Schismata sind demgegenüber lo-
kale Phänomene, lokale Abspaltungen. Es ist in dieser Begrifflichkeit nicht dar-
stellbar, dass eine solche Abspaltung die Fülle der Gegenwart Christi gegen die 
katholische Kirche beanspruchen könnte. Man spürt das ganz deutlich, wenn 
man z.B. die Religionsgespräche zwischen Petrus Canisius und Philipp Melanch-
thon 1557 in Worms nachvollzieht. In der Erschütterung über den Niedergang 
des kirchlichen Lebens waren sich die Reformatoren mit den katholischen Re-
formern zwar einig. Die Jesuiten waren überzeugt, dass der eigentliche Grund 
für die Krise die „Sünden der Kirche“ seien – wobei sie den höheren Klerus von 
dieser Analyse nicht ausnahmen –, und dass die Überwindung der Krise über die 
pastorale Praxis erfolgen müsse. Aber das Schisma mit Rom war für die Jesuiten 
nicht nachvollziehbar. Es bedeutete für sie im Sinne von Augustinus, dass die Re-
formatoren sich darauf zurückzogen, eine lokale Größe zu repräsentieren – und 
eine partikularen Inhalt, nämlich eine bestimmte Auslegung der paulinischen 
Rechtfertigungslehre. Vielleicht würde man heute formulieren: „Auftreten statt 
austreten“ – wobei zugegebenermaßen im 16. Jahrhundert „auftreten“ für Leib 
und Leben gefährlicher sein konnte als heute. 

Das pastorale Kirchenverständnis
Vielleicht kommt man den Dimensionen jesuitischer Kirchlichkeit und jesui-
tischen „Auftretens“ noch mehr auf den Grund, wenn man untersucht, welche 
Begriffe die Jesuiten der ersten Generation für den Begriff „Kirche“ benutzten.18 
In den Geistlichen Übungen verwendet Ignatius zweimal den Begriff „hierarch
isch“ im Zusammenhang mit „Kirche“. In denselben Sätzen spricht er auch von 
der „Braut Christi“ und „unserer heiligen Mutter“. Gerne benutzt Ignatius auch 
das paulinische Bild vom „Leib Christi“ oder von der „Versammlung der Christ-
gläubigen, von Gott unserem Herrn erleuchtet und geleitet“. Diese letzte Formu-
lierung kommt vielleicht am ehesten dem Begriff des „Volkes Gottes“ nahe, wie 
ihn das Zweite Vatikanische Konzil in den Vordergrund gestellt hat. 

Doch am häufigsten verwenden die jesuitischen Gründungsdokumente den 
Ausdruck Weinberg des Herrn: „Der Begriff taucht beständig in den Dokumenten 
der Jesuiten auf (…), am auffälligsten im Titel des siebten Teils der Satzungen, der 
darüber handelt, wie und nach welchen Kriterien die Mitglieder der Gesellschaft 

55

Jesuiten und Kirchlichkeit



19	 Vgl. ebd., 344 [s. Anm. 15].
20	 A. Spadaro, Das Interview mit Papst Franziskus. Freiburg i.Br. 2013, 48.

Jesu in der Welt eingesetzt werden sollten.“19 Damit ist einerseits der Bezug zum 
Papsttum gegeben, da es ja der Papst ist, der aufgrund seines größeren Überblicks 
in den Weinberg des Herrn hinein „senden“ soll. Andererseits wird der Bezug 
zur Seelsorge deutlich. Die Kirche ist da, um „den Seelen zu helfen“, und sie ist 
zugleich der Ort, wo „den Seelen geholfen“ wird. Dieses Bild erinnert an das Bild 
vom Lazarett, das Papst Franziskus für die Kirche benutzte: „Ich sehe die Kirche 
wie ein Feldlazarett nach einer Schlacht. Man muss einen Schwerverwundeten 
nicht nach Cholesterin oder nach hohem Zucker fragen. Man muss die Wunden 
heilen. Dann können wir von allem anderen sprechen. Die Wunden heilen, die 
Wunden heilen (…) Man muss ganz unten anfangen.“20 Es ist ein Bild, das zur 
Seelsorge animiert.

Mit diesem pastoralen Verständnis von „Kirche“ kommt die Kirche aus der 
narzisstischen Drehung um sich selbst heraus, die die Verteidigung von Macht-
positionen bedeutet. Es wäre schon deswegen absurd, das Spezifische jesuitischer 
Kirchlichkeit in der Verteidigung der päpstlichen Machtposition zu sehen, wie 
Dostojewski und mit und nach ihm viele andere es taten. Der Sinn der Gründung 
des Ordens und der päpstlichen Sendung ist die Seelsorge, „den Seelen helfen“. 
Das strahlt auch auf das jesuitische Kirchenverständnis aus. Die ersten Jesuiten 
buchstabierten ihre seelsorgliche Praxis in den consueta ministeria aus: Predigt, 
geistliche Schriftlesung, Volkskatechese, Exerzitien, Beichte, Musik, Kranken- 
und Gefangenenseelsorge, Sterbebegleitung, Sorge für Prostituierte, Gründung 
von sozial-karitativen Vereinigungen und schließlich: Bildung auf der finanzi­
ellen Basis des Armutsgelübdes – eigentlich bis heute ein einleuchtendes Konzept.

Pastoral und Theologie
Der Blick auf die Kirche als „Weinberg des Herrn“ bedeutet auch, dass sich seel-
sorgliches Handeln und theologisches Denken nicht trennen lassen. Das ist allein 
schon in der Biographie von Ignatius vorgeprägt. Sein erstes Projekt, „den Seelen 
zu helfen“, und zwar in Jerusalem, scheiterte am Befremden der örtlichen kirch-
lichen Autoritäten, die mit dem seltsamen Heiligen aus Spanien nichts anfangen 
konnten. Die Konsequenz, die Ignatius aus dieser „zweiten Kanonenkugel“ in 
seinem Leben zog, war der Entschluss zu studieren. Die Erkenntnis lautete: Wenn 
ich den Seelen helfen will, dann reichen die persönlichen mystischen Intuition
en nicht aus – ohne dass sie damit abgewertet wären –, sondern dann muss man 
die kirchliche Lehrtradition auf bestem Niveau studieren; das hieß damals: In 
Paris. Zugleich hält Ignatius in all den Pariser Jahren am Entschluss fest, nicht an 
der Universität zu bleiben, sondern sie eines Tages wieder zu verlassen, um „den 
Seelen zu helfen“. Dies ist ein deutlicher Hinweis darauf, dass auch die philosoph

Reflexion

56



21	 J. O'Malley, Die ersten Jesuiten, 292 [s. Anm. 15].

ische und theologische Ausbildung zur Seelsorge befähigen soll. Sie soll practice 
sein, wie Jeronimo Nadal gerne formulierte. Seine Kritik am scholastischen Lern
betrieb bestand – ganz im Geiste von Ignatius – genau darin, dass dieser schola­
stice, nur „spekulativ“, nicht practice sei.21 Der Graben zwischen Theologie und 
Pastoral ist verhängnisvoll, weil man mit einer Pastoral ohne Theologie den See-
len nicht hilft.

Das gilt aber auch umgekehrt. Der Graben muss gleichfalls von der Pastoral 
her übersprungen werden können, hin zur Theologie und zur kirchlichen Lehre. 
In der Seelsorge tauchen „Zeichen der Zeit“ auf, und auf sie einzugehen erneuert 
die Kirche, auch die kirchliche Lehre in jeder Generation, hält sie jung. Seelsorge 
beginnt nicht mit Sprechen, sondern mit Zuhören. In der Seelsorge ist die Kirche 
auch hörende Kirche. In der Praxis der Seelsorge, d.h. durch die Begegnung mit 
den Menschen wird das Sprechen der Kirche erst „vollmächtig“ (Mk 1,22) im 
biblischen Sinne des Wortes. Friedrich Spee hörte den zum Scheiterhaufen ver
urteilten Frauen zu und schrieb dann erst seine cautio criminalis. Vorher wäre er 
wohl auch bei seiner Auffassung geblieben, dass es dringend der Hexenprozesse 
bedürfe, um Hexen zu bekämpfen. Matteo Ricci lernte die chinesische Sprache 
und Kultur zuerst gründlich kennen, bevor er den Mund aufmachte. Ohne dieses 
Hören und Lernen hätte er die konfuzianischen Ahnenriten vermutlich nicht 
so bewertet, wie er es dann tat. Oder um ein aktuelles Beispiel zu nennen: Ein 
Mitbruder, der zuständig ist für die Rückkehr von Menschen in die katholische 
Kirche, macht über Jahre hinweg die Erfahrung, das 90 % von denen, die zurück
kehren wollen, zwar aufgenommen werden können, aber dann automatisch von 
der Kommunion ausgeschlossen sind, weil sie oder seine/ihr Partner(in) einen 
„Eheknick“ in der Biographie haben. Im Zuhören und Eingehen auf solche Er
fahrungen entsteht die Einsicht, dass die kirchliche Lehre an dieser Stelle einer 
Erneuerung bedarf, die auf die Not der Betroffenen und auch der Seelsorger ein-
geht. Das Verhältnis von Pastoral und kirchlicher Theologie und Lehre scheint 
jedenfalls ein gegenseitiges zu sein oder doch: sein zu sollen. Das ergibt sich aus 
einer Kirchlichkeit, die die Kirche als „Weinberg des Herrn“ sieht und darin „den 
Seelen helfen“ will.

Versöhnung

Ein ministerium consuetum, dem sich die jesuitische Pastoral besonders gerne zu
wandte, war Konfliktparteien versöhnen, Frieden stiften im Sinne des „Selig sind, 
die Frieden stiften“ (Mt 5,9); Kirche als Ort der Versöhnung begreifen, und Seel-

57

Jesuiten und Kirchlichkeit



22	 Ebd., 199ff. [s. Anm. 15].
23	 Ebd., 200 [s. Anm. 15].

sorge als Dienst an der Versöhnung.22 Die Quellen zeigen, dass die Jesuiten gerne 
auch über „pastorale Erfolge“ bei diesem Werk der Barmherzigkeit berichteten. 

Gewalt und Spaltung
Ein Beispiel: Juan Alfonso de Polanco schreibt 1549 über Ereignisse in einem un-
weit von Rom gelegenen Dorf namens Corregio. Der Jesuit Landini „begann dort 
während des Sommers zu predigen. Die Stadt war in zwei Parteien gespalten. Die-
ser Zustand hatte in den vergangenen Jahren zu 45 Morden und Hinrichtungen 
geführt, wobei drei der Opfer Priester waren. Die Männer betraten die Kirche in 
voller Bewaffnung. Nachdem Landini dort eine Zeitlang, manchmal zweimal 
am Tag gepredigt hatte, gelang es ihm, die Führer der beiden gegnerischen Par-
teien zur Beichte zu bringen. Sie stimmten zu, Frieden zu schließen.“ Abends 
wurde dann ein Herold durch die Stadt gesandt, „um das Volk am nächsten Tag 
zur Kirche zu versammeln. Als die Menge zusammengekommen war, wurde sie 
schließlich still für die Messe und für die Beichte. So viele Menschen wollten zur 
Beichte gehen, dass mehr Priester herbeigerufen werden mussten. Nach der Pre-
digt (…) wandte sich Landini namentlich an einen der Führer. Dieser fragte: Pater, 
was wollen Sie, dass ich tue? Landini befahl ihm, seine Feinde aufzurufen, ihre 
Verzeihung zu erbitten und ihnen Frieden zu wünschen. Der Mann schleuderte 
seine Waffen auf den Boden und tat, wie ihm geheißen war. Landini kam von der 
Kanzel herunter und befahl ihm, seinem Beispiel zu folgen. Dann begann er, den 
Feind des Mannes zu umarmen und ihm den Friedenskuss zu geben. Bald schlos-
sen sich dem alle in der Kirche an: ‚Die ganze Kirche, Junge und Alte, Frauen und 
Männer, mit Tränen in den Augen – hallte wider von Frieden, und die Herzen, die 
nur einige Tage vorher wie die Löwen ausschließlich nach Rache und Mord ge
lechzt hatten, waren nun wie Lämmer in zarter und gegenseitiger Liebe versöhnt.‘ 
Sie entschieden sich, in Zukunft dieses Tages mit einem jährlichen Fest zu geden-
ken.“23

Das Dorf, über das hier berichtet wird, sei auch als Bild für die Kirche verstan-
den. Der enthusiastische Bericht von Polanco ist nachvollziehbar, wenn man be
denkt, was für eine niederdrückende Kraft für Familien, Gruppen, Nationen und 
Institutionen die Spirale der Gewalt hat. Gewalt spaltet auch innerhalb des Dorfes 
zwischen Gewalttätern und Gewaltopfern und initiiert einen Kreislauf, der aus 
Opfern wieder Täter macht und aus Tätern Opfer. Das gilt auch für die Kirche. Im 
Zusammenhang mit dem Thema Missbrauch ist die Kirche auf neue Weise auf das 
Thema Gewalt in den eigenen Reihen und auf den Mechanismus gestoßen, den 
sie auch innerhalb der Kirche auslöst. Wie kommen wir als Kirche aus dem Kreis-
lauf der Gewalt heraus?

Reflexion

58



24	 A. Spadaro, Interview, 27 [s. Anm. 20].
25	 Dekrete der 31. bis 34. Generalkongregation. München 1997, 216.

Sündenbekenntnis als Dienst an der Versöhnung
Die erste Woche der Exerzitien beginnt mit der Begegnung zwischen Gottes Barm
herzigkeit und dem in die Sünde verstrickten Menschen, der sich seiner Wahrheit 
vor Gott stellt. Übertragen auf die Kirche hieße das dann zunächst, aus dem Ges
tus des Beschuldigens herauszukommen und die eigene Schuld einzugestehen. 
Papst Franziskus beginnt ganz in diesem Sinne sein Interview mit Antonio Spada-
ro mit dem markanten Satz: „Ich bin ein Sünder. Das ist die richtigste Definition. 
Und es ist keine Redensart, kein literarisches Genus. Ich bin ein Sünder.“24 Das er-
innert an die Formulierung der 32. Generalkongregation des Jesuitenordens: „Was 
heißt Jesuit sein? Erfahren, dass man als Sünder trotzdem zum Gefährten Jesu 
berufen ist.“25 Das ist ein sehr jesuitischer Zugang auch zum Thema Kirchlichkeit. 
„Ich gehöre auch zur Kirche der Sünder, nicht nur zur Kirche der Reinen.“ Alles 
andere wäre eine narzisstische Illusion. 

Mediator(inn)en müssen in einer vermittelnden Position zwischen den strei-
tenden Parteien stehen. Das können sie, weil und wenn sie von außen in das 
entsprechende System hineinkommen. Landini konnte vielleicht vermitteln, 
weil er von außen kam. Aber er kam nicht nur von außen nach Corregio, er kam 
als Christ zu Christen. In einem tieferen Sinne kann er nur dann versöhnend 
wirken, wenn er die bittere Wahrheit über sich selbst an sich herangelassen hat, 
und zwar nicht nur in der Diskretion des Beichtstuhls, sondern auch in der Öf-
fentlichkeit: Da, wo ich in der Kirche durch mein Verhalten anderen geschadet 
habe. Das gibt zugleich dann auch die Vollmacht, denen die Angst zu nehmen, 
die meinen, es gäbe nichts Schlimmeres, als ein Sünder zu sein und es zuzugeben. 
Papst Franziskus konkretisiert seine „Sündigkeit“ auch am Beispiel seines autori
tären Führungsstils in seinen frühen Jahren als Vorgesetzter im Orden. Dieses 
Aussprechen ist eine ganz konkrete Form des sentire cum ecclesia. 

Wenn ich mich als Sünder(in) verstehe, muss ich mich nicht mehr als Opfer 
verstehen. Die Abwehr von eigener Schuld führt in den meisten Fällen in den 
Zwang, sich als Opfer zu sehen. Erst wenn ich aufhöre, mich als Opfer zu definie-
ren, gerät die Kirche der Opfer in den Blick, die „Kirche der Armen“. Sie sind der 
Reichtum der Kirche auch deswegen, weil sie erzählen können, wie sie – wenn es 
der Fall war – aus dem Evangelium Kraft geschöpft haben, um mit den schmerz-
lichen Erfahrungen von Gewalt zu leben. Das ist dann auch ein sentire cum ec­
clesia, das von Kirchenmüdigkeit befreit. Denn hier besteht die Chance, neu auf 
Glauben zu stoßen und sich von ihm anstecken zu lassen. 

Die eingangs erwähnte, viel diskutierte Regel aus den Regeln Mitfühlen mit 
der Kirche in den Geistlichen Übungen (Nr. 365) überlagert vielleicht deswegen 
das Bild von der „Kirchlichkeit der Jesuiten“, weil sie eine besonders pointierte 

59

Jesuiten und Kirchlichkeit



Formulierung benutzt, die auch sehr angreifbar macht. Der Blick auf weitere Di-
mensionen jesuitischer Kirchlichkeit, wie sie in den Gründungsdokumenten und 
den Gründerzeiten des Ordens zum Ausdruck kommen, hilft zu differenzieren. 
Die Kirchlichkeit von Ignatius wird man jedenfalls nicht verstehen, wenn man sie 
nicht seiner Mystik der „Unterscheidung der Geister“ sowie seinem seelsorglich
en Grundimpuls zuordnet, die am Anfang seiner Berufung stehen. Sie sind und 
bleiben normativ für das Selbstverständnis jesuitischer Kirchlichkeit. 

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv: 
www.geistundleben.de

Rogelio García-Mateo, 
Martin Luther – Ignatius von Loyola – Teresa 
von Avila. Ökumenische Gemeinsamkeit in 
spirituellen Grunderfahrungen, in: GuL 59/5 
(1986), 343–358.

Reflexion

60


