Reflexion

Klaus Mertes SJ | St. Blasien

geb. 1954,
Direktor des Kollegs St. Blasien

klaus.mertes@jesuiten.org

Jesuiten und Kirchlichkeit

Wenn von Jesuiten und sentire cum ecclesia gesprochen wird, wird fiir gewohn-
lich zuerst die Nummer 365 der ignatianischen Geistlichen Ubungen zitiert.'
Die einen beziehen sich kritisch auf die Passage als Beleg fiir den Vorwurf, dass
das typisch Jesuitische in einem katholischen Nihilismus?, und dass Jesuiten
sich entsprechend als die Elitetruppen katholischer Machtpolitik verstiinden,
bis auf den heutigen Tag. Die anderen zitieren dieselbe Passage, um den Jesuiten
den entgegengesetzten Vorwurf zu machen, dass sie genau das nicht mehr seien;
dass sie ihren Ursprung durch Aufmiipfigkeit und kirchliche Unzuverldssigkeit
verraten haben; sie sollten deswegen wieder zuriickkehren zum strengen milita-
rischen Gehorsam gegeniiber der Hierarchie, ein Gehorsam, der nicht viel fragt,
sondern tut, was der Papst sagt - wie es sich eben fiir eine Elitetruppe ziemt. Der
Satz, der die Gemdiiter erhitzt, lautet: ,Von dem Weiflen, das ich sehe, glauben,
dass es schwarz ist, wenn die hierarchische Kirche es so bestimmt, indem wir
glauben, dass zwischen Christus, unserem Herrn, dem Brautigam, und der Kir-
che, seiner Braut, der gleiche Geist ist, der uns leitet und lenkt zum Heil der See-
len.“ (GU Nr. 365)?

Sehen und Glauben

In neuerer Zeit gibt es zwei klassisch gewordene Deutungen der genannten Regel.
Die eine stellt sie in den historischen Kontext der innerkirchlichen Kontrover-
sen seiner Zeit, insbesondere in die Zeit der Pariser Studien von Ignatius und den

1 Der Vortrag wurde am 4.12.2013 an der phil.-theol. Hochschule Sankt Georgen/Frankfurt a.M. im
Rahmen einer Vorlesungsreihe zum 200-jdhrigen Jubildum der Wiedergriindung der Gesellschaft Jesu
gehalten.

2 Unter ,Nihilismus“ versteht man eine Einstellung, die allgemeingiiltige Werte verneint. Dostojewski
erhebt in seiner Parabel Der Grofiinquisitor den Vorwurf des Nihilismus gegentiber dem Katholizismus
und stellt an mehreren Stellen in seinen Romanen die Jesuiten als Elite-Truppe des Papsttums dar, das
die Machtinteressen der Institution Kirche iiber das Evangelium und das Gesetz der Nachstenliebe
stellt.

48



Jesuiten und Kirchlichkeit

ersten Gefdhrten: Es handele sich dabei wohl um eine iiberspitzte Formulierung,
um einer anderen tberspitzten Formulierung deutlich entgegenzutreten. Medard
Kehl, der diese Deutung vertritt, weist als Beleg darauf hin, dass sich z.B. Erasmus
von Rotterdam ebenfalls der Schwarz-Weif3-Metaphorik bediente: ,So hatte Eras-
mus seinem Gegner Noel Beda vorgeworfen, seine Streitschrift gegen ihn enthalte
118 Liigen, 310 Verleumdungen und 47 Lasterungen; wenn der Papst alle diese
Irrtiimer approbiere, miisste er vom schlafenden an den wachenden Papst appel-
lieren; denn schwarz wiirde nicht weif, auch wenn der Papst das behaupten wiirde*,
so Erasmus im Originalton [Herv. KM].* Ignatius greife also hier womaoglich einen
polemischen Topos der humanistischen Kirchenkritik auf, um ihn polemisch zu
konterkarieren.

Die andere Deutung konzentriert sich eher iberhistorisch auf die beiden Be-
griffe ,sehen“ und ,glauben®. In diese Richtung denkt Peter Knauer in seinem
Kommentar zu den Exerzitien: ,Es geht in dieser Regel (...) um die paradoxe Struk-
tur aller wirklichen Glaubensaussagen: Unter einer sichtbaren und als solche an-
zuerkennenden Wirklichkeit verbirgt sich die unsichtbare wie unter ihrem Gegen-
teil. So sieht man die menschliche Wirklichkeit der Kirche mit allen ihren Fehlern
und glaubt die Gegenwart Gottes. Man sieht die Erniedrigung des Gekreuzigten
und glaubt ihn als den Auferstandenen.“s Es geht also um den Unterschied zwi-
schen ,sehen“ und ,glauben“. Damit kommt die Bedeutung des kirchlichen Lehr-
amtes in den Blick, da es ja die ,hierarchische Kirche“ ist, , die es so bestimmt“,
dass ich das, was ich als Schwarz sehe, als Weif3 zu glauben hétte. Weil sie, die
Kirche, es mir zu glauben vorlegt, sehe ich das Stiick Brot und glaube: Leib Christi;
sehe ich die schwangere Frau und bekenne: Jungfrau; sehe ich den Menschen Je-
sus und glaube: Gottes Sohn. Der Akt des Glaubens kommt also gerade deswegen
erst und eigentlich zustande, weil die hierarchische Kirche mir sagt, was ich tiber
das, was ich sehe, glauben darf bzw. soll.

Unterordnung und Kritik

Eine dhnliche Sicht ist auch im Evangelium zu finden. Bei Matthdus beginnt

die grof3e Rede Jesu gegen die Schriftgelehrten und Pharisder mit dem Satz: ,,Die
Schriftgelehrten haben sich auf den Stuhl des Mose gesetzt. Tut und befolgt also
alles, was sie euch sagen, aber richtet euch nicht nach dem, was sie tun. Denn sie
reden nur, tun aber nicht, was sie sagen.“ (Mt 23,2) Von Interesse ist hier zundchst
der erste Teil dieses Satzes: ,,Die Schriftgelehrten haben sich auf den Stuhl des Mo-
se gesetzt. Tut und befolgt also alles, was sie euch sagen.“ Der Grund dafiir, dass

3 Geistliche Ubungen, in: Ignatius von Loyola, Griindungstexte der Gesellschaft Jesu. Ubers. Von P.
Knauer (Deutsche Werkausgabe; 2). Wiirzburg 1998, 85-269 [= GU, mit Angabe der Absatznummer,
nach dem spanischen Autograph].

4 M. Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie. Wiirzburg 1992, 20.

5 Geistliche Ubungen, 266 [s. Anm. 3].

49



Reflexion

man ihnen folgen soll, liegt offensichtlich nicht im Inhalt ihrer Lehre, sondern
in der Tatsache, dass sie auf dem ,,Stuhl des Mose“ sitzen, also in ihrer legitimen
Autoritdt. Das muss man nicht notwendig gegeneinander ausspielen, aber im
Konfliktfall wird es auch hier schwierig. Man konnte gegen diesen Satz Jesu dann
den gleichen Vorwurf erheben wie gegen die Regel des Ignatius: die Reduktion des
Glaubensaktes auf einen Akt der Unterordnung unter die religiose Autoritét.

Das ist aber sicherlich verkiirzt, denn schon in der zweiten Halfte des Satzes
beginnt die Kritik an denselben Autoritdten, die man im ersten Teil zunachst als
legitime Autoritdt anerkannt hat. Diese Kritik wird sich, wie die folgenden Verse
(Mt 23,4ff.) zeigen, nicht blof} auf die Differenz zwischen Lehre und Handeln be-
ziehen, sondern auch auf die Lehre selbst - oder besser: auf bestimmte Aspekte
von ihr einschliefflich des missbrauchlichen Umgangs mit ihr. Es gibt also durch-
aus die Moglichkeit, die Autoritdt, die auf dem Stuhl des Moses sitzt - auf dem
yheiligen Stuhl“ -, zu kritisieren, ohne ihre Legitimitdt dadurch in Frage zu stel-
len. Im Gegenteil: Gerade weil man die Legitimitat der Autoritat anerkennt, muss
man sich mit ihr im Konfliktfall auch auseinandersetzen, denn sonst wiirde man
den ,heiligen Stuhl“ als solchen nicht wirklich ernst nehmen.

Ignatius und kirchliche Autoritéiten seiner Zeit

Ein kurzer Blick in die Biographie von Ignatius geniigt, um zu sehen, dass auch er
im Verhiltnis zu den religiosen Autoritdten seiner Zeit keineswegs blof2 nihilis-
tisch-parierend war. Er anerkennt die hierarchische Autoritét, hilt sie fiir unver-
zichtbar fiir den kirchlichen Glauben, aber er liebt dann auch das offene kritische
Wort, so wie er es schon in den Regeln selbst beschreibt: ,Wie es Schaden bringt,
in Anwesenheit tiber die Vorgesetzten schlecht zum einfachen Volk zu reden,

so kann es Nutzen bringen, von den schlechten Gewohnheiten zu denjenigen
selbst zu sprechen, die ihnen abhelfen kénnen.“ (GU Nr. 362) Ganz konkret tut
er dies wihrend seiner Pariser Zeit, in der er auch intensiven Kontakt zu kirch-
lichen Reformkreisen in Venedig pflegte. Als besonders bedeutend unter ihnen
galt der Theatiner Carafa. Ignatius schreibt ihm: ,,An einer solchen Person, die
ihren Ursprung in solcher Vornehmheit hat und von solcher Wiirde und solchem
Stand ist, kann ich deshalb nicht Anstofl nehmen (...), wenn sie ein wenig mehr
geschmiickt oder gekleidet ist und weil sie vor allem wegen derer, die kommen
und gehen, als Wohnung etwas Besseres und Gepflegteres hat als die anderen der
Gesellschaft (...) Dennoch scheint es grof3e und gesteigerte Weisheit: Indem man
die seligen Heiligen ins Gedédchtnis bringt, wie den heiligen Franziskus, den heili-
gen Dominikus (...), wie sie sich gegeniiber den Ihren in der Zeit verhielten, als die
ihre Gesellschaften einrichteten.“® Ignatius schlief3t gleich mehrere Reformvor-

6 An Gian Pietro Carafa, 1536, in: Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen. Ubers. von P. Knauer
(Deutsche Werkausgabe; 1). Wiirzburg 1993, 35.

50



Jesuiten und Kirchlichkeit

schlége fiir die Theatinergemeinschaft an, die auf gréflere Armut und mehr pasto-
rale Tatigkeit hinauslaufen. Carafa reagiert ungehalten auf diese unerbetenen Rat-
schldge. Als er zwanzig Jahre spater als Papst Paul IV. den Heiligen Stuhl in Rom
besteigt, zittern Ignatius alle Knochen im Leib - so schreibt er wortlich, als ihn
diese Nachricht erreicht.” Er musste nach der Wahl von Carafa damit rechnen,
dass dieser die Gesellschaft Jesu aufheben oder sie doch den Theatinern gleich
machen wiirde.

Gottvertrauen

Doch so kam es nicht. Die Geschichte mit der Wahl des Carafa-Papstes enthalt
aber einen anderen Hinweis, der fiir das Verstdndnis der Kirchlichkeit von Igna-
tius wichtig zu sein scheint. Das Stichwort lautet: Gottvertrauen. Goncalves da
Camara schreibt, dass , der Vater sichtlich erregt war“, als er die Nachricht von
der Wahl des Carafa-Papstes erhielt, ,und sein Gesicht verdnderte sich und er war
bis in die Tiefen seines Wesens erschiittert. Ohne ein Wort zu sagen stand er auf
und ging in die Kapelle, um zu beten. Wenig spdter schon kam er wieder heraus,
frohlich und zufrieden, als ob die Wahl genau nach seinem eigenen Wunsch
ausgefallen ware.“® Woher kommt diese schnelle Frohlichkeit, die an die Regeln
zur Unterscheidung der Geister erinnert? ,Es ist Gott und seinen Engeln eigen,
in ihren Regungen wahre Frohlichkeit und geistliche Freude zu geben (...)“ (GU
Nr. 329). Schimpfen war die Sache von Ignatius nicht, und in den Abgriinden des
ewigen Schimpfens tiber unliebsame kirchliche Vorgesetzte oder kirchliche Ver-
héltnisse richtete er sich nicht ein.

Der Konflikt um Franz Borja

Ein anderes Ereignis mag noch etwas mehr Licht auf die Quellen dieser Frohlich-
keit werfen: 1552 wendet sich Kaiser Karl V. mit der Bitte an Papst Julius III., den
Jesuiten Franz Borja zum Kardinal zu machen. Der Papst scheint geneigt zu sein,
dieser Bitte zu entsprechen. Ignatius geht in sich und findet in seiner eigenen Un-
terscheidung heraus, dass es seine ihm vom Geist Gottes zugeteilte Aufgabe ist,
alles zu tun, was er kann, um zu verhindern, dass Borja Kardinal wird. Dies gilt fiir
ihn auch dann, wenn hochste Autoritdten anderes intendieren. So schreibt er an
Borja: ,,Ich fand mich schlief}lich am dritten Tag im gewohnten Gebet und seit-
dem mit einem so vollen Urteil und einem so sanften und freien Willen, was an
mir liegt, vor dem Papst und den Kardindlen zu hindern, dass ich es, wenn ich es
nicht tate, bei mir fiir eine sichere Sache hielte und halte, dass ich Gott unseren
Herrn keine gute Rechenschaft iiber mich abgeben wiirde, vielmehr eine gdanzlich

7 Ebd., 34 [s. Anm. 6].
8 Luis Concalves das Camara, Erinnerungen an unseren Vater Ignatius. Ubers. von P. Knauer. Frankfurt
1988, Nr. 93.

51



Reflexion

schlechte.“’ Bemerkenswert ist die Kombination der Worte ,sanft“ und ,frei“. Das
klingt dhnlich wie ,frohlich und zufrieden“. Gehorsam gegeniiber dem Willen
Gottes fiihlt sich fiir Ignatius nicht wie harter Zwang und Unfreiheit an, auch
nicht in der Situation des Konfliktes mit den hdchsten kirchlichen Autorititen.
Die Frage nach dem Gehorsam gegentiber dem Willen des Papstes kommt bis zu
dieser Stelle tiberhaupt gar nicht vor. Es geht gar nicht um die Alternative: Gehor-
sam gegeniiber dem Willen Gottes oder Gehorsam gegeniiber dem Willen des
Papstes. Es mag Fille geben, in denen sich ein Christ aus Gehorsam gegeniiber
dem Willen Gottes dem Willen des Papstes widersetzt - so geschehen im selben
Jahr 1552, als sich Bischof Wilhelm von Ketteler weigerte, den pépstlichen Gehor-
samseid zu leisten, weil dieser die Verpflichtung enthielt, Haretiker und Schisma-
tiker notfalls mit dem Schwert zu verfolgen.' Im Konflikt der Interessen um die
Person Borja sieht die Konstellation aber anders aus. Ignatius erwdgt den Fall, wie
es einzuschitzen sei, wenn der eine (z.B. der Papst) in demselben Fall die eine Op-
tion als den Willen Gottes erkannt haben sollte, und der andere (z.B. Ignatius) die
gegenteilige Option. ,Wenn es der Wille Gottes ist, dass ich mich darin einsetze
und sich andere (= Papst/Kaiser) fiir das Gegenteil einsetzen und Euch (= Borja)
diese Wiirde (= Kardinalstitel) gegeben wird, so gdibe es keinen Widerspruch. Denn
es kann sein, dass der gleiche gottliche Geist mich dazu aus den einen Griinden
und andere aus den anderen Griinden zum Gegenteil bewegt, so dass verwirklicht
wird, was der Kaiser angezeigt hat: Gott unser Herr moge in allem tun, wie es im-
mer sein groflerer Lobpreis und Ruhm ist.“! [Herv. KM]

Zum einen anerkennt Ignatius fiir diesen Konfliktfall die hdhere Autoritat
des Papstes an, der entscheiden und durchsetzen kann, dass Borja Kardinal wird.
Zum anderen folgt daraus aber nicht, dass seine geistliche Erkenntnis, er solle alle
Mittel in Bewegung setzen, um das zu verhindern, falsch ist. Es ist nicht gefor-
dert, dass Ignatius das fiir richtig zu halten hat, was der Papst oder der Kaiser fiir
richtig halten. Die Regel Nr. 365 aus den Exerzitien - wenn sie denn tiberhaupt
so zu verstehen ist - kommt hier nicht zur Anwendung. Ignatius sieht sich quasi
in einem grofleren Spiel von Gott auf einen bestimmten Posten gesetzt, auf dem
er auszuharren hat, damit das Ganze dann von Gott - und nicht vom Papst - zu
einem vor Gott grofleren Ganzen gefiigt wird. Vor Gott stehen Ignatius und der
Papst jenseits von richtig und falsch und treffen sich dort auch.

Der Wille Gottes und der Wille des Papstes
Konkret geht die Geschichte so aus, das Borja nicht Kardinal wird. Das ist fiir die
vorliegende Uberlegung weniger wichtig. Entscheidend ist, dass der Wille Gottes

9 MIEpplV, 284, in: Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen, 414 [s. Anm. 6].
10 Vgl. A. Angenendt, Das Christentum zwischen Toleranz und Gewalt. Miinster 2007, 443.
11 MIEpp 1V, 285, in: Ignatius von Loyola, Briefe und Unterweisungen, 414 [s. Anm. 6].

52



Jesuiten und Kirchlichkeit

mit dem Willen des Papstes nicht identisch ist. Gott ist der Herr der Geschichte.
Am Ende - dies ist der eigentliche Glaubensakt - wird Gott die verschiedenen
Teile der Geschichte zu einem neuen Ganzen fiihren. Es geht um Gehorsam und
Gottvertrauen. Beides darf nicht voneinander getrennt werden. Den Glaubens-
oder auch Vertrauensakt setzt iibrigens nicht nur Ignatius, sondern auch der
Papst und der Kaiser. Sie alle stehen in der ignatianischen , Indifferenz“ vor Gott,
um fir das offen zu sein, was Gottes ,,gro8erer Lobpreis“ ist - Omnia ad maiorem
Dei gloriam.

Esist also falsch, im Zuge einer tibersteigerten Papstfrommigkeit den Willen
des Papstes mit dem Willen Gottes gleichzusetzen und aus jeder seiner Handlun-
gen, Entscheidungen und Worte ein heilsgeschichtliches Ereignis zu machen.
Damit werden seine ihm qua Amt gegebenen Jurisdiktions- und Definitionsvoll-
machten nicht in Frage gestellt. Doch der Hinweis entlastet alle Beteiligten, letzt-
lich auch die Person des Papstes vor den Fallen religios iiberhdhter Autoritatsglau-
bigkeit sowie vor tiberhitzten Erwartungen. Schwarmerische Bewunderung des
»Papa“ist keine krisenfeste Loyalitit.

Keine geistliche Autoritdt, auch die papstliche nicht, hat die Vollmacht, vor
eine andere Person zu treten und ihr zu sagen: , Das ist der Wille Gottes fiir Dich.
Du musst gehorchen, weil ich das erkannt habe und es Dir hiermit befehle.“
Weder auf Grund von personlicher Autoritdt noch von Amts wegen ist eine sol-
che Aussage moglich. Im Falle des Streites um Borja tritt der Papst auch nicht
mit diesem Anspruch auf. Die Sendungen und Auftrdge durch den Papst, wie sie
Ignatius und die Jesuiten annehmen und ausfiithren, erfolgen zwar aufgrund der
pépstlichen Autoritdt. Aber die Autoritdt kann ihrerseits auch nicht mehr als den
Willen Gottes fiir sich erkennen. Sie kann also erkennen, dass Gott ihr mitteilt,
dass es zu ,,seinem grofleren Lobpreis“ richtig ist, diese oder jene Entscheidung
oder Ernennung auszusprechen. Wenn die Autoritdt aber beansprucht, den Wil-
len Gottes fiir eine andere Person zu erkennen und daraufhin Befehle erteilen zu
konnen, dann tiberschreitet sie eine Grenze, tritt sozusagen in der Seele des An-
deren auf eine Seite der Waage (vgl. GU Nr. 15) und hindert den Bruder oder die
Schwester, ihrerseits den Willen Gottes fiir sich erkennen zu konnen. Der Wille
Gottes ist fiir Ignatius eben nur in der Freiheit zu erkennen. Es gibt somit auch in-
nerkirchlich ein Kriterium fiir die Unterscheidung zwischen legitimer Ausiibung
amtlicher Autoritdt und autoritirem Gehabe.

Hinter alledem schimmert eine spirituelle Grundhaltung durch. ,Ignatius be-
saf’ die Demut einzusehen, dass er nur ein Handelnder war in einem hdchst kom-
plexen Netzwerk von Handlungen und Umstédnden, die nun mal die Geschichte
der Welt ausmachen. Gott konnte ihn in eine Richtung zum Handeln bewegen
und andere in die entgegen gesetzte. Ignatius tat seinen Teil und iiberlief die letz-

53



Reflexion

te Entscheidung dem tatsdchlichen Geschehen und Gott.“!? Oder, um es mit den
berithmten Worten aus den Scintillae Ignatianae' zu formulieren: ,Vertraue so
auf Gott, als ob der Erfolg deiner Arbeit ganz von dir und nicht von Gott abhén-
ge; wende aber darauf allen Fleifd an, als ob du nichts und Gott alles vollenden
werde.“ Es ist gerade nicht gehorsam gegeniiber dem Willen Gottes, wenn man
gegen die eigene geistliche Einsicht vor dem Willen der kirchlichen Autoritét ka-
pituliert. Und doch ist man darin gerade nicht ein/e Rebell(in), weil man ja dem
Inhaber der kirchlichen Autoritdt zubilligt, eine legitime Autoritdt innezuhaben
und dass auch er eine Einsicht in den Willen Gottes hat und zugleich die Befug-
nis der Entscheidung fiir das Ganze der Kirche. Das Vertrauen auf Gott zeigt sich
darin, gerade alles auf dem Posten zu tun, auf den man gestellt ist. Die ganze An-
strengung bleibt aber zugleich darauf gerichtet, Gott darin zu vertrauen, dass nur
er das Ganze kennt und vollendet.

Weinberg des Herrn

Es gibt keine offiziell ausformulierte jesuitische Ekklesiologie, auch nicht in den
Grindungstexten des Ordens. Sicherlich teilten die ersten Jesuiten einige Grund-
iiberzeugungen in Bezug auf die Kirche und tiber die ,,Christenheit* (christiani-
tas). Dazu gehort wohl auch, dass sie den klassischen Begriff des ,Katholischen“
ganz selbstverstdndlich voraussetzten; und auch, dass sie dem Papsttum eine
besonders weitgehende juristische Autoritét zubilligten - mehr sogar als ,,viele
ihrer katholischen Zeitgenossen“, wie J. O'Malley feststellt.'s Insofern steht die
Zuspitzung der pyramidalen Ekklesiologie auf die Person des Papstes hin, die

im 19. Jh. dann von Theologen wie Josef Kleutgen SJ bis 1870 auf die Spitze ge-
trieben wurde,'¢ durchaus in einer jesuitischen Tradition. Die Bemithungen von
Ordenstheolog(inn)en und -historiker(inne)n - zuletzt von Klaus Schatz SJ in
seinem monumentalen Werk {iber die Geschichte des Jesuitenordens in Deutsch-
land nach 1814' - gehen allerdings dahin, iiber den Riickbezug auf die Quellen

12 W. Barry, Die Spiritualitdt der Jesuiten. Hrsg von d. Gruppe fiir ignat. Spiritualitat. Miinchen 2008, 19.

13 Zitiert nach H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg i.Br. 1964, 231.

14 R. Spaemann fithrt dazu aus: ,Die Ambivalenz im Begriff eines gottlichen Willens (...) ist am prazi-
sesten gefasst in der Lehre von den zwei Willen Gottes bei Thomas von Aquin. Der absolute Wille
Gottes zeigt sich in dem, was geschieht. Er ist uns in seinem Grund verborgen und kann uns deshalb
nicht zur Richtschnur des Handelns dienen. Es wire sogar bose, sagt Thomas, immer zu wollen, was
Gott will. Richtschnur unseres Handelns ist das, wovon Gott will, dass wir es wollen. Und das konnen
wir wissen. Es ist das sittlich Gebotene, tiber das uns Vernunft und Offenbarung belehren. Es ist im
Ubrigen nicht fiir alle Menschen dasselbe. Thomas' Beispiel ist der Konig, der die Pflicht hat, nach
einem Verbrecher fahnden zu lassen, und die Frau des Verbrechers, deren Pflicht es ist, den Mann zu
verstecken. Keiner von beiden darf dem anderen die Erfiillung seiner Pflicht zum Vorwurf machen,
und jeder muss den Willen Gottes in dem verehren, was dann wirklich geschieht®, in: ders., Das un-
sterbliche Geriicht. Stuttgart 2007, 20.

15 Vgl. J. O'Malley, Die ersten Jesuiten. Wiirzburg 1995, 343.

16 Vgl. dazu: H. Wolf, Die Nonnen von Sant'Ambrogio. Miinchen 2013, 329ff.

17 K. Schatz, Geschichte der deutschen Jesuiten (5 Bde.). Miinster 2013.

54



Jesuiten und Kirchlichkeit

aus einer zu engen Zuspitzung des Begriffs des ,Katholischen“ auf das Papsttum
hin herauszukommen.

Der Begriff des Katholischen

Was den Begriff des , Katholischen“ betrifft, so {ibernahmen die ersten Jesuiten
wohl die gdngige, von Augustinus geprédgte Definition, nach der gr. kath’holon
yausgebreitet iiber die ganze Welt“ bedeutet. Schismata sind demgegeniiber lo-
kale Phanomene, lokale Abspaltungen. Es ist in dieser Begrifflichkeit nicht dar-
stellbar, dass eine solche Abspaltung die Fiille der Gegenwart Christi gegen die
katholische Kirche beanspruchen konnte. Man spiirt das ganz deutlich, wenn
man z.B. die Religionsgesprdche zwischen Petrus Canisius und Philipp Melanch-
thon 1557 in Worms nachvollzieht. In der Erschiitterung iiber den Niedergang
des kirchlichen Lebens waren sich die Reformatoren mit den katholischen Re-
formern zwar einig. Die Jesuiten waren tiberzeugt, dass der eigentliche Grund
fiir die Krise die ,,Stinden der Kirche“ seien - wobei sie den hoheren Klerus von
dieser Analyse nicht ausnahmen -, und dass die Uberwindung der Krise iiber die
pastorale Praxis erfolgen miisse. Aber das Schisma mit Rom war fiir die Jesuiten
nicht nachvollziehbar. Es bedeutete fiir sie im Sinne von Augustinus, dass die Re-
formatoren sich darauf zuriickzogen, eine lokale Grofie zu reprdsentieren - und
eine partikularen Inhalt, ndmlich eine bestimmte Auslegung der paulinischen
Rechtfertigungslehre. Vielleicht wiirde man heute formulieren: , Auftreten statt
austreten“ - wobei zugegebenermafien im 16. Jahrhundert ,auftreten fiir Leib
und Leben gefdhrlicher sein konnte als heute.

Das pastorale Kirchenverstandnis

Vielleicht kommt man den Dimensionen jesuitischer Kirchlichkeit und jesui-
tischen ,,Auftretens“ noch mehr auf den Grund, wenn man untersucht, welche
Begriffe die Jesuiten der ersten Generation fiir den Begriff , Kirche“ benutzten.!®
In den Geistlichen Ubungen verwendet Ignatius zweimal den Begriff ,hierarch-
isch“ im Zusammenhang mit ,,Kirche“. In denselben Sédtzen spricht er auch von
der ,,Braut Christi“ und ,unserer heiligen Mutter“. Gerne benutzt Ignatius auch
das paulinische Bild vom ,,Leib Christi“ oder von der ,,Versammlung der Christ-
gldubigen, von Gott unserem Herrn erleuchtet und geleitet“. Diese letzte Formu-
lierung kommt vielleicht am ehesten dem Begriff des ,Volkes Gottes“ nahe, wie
ihn das Zweite Vatikanische Konzil in den Vordergrund gestellt hat.

Doch am hdufigsten verwenden die jesuitischen Griindungsdokumente den
Ausdruck Weinberg des Herrn: ,Der Begriff taucht bestdndig in den Dokumenten
der Jesuiten auf (...), am auffalligsten im Titel des siebten Teils der Satzungen, der
dariiber handelt, wie und nach welchen Kriterien die Mitglieder der Gesellschaft

18 Im Folgenden vgl. J. O'Malley, Die ersten Jesuiten, 343f. [s. Anm. 15].

55



Reflexion

Jesu in der Welt eingesetzt werden sollten.“!” Damit ist einerseits der Bezug zum
Papsttum gegeben, da es ja der Papst ist, der aufgrund seines grofieren Uberblicks
in den Weinberg des Herrn hinein ,,senden“ soll. Andererseits wird der Bezug
zur Seelsorge deutlich. Die Kirche ist da, um ,,den Seelen zu helfen“, und sie ist
zugleich der Ort, wo ,den Seelen geholfen“ wird. Dieses Bild erinnert an das Bild
vom Lazarett, das Papst Franziskus fiir die Kirche benutzte: ,Ich sehe die Kirche
wie ein Feldlazarett nach einer Schlacht. Man muss einen Schwerverwundeten
nicht nach Cholesterin oder nach hohem Zucker fragen. Man muss die Wunden
heilen. Dann kénnen wir von allem anderen sprechen. Die Wunden heilen, die
Wunden heilen (...) Man muss ganz unten anfangen.“% Es ist ein Bild, das zur
Seelsorge animiert.

Mit diesem pastoralen Verstdndnis von , Kirche“ kommt die Kirche aus der
narzisstischen Drehung um sich selbst heraus, die die Verteidigung von Macht-
positionen bedeutet. Es wére schon deswegen absurd, das Spezifische jesuitischer
Kirchlichkeit in der Verteidigung der pédpstlichen Machtposition zu sehen, wie
Dostojewski und mit und nach ihm viele andere es taten. Der Sinn der Griindung
des Ordens und der pépstlichen Sendung ist die Seelsorge, ,, den Seelen helfen®.
Das strahlt auch auf das jesuitische Kirchenverstdndnis aus. Die ersten Jesuiten
buchstabierten ihre seelsorgliche Praxis in den consueta ministeria aus: Predigt,
geistliche Schriftlesung, Volkskatechese, Exerzitien, Beichte, Musik, Kranken-
und Gefangenenseelsorge, Sterbebegleitung, Sorge fiir Prostituierte, Griindung
von sozial-Karitativen Vereinigungen und schlieflich: Bildung auf der finanzi-
ellen Basis des Armutsgeliibdes - eigentlich bis heute ein einleuchtendes Konzept.

Pastoral und Theologie

Der Blick auf die Kirche als ,Weinberg des Herrn“ bedeutet auch, dass sich seel-
sorgliches Handeln und theologisches Denken nicht trennen lassen. Das ist allein
schon in der Biographie von Ignatius vorgepragt. Sein erstes Projekt, ,,den Seelen
zu helfen“, und zwar in Jerusalem, scheiterte am Befremden der ortlichen kirch-
lichen Autoritdten, die mit dem seltsamen Heiligen aus Spanien nichts anfangen
konnten. Die Konsequenz, die Ignatius aus dieser ,,zweiten Kanonenkugel“ in
seinem Leben zog, war der Entschluss zu studieren. Die Erkenntnis lautete: Wenn
ich den Seelen helfen will, dann reichen die personlichen mystischen Intuition-
en nicht aus - ohne dass sie damit abgewertet wiren -, sondern dann muss man
die kirchliche Lehrtradition auf bestem Niveau studieren; das hief3 damals: In
Paris. Zugleich hdlt Ignatius in all den Pariser Jahren am Entschluss fest, nicht an
der Universitdt zu bleiben, sondern sie eines Tages wieder zu verlassen, um ,,den
Seelen zu helfen“. Dies ist ein deutlicher Hinweis darauf, dass auch die philosoph-

19 Vgl. ebd., 344 [s. Anm. 15].
20 A. Spadaro, Das Interview mit Papst Franziskus. Freiburg i.Br. 2013, 48.

56



Jesuiten und Kirchlichkeit

ische und theologische Ausbildung zur Seelsorge befdhigen soll. Sie soll practice
sein, wie Jeronimo Nadal gerne formulierte. Seine Kritik am scholastischen Lern-
betrieb bestand - ganz im Geiste von Ignatius - genau darin, dass dieser schola-
stice, nur ,spekulativ, nicht practice sei.?! Der Graben zwischen Theologie und
Pastoral ist verhdngnisvoll, weil man mit einer Pastoral ohne Theologie den See-
len nicht hilft.

Das gilt aber auch umgekehrt. Der Graben muss gleichfalls von der Pastoral
her tibersprungen werden konnen, hin zur Theologie und zur kirchlichen Lehre.
In der Seelsorge tauchen ,Zeichen der Zeit“ auf, und auf sie einzugehen erneuert
die Kirche, auch die kirchliche Lehre in jeder Generation, hilt sie jung. Seelsorge
beginnt nicht mit Sprechen, sondern mit Zuhoren. In der Seelsorge ist die Kirche
auch horende Kirche. In der Praxis der Seelsorge, d.h. durch die Begegnung mit
den Menschen wird das Sprechen der Kirche erst ,,vollméachtig“ (Mk 1,22) im
biblischen Sinne des Wortes. Friedrich Spee horte den zum Scheiterhaufen ver-
urteilten Frauen zu und schrieb dann erst seine cautio criminalis. Vorher wire er
wohl auch bei seiner Auffassung geblieben, dass es dringend der Hexenprozesse
bediirfe, um Hexen zu bekdmpfen. Matteo Ricci lernte die chinesische Sprache
und Kultur zuerst griindlich kennen, bevor er den Mund aufmachte. Ohne dieses
Horen und Lernen hitte er die konfuzianischen Ahnenriten vermutlich nicht
so bewertet, wie er es dann tat. Oder um ein aktuelles Beispiel zu nennen: Ein
Mitbruder, der zustdndig ist fiir die Riickkehr von Menschen in die katholische
Kirche, macht tiber Jahre hinweg die Erfahrung, das 90% von denen, die zuriick-
kehren wollen, zwar aufgenommen werden konnen, aber dann automatisch von
der Kommunion ausgeschlossen sind, weil sie oder seine/ihr Partner(in) einen
»Eheknick” in der Biographie haben. Im Zuhoren und Eingehen auf solche Er-
fahrungen entsteht die Einsicht, dass die kirchliche Lehre an dieser Stelle einer
Erneuerung bedarf, die auf die Not der Betroffenen und auch der Seelsorger ein-
geht. Das Verhiltnis von Pastoral und kirchlicher Theologie und Lehre scheint
jedenfalls ein gegenseitiges zu sein oder doch: sein zu sollen. Das ergibt sich aus
einer Kirchlichkeit, die die Kirche als ,Weinberg des Herrn“ sieht und darin ,, den
Seelen helfen will.

Verséhnung
Ein ministerium consuetum, dem sich die jesuitische Pastoral besonders gerne zu-

wandte, war Konfliktparteien versohnen, Frieden stiften im Sinne des ,,Selig sind,
die Frieden stiften“ (Mt 5,9); Kirche als Ort der Versohnung begreifen, und Seel-

21 ]J. O'Malley, Die ersten Jesuiten, 292 [s. Anm. 15].

57



Reflexion

sorge als Dienst an der Versohnung.??> Die Quellen zeigen, dass die Jesuiten gerne
auch tiber ,pastorale Erfolge“ bei diesem Werk der Barmherzigkeit berichteten.

Gewalt und Spaltung

Ein Beispiel: Juan Alfonso de Polanco schreibt 1549 iiber Ereignisse in einem un-
weit von Rom gelegenen Dorf namens Corregio. Der Jesuit Landini ,,begann dort
wihrend des Sommers zu predigen. Die Stadt war in zwei Parteien gespalten. Die-
ser Zustand hatte in den vergangenen Jahren zu 45 Morden und Hinrichtungen
gefiihrt, wobei drei der Opfer Priester waren. Die Médnner betraten die Kirche in
voller Bewaffnung. Nachdem Landini dort eine Zeitlang, manchmal zweimal

am Tag gepredigt hatte, gelang es ihm, die Fiihrer der beiden gegnerischen Par-
teien zur Beichte zu bringen. Sie stimmten zu, Frieden zu schlieflen.“ Abends
wurde dann ein Herold durch die Stadt gesandt, ,,um das Volk am ndchsten Tag
zur Kirche zu versammeln. Als die Menge zusammengekommen war, wurde sie
schlieRlich still fiir die Messe und fiir die Beichte. So viele Menschen wollten zur
Beichte gehen, dass mehr Priester herbeigerufen werden mussten. Nach der Pre-
digt (...) wandte sich Landini namentlich an einen der Fiihrer. Dieser fragte: Pater,
was wollen Sie, dass ich tue? Landini befahl ihm, seine Feinde aufzurufen, ihre
Verzeihung zu erbitten und ihnen Frieden zu wiinschen. Der Mann schleuderte
seine Waffen auf den Boden und tat, wie ihm geheif3en war. Landini kam von der
Kanzel herunter und befahl ihm, seinem Beispiel zu folgen. Dann begann er, den
Feind des Mannes zu umarmen und ihm den Friedenskuss zu geben. Bald schlos-
sen sich dem alle in der Kirche an: ,Die ganze Kirche, Junge und Alte, Frauen und
Minner, mit Trdnen in den Augen - hallte wider von Frieden, und die Herzen, die
nur einige Tage vorher wie die Lowen ausschlief}lich nach Rache und Mord ge-
lechzt hatten, waren nun wie Limmer in zarter und gegenseitiger Liebe versohnt.*
Sie entschieden sich, in Zukunft dieses Tages mit einem jahrlichen Fest zu geden-
ken.“%

Das Dorf, iiber das hier berichtet wird, sei auch als Bild fiir die Kirche verstan-
den. Der enthusiastische Bericht von Polanco ist nachvollziehbar, wenn man be-
denkt, was fiir eine niederdriickende Kraft fiir Familien, Gruppen, Nationen und
Institutionen die Spirale der Gewalt hat. Gewalt spaltet auch innerhalb des Dorfes
zwischen Gewalttitern und Gewaltopfern und initiiert einen Kreislauf, der aus
Opfern wieder Tater macht und aus Tatern Opfer. Das gilt auch fiir die Kirche. Im
Zusammenhang mit dem Thema Missbrauch ist die Kirche auf neue Weise auf das
Thema Gewalt in den eigenen Reihen und auf den Mechanismus gestofen, den
sie auch innerhalb der Kirche ausldst. Wie kommen wir als Kirche aus dem Kreis-
lauf der Gewalt heraus?

22 Ebd., 199ff. [s. Anm. 15].
23 Ebd., 200 [s. Anm. 15].

58



Jesuiten und Kirchlichkeit

Siindenbekenntnis als Dienst an der Versohnung

Die erste Woche der Exerzitien beginnt mit der Begegnung zwischen Gottes Barm-
herzigkeit und dem in die Siinde verstrickten Menschen, der sich seiner Wahrheit
vor Gott stellt. Ubertragen auf die Kirche hiefe das dann zunichst, aus dem Ges-
tus des Beschuldigens herauszukommen und die eigene Schuld einzugestehen.
Papst Franziskus beginnt ganz in diesem Sinne sein Interview mit Antonio Spada-
ro mit dem markanten Satz: ,Ich bin ein Stinder. Das ist die richtigste Definition.
Und es ist keine Redensart, kein literarisches Genus. Ich bin ein Stinder.“?* Das er-
innert an die Formulierung der 32. Generalkongregation des Jesuitenordens: ,Was
heifdt Jesuit sein? Erfahren, dass man als Sitinder trotzdem zum Gefidhrten Jesu
berufen ist.“*s Das ist ein sehr jesuitischer Zugang auch zum Thema Kirchlichkeit.
,Ich gehore auch zur Kirche der Stinder, nicht nur zur Kirche der Reinen.“ Alles
andere ware eine narzisstische Illusion.

Mediator(inn)en miissen in einer vermittelnden Position zwischen den strei-
tenden Parteien stehen. Das konnen sie, weil und wenn sie von aufden in das
entsprechende System hineinkommen. Landini konnte vielleicht vermitteln,
weil er von auflen kam. Aber er kam nicht nur von auf3en nach Corregio, er kam
als Christ zu Christen. In einem tieferen Sinne kann er nur dann verséhnend
wirken, wenn er die bittere Wahrheit tiber sich selbst an sich herangelassen hat,
und zwar nicht nur in der Diskretion des Beichtstuhls, sondern auch in der Of-
fentlichkeit: Da, wo ich in der Kirche durch mein Verhalten anderen geschadet
habe. Das gibt zugleich dann auch die Vollmacht, denen die Angst zu nehmen,
die meinen, es gabe nichts Schlimmeres, als ein Stinder zu sein und es zuzugeben.
Papst Franziskus konkretisiert seine , Stindigkeit“ auch am Beispiel seines autori-
tdren Fihrungsstils in seinen frithen Jahren als Vorgesetzter im Orden. Dieses
Aussprechen ist eine ganz konkrete Form des sentire cum ecclesia.

Wenn ich mich als Siinder(in) verstehe, muss ich mich nicht mehr als Opfer
verstehen. Die Abwehr von eigener Schuld fiihrt in den meisten Féllen in den
Zwang, sich als Opfer zu sehen. Erst wenn ich aufhore, mich als Opfer zu definie-
ren, gerat die Kirche der Opfer in den Blick, die , Kirche der Armen®. Sie sind der
Reichtum der Kirche auch deswegen, weil sie erzdhlen kdnnen, wie sie - wenn es
der Fall war - aus dem Evangelium Kraft geschopft haben, um mit den schmerz-
lichen Erfahrungen von Gewalt zu leben. Das ist dann auch ein sentire cum ec-
clesia, das von Kirchenmiidigkeit befreit. Denn hier besteht die Chance, neu auf
Glauben zu stoflen und sich von ihm anstecken zu lassen.

Die eingangs erwdhnte, viel diskutierte Regel aus den Regeln Mitfiihlen mit
der Kirche in den Geistlichen Ubungen (Nr. 365) iiberlagert vielleicht deswegen
das Bild von der , Kirchlichkeit der Jesuiten®, weil sie eine besonders pointierte

24 A. Spadaro, Interview, 27 [s. Anm. 20].
25 Dekrete der 31. bis 34. Generalkongregation. Miinchen 1997, 216.

59



Reflexion

Formulierung benutzt, die auch sehr angreifbar macht. Der Blick auf weitere Di-
mensionen jesuitischer Kirchlichkeit, wie sie in den Griindungsdokumenten und
den Griinderzeiten des Ordens zum Ausdruck kommen, hilft zu differenzieren.
Die Kirchlichkeit von Ignatius wird man jedenfalls nicht verstehen, wenn man sie
nicht seiner Mystik der ,,Unterscheidung der Geister“ sowie seinem seelsorglich-
en Grundimpuls zuordnet, die am Anfang seiner Berufung stehen. Sie sind und
bleiben normativ fiir das Selbstverstandnis jesuitischer Kirchlichkeit.

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv:
www.geistundleben.de

Rogelio Garcia-Mateo,

Martin Luther - Ignatius von Loyola - Teresa
von Avila. Okumenische Gemeinsamkeit in
spirituellen Grunderfahrungen, in: GuL 59/5
(1986), 343-358.

60




