Spiritualitit und Recht

Sabine Demel | Regensburg

geb. 1962, verheiratet, Professorin fiir Kirchenrecht
an der Universitdt Regensburg

sabine.demel@theologie.uni-regensburg.de

Spiritualitat und Recht

Was hat mein Glaube mit den Gesetzen der Kirche zu tun?

Wo Menschen in einer Gemeinschaft leben, sind Regeln fiir das Miteinander
notwendig, wenn die Gemeinschaft als ganze wie auch in ihrer Eigenart bestehen
und funktionieren soll. Das ist eine alte Weisheit, die oft mit Hilfe der lateinischen
Sentenz umschrieben wird: Ubi societas, ibi et ius — wo eine Gemeinschaft, dort
auch ein Recht. Deshalb ist es zundchst nicht weiter verwunderlich, dass auch

die Gemeinschaft der katholischen Kirche eine Rechtsordnung hat, die in einem
eigenen Gesetzbuch, dem Codex Iuris Canonici (= kurz: CIC) zusammengefasst ist.
Wie in jedem Gesetzbuch so sind auch im CIC die Rechte und Pflichten enthalten,
die den einzelnen Mitgliedern der katholischen Kirche zukommen. Solange die
kirchlichen Rechtsvorschriften das religiose Leben der/des Glaubigen im Hinblick
zu ihren/seinen Mitgldubigen im Auge haben, ergeben sich keine Schwierigkeiten.
Jede(r) wird die Sinnhaftigkeit kirchlicher Normen akzeptieren, in denen z.B.
festgelegt wird, dass niemand jemals das Recht hat, Menschen zur Annahme des
katholischen Glaubens gegen ihr Gewissen durch Zwang zu bewegen (c. 748 § 2).
Desgleichen diirfte auch die Vorschrift fiir die meisten nachvollziehbar sein, dass
jede(r), der/die an einer Hochschule eine theologische Disziplin vertritt, einen
Auftrag der zustandigen kirchlichen Autoritdt haben muss (c. 812). Ebenso wird
der Inhalt des c. 912 leicht nachvollziehbar sein: Er normiert das Grundrecht,
dass jede(r) Getaufte, der/die rechtlich nicht daran gehindert ist, zur heiligen
Kommunion zugelassen werden kann und muss.

Problematisch wird es erst angesichts der Tatsache, dass es im kirchlichen
Gesetzbuch etliche Bestimmungen gibt, die das persdnliche Verhiltnis des/der
Einzelnen zu Gott betreffen. So heif3t es etwa innerhalb des Katalogs der Rechte
und Pflichten aller Glaubigen in c. 210, dass jede(r) nach seiner/ihrer eigenen
Stellung seine/ihre Krifte einsetzen muss, ein heiliges Leben zu fithren sowie das
Wachstum der Kirche und ihre stindige Heiligung zu férdern; und geméaf3 c. 916

61



Reflexion

darf der- bzw. diejenige, der/die sich einer schweren Stinde bewusst ist, ohne vor-
herige sakramentale Beichte die Messe nicht feiern und nicht den Leib des Herrn
empfangen, aufier es liegt ein schwerwiegender Grund vor und es besteht keine
Gelegenheit zur Beichte; in diesem Fall muss er/sie sich der Verpflichtung be-
wusst sein, einen Akt der vollkommenen Reue zu erwecken, der den Vorsatz mit
einschlief3t, sobald wie mdglich zu beichten. Als letztes der zahlreichen Beispiele
von rechtlichen Vorschriften fiir das Glaubensleben des/der Einzelnen sei auf c.
1247 verwiesen, in dem es heift, dass am Sonntag und an anderen gebotenen
Feiertagen die Gldubigen zur Teilnahme an der Messfeier verpflichtet sind. Hier
und in vielen anderen Normen mischt sich der kirchliche Gesetzgeber sozusagen
in das personliche Glaubensleben des/der Einzelnen ein. Warum tut das der Ge-
setzgeber? Wird so nicht der personliche Glaube verrechtlicht und das religiose
Leben vergesetzlicht? Ist das nicht eine Bankrotterkldarung fiir ein religioses Leben
aus dem Wirken des Geistes? Wo bleibt da noch Raum fiir das, was Spiritualitat
meint? Wird so nicht das Bekenntnis zur religiosen Freiheit des/der Einzelnen
konterkariert?

Religiose Freiheit, personale Gottesbeziehung, Gemeinschaft der Kirche

Zuniéchst ist der Begriff der Religionsfreiheit ndher zu betrachten. Hier ist zwi-
schen den zwei Grundarten der Religionsfreiheit zu unterscheiden: zwischen der
Religionsfreiheit der Kirche und ihrer Mitglieder gegentiiber dem Staat bzw. der
Gesellschaft einerseits und der Religionsfreiheit des/der Einzelnen in der Kirche
andererseits. Denn das eine Mal handelt es sich um einen negativen Freiheitsbe-
griff, d.h. das Freisein von Zwang und Gewalt, und das andere Mal wird der ne-
gative Inhalt des Freiheitsbegriffes auch positiv gefiillt, wird also nicht nur die
Freiheit wovon, sondern auch die Freiheit wozu definiert, wie z.B. das Freisein
zur Feier des Gottesdienstes, zum Empfang der Sakramente, zum Mitwirken an
der Sendung der Kirche, zur eigenen Form des geistlichen Lebens. Der negative
Freiheitsbegriff begniigt sich damit, durch Recht bzw. Gesetze den Gegensatz zur
Freiheit, ndmlich die Willkiir und den Machtmissbrauch (Gewalt, Zwang), zu un-
terbinden. In diesem Sinn ist die Religionsfreiheit der Kirche gegeniiber dem Staat
zu verstehen; es werden Grenzen festgelegt, innerhalb derer die freie Entfaltung
moglich ist, innerhalb derer die Kirche und jede(r) einzelne Gldubige frei ist von
jedem Zwang von aufien. Das Recht auf religiose Freiheit im negativen Sinn bein-
haltet also, dass jede(r) frei und autonom seinen/ihren religivsen Uberzeugungen
nachgehen kann oder nicht, solange er/sie nur die gesetzlichen Grenzen im Hin-
blick auf die anderen Biirger(innen) und die Gesellschaft beriicksichtigt.

Auch die innerkirchliche Religionsfreiheit geht zundchst von diesem negati-
ven Freiheitsbegriff aus und bestimmt den Bereich der freien Entfaltung des/der

62



Spiritualitit und Recht

Einzelnen; der/die Gldubige ist in seiner/ihrer personlichen Gottesbeziehung frei
von jedem Zwang seitens der kirchlichen Gemeinschaft. Doch der innerkirch-
liche Freiheitsbegriff bleibt hier nicht stehen, sondern wird auch mit einem posi-
tiven Inhalt gefiillt. Religiose Freiheit in der katholischen Kirche ist als Freiheit
mit positivem Gehalt die Freiheit, sich vom Bésen abzuwenden und sich der
Gnade Gottes zuzuwenden und dadurch immer tiefer mit Gott verbunden zu
werden. Diese positive Freiheit wird christliche oder geistliche Freiheit genannt;
sie ist keine abgeschlossene Grof3e, sondern kann durch das konkrete Handeln
stets zu- und abnehmen. Ein wesentliches Kennzeichen dieser geistlichen Freiheit
ist, dass sie - aus Sicht der katholischen Lehrtradition - nicht vor oder auf3erhalb
der Kirche voll verwirklicht werden kann, sondern nur in der Gemeinschaft der
Kirche und durch die Gemeinschaft der Kirche. Die geistliche bzw. christliche
Freiheit kann nicht nur individuell und privat gelebt werden, sondern ist darauf
angewiesen, sich kirchlich zu vollziehen.

Das ist ein hoher Anspruch, der sicherlich nicht lange auf Widerspruch war-
ten muss: Warum soll der/die Einzelne nicht ohne die Kirche und unabhingig
von der Kirche an Gott glauben und religios leben kénnen? Die Antwort auf die-
se Frage ergibt sich aus der Offenbarung Gottes, ndherhin aus dem Leben und
Wirken Jesu Christi: Der/Die Einzelne kann deshalb nicht ohne die Kirche und
unabhédngig von der Kirche im vollen Sinn an Gott glauben und religios leben,
weil Gott gerade zu diesem Zweck, dass der Mensch in geistlicher Freiheit lebt,
also sich aus freiem Willen der Gnade Gottes und damit Gott selbst zuwendet,
die Kirche gegriindet und mit seiner Vollmacht ausgestattet hat. Die Kirche ist ja
nicht naturnotwendig, existiert also nicht als ein Phdnomen der Natur, sondern
verdankt sich ausschliefilich dem Willen Gottes in Jesus Christus durch den Hei-
ligen Geist. Weder die Grundweisen kirchlichen Lebens in Wort und Sakrament
noch die Grundstrukturen der Kirchenverfassung konnen aus irgendeiner Ver-
nunft abgeleitet werden; sie gehen vielmehr auf das geschichtliche Verstindnis
der Offenbarung zuriick. Insofern ist die Kirche eine Gemeinschaft eigenen We-
sens aus eigenem Grund zu eigenem Zweck. Wesen, Grund und Zweck der Kirche
sind Jesus Christus und seine Sendung, Menschen in die Gemeinschaft mit Gott
zu fithren. Diese Sendung gilt es durch die Kirche fortzusetzen, indem sie zu allen
Zeiten in seinem Namen und in seiner Vollmacht seine Botschaft verkiindigt und
seine Heilstaten feiert. Der Auftrag, in seinem Namen und in seiner Vollmacht zu
verkiinden und zu feiern, heif$t, dass Gott selbst gegenwartig ist, wenn sein Wort
verkiindet und seine Sakramente gefeiert werden. Daher entsteht in und durch
die Verkiindigung des Wortes und durch die Feier der Sakramente eine Gemein-
schaft von Menschen, die an den von Christus geoffenbarten Gott glauben und
die zugleich eine menschliche Gemeinschaft mit Gott ist, also eine Gemeinschaft
von Gott und Mensch.

63



Reflexion

Die Notwendigkeit rechtlicher Normen fiir die Gottesbeziehung

Die Eigenart der Kirche als eine Gemeinschaft nicht nur von Menschen, sondern
von Gott und Menschen, ist der entscheidende Grund dafiir, dass der Glaube
des/der Einzelnen nicht nur eine Privatsache, nicht nur eine Sache des Gewissens-
bereiches, nicht nur eine Angelegenheit zwischen Gott und dem/der Einzelnen
ist, sondern auch fiir die Gemeinschaft, fiir das Gemeinwohl der Kirche von
grofler Bedeutung ist, ja sogar Grundlage fiir ihren Bestand. Denn die kirchliche
Gemeinschaft ist die sichtbare Ausdrucksgestalt der Beziehung Gottes zum Men-
schen und des Menschen zu Gott. Beide Aspekte zusammengenommen besagen
dann, dass die personale Gottesbeziehung des/der Einzelnen einerseits fiir die
Existenz der Kirche entscheidend ist und andererseits ohne kirchliches Tun nicht
zur Fiille gelangen kann. Insofern kann man sagen: Gott ruft den Menschen zur
personalen Beziehung mit ihm, aber als Glied der Kirche. Die Einheit mit Chris-
tus impliziert gleichzeitig und unldsbar eine Einheit mit der Kirche. Einmal zum
Glauben gekommen und durch die Taufe in die Kirche eingegliedert, existiert ei-
ne gegenseitige Beziehung zwischen ihr und dem/der Gldubigen: Einerseits stellt
die Kirche dauerhaft einen Anspruch an den/die Glaubige(n), in der Entfaltung
der personalen Gottesbeziehung immer die Gemeinschaft mit ihr zu wahren und
am Aufbau des Leibes Christi mitzuwirken. Andererseits hat der/die Glaubige ein
Recht darauf, dass seine/ihre Wiirde und Tatigkeit anerkannt und seine/ihre Beru-
fung zur Teilnahme an der Sendung der Kirche respektiert und ermoglicht wird.
Und genau diese wechselseitige Beziehung zwischen dem personalen Glauben
des/der Einzelnen und der Kirche bringt die Notwendigkeit mit sich, dass dem/der
Einzelnen fiir sein/ihr personliches Glaubensleben einerseits die entsprechenden
Rechte eingerdumt werden, seinen/ihren personalen Glauben durch die Teilnah-
me am kirchlichen Leben voll entfalten zu konnen, und dass ihm/ihr andererseits
entsprechende Rechtspflichten auferlegt werden, um seine/ihre Teilnahme tat-
sachlich und in rechter Weise zu gewiahrleisten. Daher steht eine gewisse recht-
liche Normierung des religiosen Lebens nicht nur nicht in Widerspruch zur geist-
lichen Freiheit, sondern wird von ihr erfordert.

Doch wo ist die Grenze zu ziehen, damit die notwendige rechtliche Normie-
rung nicht zu einer Verrechtlichung des religiosen Lebens fiithrt? Ein Blick in das
zurzeit geltende kirchliche Gesetzbuch zeigt, welche Art von Vorschriften hin-
sichtlich der Gottesbeziehung gemacht wird.

Rechtsnormen zur personalen Gottesbeziehung
Blédttert man das kirchliche Gesetzbuch von 1983 systematisch durch, lassen sich

darin folgende Anweisungen tiber das Glaubensleben des/der Einzelnen entde-
cken: c. 210 schreibt dem/der Gldubigen vor, sich um ein heiliges Leben zu be-

64



Spiritualitit und Recht

miihen und die standige Heiligung der Kirche zu férdern, in c. 748 die Wahrheit
hinsichtlich Gott und seiner Kirche zu suchen, anzunehmen und zu bewahren
und in c. 750 die vom Lehramt (als geoffenbart) vorgelegten Glaubenswahrheit-
en zu glauben. Des Weiteren fordert der kirchliche Gesetzgeber von jedem/jeder
einzelnen Gldubigen, in c. 840 die Feier der Sakramente mit hochster Ehrfurcht
zu begehen, in c. 898 der heiligsten Eucharistie mit grofiter Wertschitzung zu
begegnen, in dem er/sie in tatigem Anteil feiert, in tiefer Andacht empfangt

und mit hochster Anbetung verehrt. In c. 916 appelliert er an die Glaubigen,

die Kommunion dann nicht zu empfangen, wenn sie sich einer schweren, noch
nicht absolvierten Siinde bewusst sind. Ferner wird in ¢. 987 von den Gldubigen
verlangt, das Bufisakrament so zu empfangen, dass sie sich unter Reue tiber ihre
Stinden und mit dem Vorsatz zur Besserung Gott zuwenden; in ¢. 988 § 1 werden
sie aufgefordert, alle schweren Siinden zu beichten, und in c. 989, wenigstens
einmal im Jahr ihre schweren Siinden aufrichtig zu bekennen. Schliefdlich sollen
sie Abldsse nur im Stande der Gnade und der entsprechenden Intention gewin-
nen (c. 996) und einen Eid nur in Wahrheit, Uberlegung und Gerechtigkeit leis-
ten (c. 11998 1).

Oberfldchlich betrachtet scheint sich hier der bereits geduf3erte Verdacht zu
bestdtigen: Rechtsnormen machen dem/der Einzelnen Vorschriften tiber sei-
nen/ihren ganz personlichen Glaubensvollzug, was zu einer Vergesetzlichung
des Glaubens durch das Werkzeug Kirchenrecht fiithrt. Sieht man sich diese
Aufzdhlung jedoch néher an, so ist eine wichtige und entscheidende Korrektur
anzubringen: Der Gesetzgeber nimmt zwar in den aufgefiihrten Rechtsnormen
sehr wohl den Glaubensakt bzw. die inneren Dimensionen des Glaubens in
Blick, aber nie direkt, sondern immer nur indirekt bzw. relativ, nimlich nur im
Hinblick auf dulere Gegebenheiten. Mit anderen Worten: Der Glaubensakt ist
immer nur dann Gegenstand kirchenrechtlicher Bestimmungen, wenn er in
Verbindung mit einer dufleren Handlung steht, wenn sich also innere Akte des
Glaubens nach auf3en in sichtbare und tiberpriifbare Formen zum Ausdruck
bringen sollen und miissen. Aus dieser Erkenntnis heraus ldsst sich daher fol-
gende Grundregel formulieren: Die kanonische Gesetzgebung kann die innere
Dimension der Gottesbeziehung durchaus normierend beriihren, aber nicht
ohne weiteres. Eine erste Bedingung ist, dass die innere Dimension bezogen ist
auf dufSere Relationen, Handlungen und Situationen. Eine zweite Bedingung ist,
dass sie in einem wechselseitigen Bezug steht zur kirchlichen Gemeinschaft. Wird
diese Grundregel eingehalten, so ist der Glaubensakt selbst als der innerste Kern
der persdnlichen Gottesbeziehung dem Zugriff des Gesetzgebers entzogen. Wiir-
de diese Grenze nicht beachtet, wére tatsdachlich eine Verrechtlichung des Glau-
bens gegeben. Ja, man muss sogar sagen, dass jede kirchliche Rechtsvorschrift
dann illegitim ist, wenn sie das unmittelbare Verhdltnis des Menschen zu Gott
rechtlich bestimmen will, als ob sich dieses Verhiltnis in ein Gefiige von Rechts-

65



Reflexion

sdtzen einfangen lieRe; deshalb ist es nicht moglich, einem Menschen rechtlich
auferlegen zu wollen, an Gott zu glauben, auf ihn seine Hoffnung zu setzen oder
ihm Dank entgegenzubringen.

Rechtliche Aspekte im personalen Glaubensvollzug

In den Bereich des personalen Glaubensvollzugs gehort sicher das, was der/die
Einzelne als sein/ihr Heil und seine/ihre Heiligung versteht. Nach christlichem
Verstdandnis ist Heil die Gegenwart Gottes beim Menschen in Jesus Christus.
Wenn aber das Heil eine personale Realitét ist, dann ist auch die Heiligung ein
personal geprdgtes Geschehen: immer mehr in die Gegenwart Gottes zu gelan-
gen durch Jesus Christus. Inwiefern enthélt das personale Heil des/der Einzelnen
Dimensionen, die nach aufSen in Erscheinung treten und in dieser Aulenansicht
bedeutsam fiir die kirchliche Gemeinschaft sind, so dass der kirchliche Gesetzgeber
in c. 210 festlegen kann: ,Jede(r) Glaubige ist verpflichtet, sich um ein heiliges
Leben zu bemiihen“?

Ob der/die Einzelne ein heiliges Leben fiihrt oder nicht, betrifft nicht nur die
Tragfahigkeit seiner/ihrer persdnlichen Gottesbeziehung, sondern auch die (Un-)
Glaubwiirdigkeit, ja sogar den (Nicht-)Bestand der kirchlichen Gemeinschaft. Die
Grundlage der Verpflichtung des/der Einzelnen, sich um ein heiliges Leben zu
bemiihen, bildet ndmlich die Verpflichtung bzw. Sendung der Kirche als ganzer,
die Heiligung der Welt zu vollziehen. Denn die Kirche ist von Gott zum Heilssa-
krament fiir die Menschen bestimmt worden; aus dieser Tatsache folgt zum einen,
dass die Kirche um ihres Heiligungsdienstes und damit um ihres Selbstverstand-
nisses willen auf die Heiligkeit ihrer Mitglieder angewiesen ist, und zum anderen,
dass ein heiliges Leben ohne die Vermittlung der kirchlichen Heilsmittel gar
nicht moéglich ist. Will demnach der/die Gldubige ein heiliges Leben fithren, so
kann er/sie das im vollen Sinn des Wortes nur dann, wenn er/sie sowohl am Hei-
ligungsdienst der Kirche teilnimmt als auch die Heilsmittel der Kirche empféingt.
Durch diese doppelte Ausrichtung, in der kirchlichen Gemeinschaft heiligend
zu leben, und zugleich durch die kirchliche Gemeinschaft geheiligt zu werden,
fihrt der/die einzelne Glaubige ein Leben, das seine/ihre eigene Heiligung wie
auch die Heiligung und das Wachstum der Kirche fordert. Nur wenn sich jede(r)
einzelne Christ(in) bemiiht, das Heilshandeln Gottes an ihm/ihr in seiner/ihrer
Lebensfithrung zum Ausdruck zu bringen, kann die Kirche in ihrer Heiligkeit
bestehen, sich entfalten und auferbauen. Erst wer diesen Sinngehalt des c. 210
verstanden und akzeptiert hat, kann den tieferen Sinn des c. 916 begreifen; denn
die Sinnspitze der Bestimmung des c. 916, im Stand der schweren Siinde nicht die
Kommunion zu empfangen, kann nur erfassen, wer sich von der Forderung des
. 210 in die Pflicht genommen weif}, nach einem Leben in Heiligkeit zu streben.
Wer sich um eine heilige Lebensfithrung bemiiht, kann auch die Weisungen der

66



Spiritualitit und Recht

cc. 920 und 989 nachvollziehen; denn Heiligkeit kann nur dann als dauernde Le-
benshaltung gelingen, wenn der/die Gldubige der Forderung des c. 920 nachkom-
mt, nach der Erstkommunion ,wenigstens einmal im Jahr die Heilige Kommuni-
on zu empfangen“, und wenn er/sie die Vorschrift des c. 989 ernst nimmt, seine/
ihre ,schweren Stinden wenigstens einmal im Jahr aufrichtig zu bekennen®.
Wiederum in eine Art Grundregel gefasst, ldsst sich tiber die Heiligung des/der
Einzelnen in ihrer kirchenrechtlichen Dimension sagen: Insoweit die Heiligung
abhangig ist von ekklesialen Bedingungen, und umgekehrt der Heiligungsdienst
der ganzen Kirche des Beitrags und der lebendigen Gottesbeziehung des/der Ein-
zelnen bedarf, ist sie Objekt des kirchlichen Rechtes. Der Zweck des Rechtes ist
es, diese Bedingungen bzw. diesen Beitrag und diese lebendige Beziehung durch
Gesetze zu ermoglichen und zu garantieren.

Wie die Verpflichtung zur Heiligkeit so ist auch die Pflicht zur Buf3e zu verste-
hen, wie sie im ¢. 1249 zum Ausdruck kommt: Da die Kirche sich als Sakrament
der Versohnung versteht, kann der/die einzelne Gldubige nur in der und durch
die Kirche in vollem Sinne mit Gott versohnt werden. Auch die Buf3e ist durch
diesen Doppelaspekt charakterisiert, da sie nicht nur die personliche Gottesbe-
ziehung betrifft, sondern auch die kirchliche Gemeinschaft. Die Forderung des
c. 987, dass der/die Glaubige nur unter Reue und mit dem Vorsatz zur Besserung
das Buf3sakrament heilbringend empfangen kann, wurzelt ndmlich in der Glau-
bensiiberzeugung, dass sich beim Empfang des Bu3sakramentes die innere Ein-
stellung des/der Einzelnen zu Gott auf seine/ihre personliche Beziehung zu Gott
und auf seine/ihre Stellung in der Kirche auswirkt. Demnach wird die gewdhrte
Absolution der Stinden im Bufisakrament nur dann giiltig empfangen, wenn der/
die Buflwillige die entsprechende Gesinnung Gott gegeniiber hat; hat er/sie also
die entsprechende Gesinnung, dann ist nicht nur seine/ihre Beziehung zu Gott
bereinigt, sondern dann betrifft dies zugleich auch die rechtliche Position in der
kirchlichen Gemeinschaft. Er/Sie kann wieder mehr Rechte beanspruchen, wie
z.B. das Recht, gemif} c. 916 die Kommunion zu empfangen, hat aber auch wie-
der mehr Pflichten, wie z.B. die Pflicht des c. 920, wenigstens einmal im Jahr zur
Kommunion zu gehen.

Auch bei der Glaubenszustimmung, die in c. 750 normiert ist, wird nicht der
personale Glaube vorgeschrieben, sondern nur ein Aspekt, und zwar der kirch-
lich und damit rechtlich relevante Aspekt des personalen Glaubens, ohne den
dieser personale Glauben nicht voll verwirklicht werden kann. Denn der Akt des
personalen Glaubens setzt sich aus der Haltung der Glaubenshingabe an den sich
offenbarenden Gott und dem Anerkennen des Glaubensinhaltes der Offenba-
rung zusammen. Daher gehort zum personalen Glauben im Vollsinn des Wortes
immer auch die Bejahung des entsprechenden Glaubensinhaltes in Form der
Glaubenszustimmung. Da der Glaubensinhalt des katholischen Glaubens vom
Lehramt der Kirche - freilich im Hinhdoren auf den im Gottesvolk wirksamen

67



Reflexion

Glaubenssinn - verkiindet wird, ist der personale Glaubensakt hinsichtlich des
Glaubensinhaltes auf die Lehrverkiindigung der Kirche verwiesen. Um ihrer ei-
genen Existenz als Glaubensgemeinschaft willen, muss die Kirche darauf achten,
dass und vor allem auch was ihre Glieder glauben. Deshalb verpflichtet sie auch
die Gldubigen in c. 748, in den Fragen, die Gott und seine Kirche betreffen, die
Wahrheit zu suchen und die erkannte Wahrheit anzunehmen und zu bewahren.
Die genannten Beispiele machen deutlich: Nur dann ist eine kirchenrecht-
liche Normierung im Bereich der personlichen Gottesbeziehung mdoglich, dann
aber auch erforderlich, wenn eine innere Dimension der Gottesbeziehung fiir
ihre Verwirklichung oder Wiederherstellung unbedingt die Verbindung zur
kirchlichen Gemeinschaft braucht, und zwar deswegen, weil die personale Got-
tesbeziehung entweder auf das Handeln der kirchlichen Gemeinschaft verwiesen
ist oder weil die personale Gottesbeziehung fiir das kirchliche Handeln wesent-
lich ist bzw. in einem gemeinsamen kirchlichen Handeln zum Ausdruck kom-
men soll. Oder noch einmal anders gesagt: Weil kirchliche Gemeinschaft und
personaler Glaubensvollzug auf eine wechselseitige Hinordnung angewiesen
sind, und weil diese wechselseitige Hinordnung in einem bestimmten Verhalten
zum Ausdruck kommen muss, ist es notwendig, dass der kirchliche Gesetzgeber
durch Normen die wechselseitigen Rechte und Pflichten der Kirche gegentiber
dem/der Einzelnen und umgekehrt festlegt. Denn sie gewéahrleisten, dass diese
wechselseitige Beziehung zwischen den einzelnen Glaubigen und der Kirche so-
wohl tatsdchlich als auch in der richtigen Weise gegeben ist und somit der dop-
pelte Zweck erreicht wird, namlich das Leben der kirchlichen Gemeinschaft und
das Leben des/der Einzelnen in der kirchlichen Gemeinschaft zu ermdglichen,
zu erhalten, zu entfalten und zu fordern. Somit ist die ekklesiale Bedingtheit der
freien christlichen Gottesbeziehung das entscheidende Kriterium sowohl fiir
eine Begriindung kirchenrechtlicher Normierung im Bereich des personlichen
religidsen Lebens als auch fiir eine grundsatzliche inhaltliche Abgrenzung.

Keine Spiritualitdt ohne Recht und kein Recht ohne Spiritualit&t

»Spiritualitit ist, wie Glauben im Leben geht“ - so hat es einmal der frithere
Bischof von Aachen, Klaus Hemmerle, pointiert formuliert.! Spiritualitdt im
christlichen Sinn ist nicht ein ausgesparter Sonderbereich der Innerlichkeit;
Spiritualitdt sind auch nicht ein paar Stunden der Mufe fernab des Alltagsge-
schehens, sondern Spiritualitdt ist die Gestaltung des konkreten Lebens und sei-
ner Herausforderungen aus der gelebten Beziehung mit Gott. Wer spirituell lebt,
lasst sich in seinem Leben nicht auf das Vorgegebene, Machbare und Planbare

1 K. Hemmerle, Wie Glauben im Leben geht. Hrsg. von O. Hagemann. Miinchen 1995.

68



Spiritualitit und Recht

festlegen, sondern immer wieder neu vom Heiligen Geist umtreiben, das Vorge-
gebene, Machbare und Planbare auch zu iiberschreiten, sich auch auf Neues, auf
Nicht-Planbares, auf Unabsehbares im Leben einzulassen.

Spiritualitdt in diesem Sinn kommt ohne Recht nicht aus. Denn zum Leben,
das aus dem Glauben, aus der Gottesbeziehung heraus gestaltet wird, gehort
unabdingbar das Recht als der standige (iiber-)lebensnotwendige Versuch der
Gemeinschaft, die Beziehungen ihrer Glieder zueinander so weit wie moglich
von der Willkiir und Macht des/der Starkeren freizuhalten, also gerecht zu ge-
stalten. Weil zwar jede(r) tiber Gerechtigkeit im Leben spricht und fiir diese ein-
tritt, es aber fast so viele Gerechtigkeitsvorstellungen wie Menschen gibt, ist es
fiir Christ(inn)en unerldsslich, sich hier besonders vom Geist Christi umtreiben
und auf den rechten Weg der Gerechtigkeit Gottes fithren zu lassen. Zugespitzt
formuliert: ,,Der Einsatz fiir Gerechtigkeit ohne Spiritualitdt ist blind, Spiritua-
litat aber, welche betend und handelnd nicht fiir die Gerechtigkeit eintritt, ist
leer.“> Wer somit spirituell sein will, muss auch kirchenrechtlich sein! Ebenso
wie umgekehrt spirituell sein muss, wer kirchenrechtlich ist! Konkret bedeutet
diese Verbindung von Spiritualitdt und Recht, sich immer wieder neu und in
allen (rechtlichen) Bereichen von den Fragen umtreiben zu lassen: Welche le-
gitimen Freiheitsrdume, in denen sich das Wirken des Heiligen Geistes in uns
entfalten kann, gibt es in der Rechtsordnung der Kirche? Sind sie hinreichend
bekannt? Werden sie tatsdchlich auch von den einen in Anspruch genommen
und von den anderen gewdhrt? Und wenn nicht, warum? Miissen sie zum Wohl
der ganzen Kirche weiter ausgebaut werden? Wie kann das geschehen? Welchen
Beitrag konnen und miissen die einzelnen Glieder dabei leisten? Was miissen die
kirchlichen Gesetzgeber dazu tun?

Recht leben in der Kirche und sich zugleich vom Geist Gottes umtreiben zu
lassen, also spirituell kirchenrechtlich zu sein und kirchenrechtlich spirituell zu
sein, heif3t fiir den Einzelnen/die Einzelne wie auch fiir die Gemeinschaft, nie
nur beim geltenden Recht stehen zu bleiben, sondern immer auch zugleich nach
einem besseren Recht Ausschau zu halten, also ,,dafiir zu sorgen, dass das Recht
in der Kirche rechtes Recht, d.h. Recht der christlichen Freiheit im Geist“? ist und
wird. Ein geistlicher, ein spiritueller Mensch zu sein fordert geradezu heraus, fiir
ein Recht in der Kirche einzutreten, das zu einem Instrument dieses Geistes Chri-
sti wird. Deshalb haben alle Gldaubigen kraft ihrer Geistbegabung in der Taufe die
Anweisungen und (Rechts-)Vorschriften nicht einfach passiv hinzunehmen, aus-
zulegen und anzuwenden. Sie haben vielmehr das Recht und sogar die Pflicht,

2 M. Maier, Spiritualitit und Theologie im Werk von Gustavo Gutiérrez, in: M.Delgado, Blutende Hoff-
nung. Gustavo Gutierrez zu Ehren. Luzern 2000, 54-66, hier: 66.

3 W.Kasper, Die Kirche als Sakrament des Geistes, in: ders. / G. Sauter (Hrsg.), Kirche - Ort des Geistes.
Freiburgi.Br. 1976, 14-55, hier: 38.

69



Reflexion

die Anweisungen und (Rechts-)Vorschriften aus ihrer gelebten Beziehung zu Gott
heraus kritisch unter dem Aspekt der Gerechtigkeit Gottes und seines Geistes, der
in allen Getauften wirkt, zu priifen und dementsprechend auszulegen, anzuwen-
den und Reformen vorzuschlagen. Nur so ist es moglich, legitime Freiheitsrdiume
in der Kirche, also Freiheitsriume der christlichen Freiheit im Geist, auf Dauer

zu sichern und auszubauen. Nicht auszudenken, was passiert, wenn viele weitere
Christ(inn)en sich in der Kraft des Taufgeistes fiir diese Freiheit umtreiben lassen,
wenn auch sie in geisterfiillter Weise mit den (Rechts-)Vorgaben in der Kirche
umgehen! Eigentlich miissten das ja alle Christ(inn)en tun. Denn schlie8lich
wirkt der Geist Gottes, der dazu befihigt und damit auch verpflichtet, nicht nur
in den Kirchenrechtler(inne)n, erst recht nicht nur in den kirchlichen Gesetzge-
bern, sondern kraft der Taufe in allen Gliedern der Gemeinschaft. Nicht umsonst
heifdt es im kirchlichen Gesetzbuch, dass der christliche Gehorsam im Bewusst-
sein der eigenen Verantwortung zu leisten ist (c.212 §1 CIC).

70



