
Spiritualität und Recht 
Was hat mein Glaube mit den Gesetzen der Kirche zu tun? 

Wo Menschen in einer Gemeinschaft leben, sind Regeln für das Miteinander 
notwendig, wenn die Gemeinschaft als ganze wie auch in ihrer Eigenart bestehen 
und funktionieren soll. Das ist eine alte Weisheit, die oft mit Hilfe der lateinischen 
Sentenz umschrieben wird: Ubi societas, ibi et ius – wo eine Gemeinschaft, dort 
auch ein Recht. Deshalb ist es zunächst nicht weiter verwunderlich, dass auch 
die Gemeinschaft der katholischen Kirche eine Rechtsordnung hat, die in einem 
eigenen Gesetzbuch, dem Codex Iuris Canonici (= kurz: CIC) zusammengefasst ist. 
Wie in jedem Gesetzbuch so sind auch im CIC die Rechte und Pflichten enthalten, 
die den einzelnen Mitgliedern der katholischen Kirche zukommen. Solange die 
kirchlichen Rechtsvorschriften das religiöse Leben der/des Gläubigen im Hinblick 
zu ihren/seinen Mitgläubigen im Auge haben, ergeben sich keine Schwierigkeiten. 
Jede(r) wird die Sinnhaftigkeit kirchlicher Normen akzeptieren, in denen z.B. 
festgelegt wird, dass niemand jemals das Recht hat, Menschen zur Annahme des 
katholischen Glaubens gegen ihr Gewissen durch Zwang zu bewegen (c. 748 § 2). 
Desgleichen dürfte auch die Vorschrift für die meisten nachvollziehbar sein, dass 
jede(r), der/die an einer Hochschule eine theologische Disziplin vertritt, einen 
Auftrag der zuständigen kirchlichen Autorität haben muss (c. 812). Ebenso wird 
der Inhalt des c. 912 leicht nachvollziehbar sein: Er normiert das Grundrecht, 
dass jede(r) Getaufte, der/die rechtlich nicht daran gehindert ist, zur heiligen 
Kommunion zugelassen werden kann und muss. 

Problematisch wird es erst angesichts der Tatsache, dass es im kirchlichen 
Gesetzbuch etliche Bestimmungen gibt, die das persönliche Verhältnis des/der 
Einzelnen zu Gott betreffen. So heißt es etwa innerhalb des Katalogs der Rechte 
und Pflichten aller Gläubigen in c. 210, dass jede(r) nach seiner/ihrer eigenen 
Stellung seine/ihre Kräfte einsetzen muss, ein heiliges Leben zu führen sowie das 
Wachstum der Kirche und ihre ständige Heiligung zu fördern; und gemäß c. 916 

61

Spiritualität und Recht

Sabine Demel | Regensburg

geb. 1962, verheiratet, Professorin für Kirchenrecht 
an der Universität Regensburg

sabine.demel@theologie.uni-regensburg.de



darf der- bzw. diejenige, der/die sich einer schweren Sünde bewusst ist, ohne vor
herige sakramentale Beichte die Messe nicht feiern und nicht den Leib des Herrn 
empfangen, außer es liegt ein schwerwiegender Grund vor und es besteht keine 
Gelegenheit zur Beichte; in diesem Fall muss er/sie sich der Verpflichtung be-
wusst sein, einen Akt der vollkommenen Reue zu erwecken, der den Vorsatz mit 
einschließt, sobald wie möglich zu beichten. Als letztes der zahlreichen Beispiele 
von rechtlichen Vorschriften für das Glaubensleben des/der Einzelnen sei auf c. 
1247 verwiesen, in dem es heißt, dass am Sonntag und an anderen gebotenen 
Feiertagen die Gläubigen zur Teilnahme an der Messfeier verpflichtet sind. Hier 
und in vielen anderen Normen mischt sich der kirchliche Gesetzgeber sozusagen 
in das persönliche Glaubensleben des/der Einzelnen ein. Warum tut das der Ge-
setzgeber? Wird so nicht der persönliche Glaube verrechtlicht und das religiöse 
Leben vergesetzlicht? Ist das nicht eine Bankrotterklärung für ein religiöses Leben 
aus dem Wirken des Geistes? Wo bleibt da noch Raum für das, was Spiritualität 
meint? Wird so nicht das Bekenntnis zur religiösen Freiheit des/der Einzelnen 
konterkariert? 

Religiöse Freiheit, personale Gottesbeziehung, Gemeinschaft der Kirche

Zunächst ist der Begriff der Religionsfreiheit näher zu betrachten. Hier ist zwi-
schen den zwei Grundarten der Religionsfreiheit zu unterscheiden: zwischen der 
Religionsfreiheit der Kirche und ihrer Mitglieder gegenüber dem Staat bzw. der 
Gesellschaft einerseits und der Religionsfreiheit des/der Einzelnen in der Kirche 
andererseits. Denn das eine Mal handelt es sich um einen negativen Freiheitsbe
griff, d.h. das Freisein von Zwang und Gewalt, und das andere Mal wird der ne-
gative Inhalt des Freiheitsbegriffes auch positiv gefüllt, wird also nicht nur die 
Freiheit wovon, sondern auch die Freiheit wozu definiert, wie z.B. das Freisein 
zur Feier des Gottesdienstes, zum Empfang der Sakramente, zum Mitwirken an 
der Sendung der Kirche, zur eigenen Form des geistlichen Lebens. Der negative 
Freiheitsbegriff begnügt sich damit, durch Recht bzw. Gesetze den Gegensatz zur 
Freiheit, nämlich die Willkür und den Machtmissbrauch (Gewalt, Zwang), zu un-
terbinden. In diesem Sinn ist die Religionsfreiheit der Kirche gegenüber dem Staat 
zu verstehen; es werden Grenzen festgelegt, innerhalb derer die freie Entfaltung 
möglich ist, innerhalb derer die Kirche und jede(r) einzelne Gläubige frei ist von 
jedem Zwang von außen. Das Recht auf religiöse Freiheit im negativen Sinn bein-
haltet also, dass jede(r) frei und autonom seinen/ihren religiösen Überzeugungen 
nachgehen kann oder nicht, solange er/sie nur die gesetzlichen Grenzen im Hin-
blick auf die anderen Bürger(innen) und die Gesellschaft berücksichtigt. 

Auch die innerkirchliche Religionsfreiheit geht zunächst von diesem negati
ven Freiheitsbegriff aus und bestimmt den Bereich der freien Entfaltung des/der 

Reflexion

62



Einzelnen; der/die Gläubige ist in seiner/ihrer persönlichen Gottesbeziehung frei 
von jedem Zwang seitens der kirchlichen Gemeinschaft. Doch der innerkirch
liche Freiheitsbegriff bleibt hier nicht stehen, sondern wird auch mit einem posi
tiven Inhalt gefüllt. Religiöse Freiheit in der katholischen Kirche ist als Freiheit 
mit positivem Gehalt die Freiheit, sich vom Bösen abzuwenden und sich der 
Gnade Gottes zuzuwenden und dadurch immer tiefer mit Gott verbunden zu 
werden. Diese positive Freiheit wird christliche oder geistliche Freiheit genannt; 
sie ist keine abgeschlossene Größe, sondern kann durch das konkrete Handeln 
stets zu- und abnehmen. Ein wesentliches Kennzeichen dieser geistlichen Freiheit 
ist, dass sie – aus Sicht der katholischen Lehrtradition – nicht vor oder außerhalb 
der Kirche voll verwirklicht werden kann, sondern nur in der Gemeinschaft der 
Kirche und durch die Gemeinschaft der Kirche. Die geistliche bzw. christliche 
Freiheit kann nicht nur individuell und privat gelebt werden, sondern ist darauf 
angewiesen, sich kirchlich zu vollziehen.

Das ist ein hoher Anspruch, der sicherlich nicht lange auf Widerspruch war-
ten muss: Warum soll der/die Einzelne nicht ohne die Kirche und unabhängig 
von der Kirche an Gott glauben und religiös leben können? Die Antwort auf die
se Frage ergibt sich aus der Offenbarung Gottes, näherhin aus dem Leben und 
Wirken Jesu Christi: Der/Die Einzelne kann deshalb nicht ohne die Kirche und 
unabhängig von der Kirche im vollen Sinn an Gott glauben und religiös leben, 
weil Gott gerade zu diesem Zweck, dass der Mensch in geistlicher Freiheit lebt, 
also sich aus freiem Willen der Gnade Gottes und damit Gott selbst zuwendet, 
die Kirche gegründet und mit seiner Vollmacht ausgestattet hat. Die Kirche ist ja 
nicht naturnotwendig, existiert also nicht als ein Phänomen der Natur, sondern 
verdankt sich ausschließlich dem Willen Gottes in Jesus Christus durch den Hei-
ligen Geist. Weder die Grundweisen kirchlichen Lebens in Wort und Sakrament 
noch die Grundstrukturen der Kirchenverfassung können aus irgendeiner Ver-
nunft abgeleitet werden; sie gehen vielmehr auf das geschichtliche Verständnis 
der Offenbarung zurück. Insofern ist die Kirche eine Gemeinschaft eigenen We-
sens aus eigenem Grund zu eigenem Zweck. Wesen, Grund und Zweck der Kirche 
sind Jesus Christus und seine Sendung, Menschen in die Gemeinschaft mit Gott 
zu führen. Diese Sendung gilt es durch die Kirche fortzusetzen, indem sie zu allen 
Zeiten in seinem Namen und in seiner Vollmacht seine Botschaft verkündigt und 
seine Heilstaten feiert. Der Auftrag, in seinem Namen und in seiner Vollmacht zu 
verkünden und zu feiern, heißt, dass Gott selbst gegenwärtig ist, wenn sein Wort 
verkündet und seine Sakramente gefeiert werden. Daher entsteht in und durch 
die Verkündigung des Wortes und durch die Feier der Sakramente eine Gemein-
schaft von Menschen, die an den von Christus geoffenbarten Gott glauben und 
die zugleich eine menschliche Gemeinschaft mit Gott ist, also eine Gemeinschaft 
von Gott und Mensch. 

63

Spiritualität und Recht



Die Notwendigkeit rechtlicher Normen für die Gottesbeziehung

Die Eigenart der Kirche als eine Gemeinschaft nicht nur von Menschen, sondern 
von Gott und Menschen, ist der entscheidende Grund dafür, dass der Glaube  
des/der Einzelnen nicht nur eine Privatsache, nicht nur eine Sache des Gewissens
bereiches, nicht nur eine Angelegenheit zwischen Gott und dem/der Einzelnen 
ist, sondern auch für die Gemeinschaft, für das Gemeinwohl der Kirche von 
großer Bedeutung ist, ja sogar Grundlage für ihren Bestand. Denn die kirchliche 
Gemeinschaft ist die sichtbare Ausdrucksgestalt der Beziehung Gottes zum Men-
schen und des Menschen zu Gott. Beide Aspekte zusammengenommen besagen 
dann, dass die personale Gottesbeziehung des/der Einzelnen einerseits für die 
Existenz der Kirche entscheidend ist und andererseits ohne kirchliches Tun nicht 
zur Fülle gelangen kann. Insofern kann man sagen: Gott ruft den Menschen zur 
personalen Beziehung mit ihm, aber als Glied der Kirche. Die Einheit mit Chris
tus impliziert gleichzeitig und unlösbar eine Einheit mit der Kirche. Einmal zum 
Glauben gekommen und durch die Taufe in die Kirche eingegliedert, existiert ei
ne gegenseitige Beziehung zwischen ihr und dem/der Gläubigen: Einerseits stellt 
die Kirche dauerhaft einen Anspruch an den/die Gläubige(n), in der Entfaltung 
der personalen Gottesbeziehung immer die Gemeinschaft mit ihr zu wahren und 
am Aufbau des Leibes Christi mitzuwirken. Andererseits hat der/die Gläubige ein 
Recht darauf, dass seine/ihre Würde und Tätigkeit anerkannt und seine/ihre Beru-
fung zur Teilnahme an der Sendung der Kirche respektiert und ermöglicht wird. 
Und genau diese wechselseitige Beziehung zwischen dem personalen Glauben 
des/der Einzelnen und der Kirche bringt die Notwendigkeit mit sich, dass dem/der 
Einzelnen für sein/ihr persönliches Glaubensleben einerseits die entsprechenden 
Rechte eingeräumt werden, seinen/ihren personalen Glauben durch die Teilnah-
me am kirchlichen Leben voll entfalten zu können, und dass ihm/ihr andererseits 
entsprechende Rechtspflichten auferlegt werden, um seine/ihre Teilnahme tat-
sächlich und in rechter Weise zu gewährleisten. Daher steht eine gewisse recht-
liche Normierung des religiösen Lebens nicht nur nicht in Widerspruch zur geist-
lichen Freiheit, sondern wird von ihr erfordert. 

Doch wo ist die Grenze zu ziehen, damit die notwendige rechtliche Normie-
rung nicht zu einer Verrechtlichung des religiösen Lebens führt? Ein Blick in das 
zurzeit geltende kirchliche Gesetzbuch zeigt, welche Art von Vorschriften hin-
sichtlich der Gottesbeziehung gemacht wird.

Rechtsnormen zur personalen Gottesbeziehung 

Blättert man das kirchliche Gesetzbuch von 1983 systematisch durch, lassen sich 
darin folgende Anweisungen über das Glaubensleben des/der Einzelnen entde-
cken: c. 210 schreibt dem/der Gläubigen vor, sich um ein heiliges Leben zu be-

Reflexion

64



mühen und die ständige Heiligung der Kirche zu fördern, in c. 748 die Wahrheit 
hinsichtlich Gott und seiner Kirche zu suchen, anzunehmen und zu bewahren 
und in c. 750 die vom Lehramt (als geoffenbart) vorgelegten Glaubenswahrheit­
en zu glauben. Des Weiteren fordert der kirchliche Gesetzgeber von jedem/jeder 
einzelnen Gläubigen, in c. 840 die Feier der Sakramente mit höchster Ehrfurcht 
zu begehen, in c. 898 der heiligsten Eucharistie mit größter Wertschätzung zu 
begegnen, in dem er/sie in tätigem Anteil feiert, in tiefer Andacht empfängt 
und mit höchster Anbetung verehrt. In c. 916 appelliert er an die Gläubigen, 
die Kommunion dann nicht zu empfangen, wenn sie sich einer schweren, noch 
nicht absolvierten Sünde bewusst sind. Ferner wird in c. 987 von den Gläubigen 
verlangt, das Bußsakrament so zu empfangen, dass sie sich unter Reue über ihre 
Sünden und mit dem Vorsatz zur Besserung Gott zuwenden; in c. 988 § 1 werden 
sie aufgefordert, alle schweren Sünden zu beichten, und in c. 989, wenigstens 
einmal im Jahr ihre schweren Sünden aufrichtig zu bekennen. Schließlich sollen 
sie Ablässe nur im Stande der Gnade und der entsprechenden Intention gewin-
nen (c. 996) und einen Eid nur in Wahrheit, Überlegung und Gerechtigkeit leis
ten (c. 1199 § 1).

Oberflächlich betrachtet scheint sich hier der bereits geäußerte Verdacht zu 
bestätigen: Rechtsnormen machen dem/der Einzelnen Vorschriften über sei-
nen/ihren ganz persönlichen Glaubensvollzug, was zu einer Vergesetzlichung 
des Glaubens durch das Werkzeug Kirchenrecht führt. Sieht man sich diese 
Aufzählung jedoch näher an, so ist eine wichtige und entscheidende Korrektur 
anzubringen: Der Gesetzgeber nimmt zwar in den aufgeführten Rechtsnormen 
sehr wohl den Glaubensakt bzw. die inneren Dimensionen des Glaubens in 
Blick, aber nie direkt, sondern immer nur indirekt bzw. relativ, nämlich nur im 
Hinblick auf äußere Gegebenheiten. Mit anderen Worten: Der Glaubensakt ist 
immer nur dann Gegenstand kirchenrechtlicher Bestimmungen, wenn er in 
Verbindung mit einer äußeren Handlung steht, wenn sich also innere Akte des 
Glaubens nach außen in sichtbare und überprüfbare Formen zum Ausdruck 
bringen sollen und müssen. Aus dieser Erkenntnis heraus lässt sich daher fol-
gende Grundregel formulieren: Die kanonische Gesetzgebung kann die innere 
Dimension der Gottesbeziehung durchaus normierend berühren, aber nicht 
ohne weiteres. Eine erste Bedingung ist, dass die innere Dimension bezogen ist 
auf äußere Relationen, Handlungen und Situationen. Eine zweite Bedingung ist, 
dass sie in einem wechselseitigen Bezug steht zur kirchlichen Gemeinschaft. Wird 
diese Grundregel eingehalten, so ist der Glaubensakt selbst als der innerste Kern 
der persönlichen Gottesbeziehung dem Zugriff des Gesetzgebers entzogen. Wür-
de diese Grenze nicht beachtet, wäre tatsächlich eine Verrechtlichung des Glau-
bens gegeben. Ja, man muss sogar sagen, dass jede kirchliche Rechtsvorschrift 
dann illegitim ist, wenn sie das unmittelbare Verhältnis des Menschen zu Gott 
rechtlich bestimmen will, als ob sich dieses Verhältnis in ein Gefüge von Rechts-

65

Spiritualität und Recht



sätzen einfangen ließe; deshalb ist es nicht möglich, einem Menschen rechtlich 
auferlegen zu wollen, an Gott zu glauben, auf ihn seine Hoffnung zu setzen oder 
ihm Dank entgegenzubringen.

Rechtliche Aspekte im personalen Glaubensvollzug

In den Bereich des personalen Glaubensvollzugs gehört sicher das, was der/die 
Einzelne als sein/ihr Heil und seine/ihre Heiligung versteht. Nach christlichem 
Verständnis ist Heil die Gegenwart Gottes beim Menschen in Jesus Christus. 
Wenn aber das Heil eine personale Realität ist, dann ist auch die Heiligung ein 
personal geprägtes Geschehen: immer mehr in die Gegenwart Gottes zu gelan-
gen durch Jesus Christus. Inwiefern enthält das personale Heil des/der Einzelnen 
Dimensionen, die nach außen in Erscheinung treten und in dieser Außenansicht 
bedeutsam für die kirchliche Gemeinschaft sind, so dass der kirchliche Gesetzgeber 
in c. 210 festlegen kann: „Jede(r) Gläubige ist verpflichtet, sich um ein heiliges 
Leben zu bemühen“?

Ob der/die Einzelne ein heiliges Leben führt oder nicht, betrifft nicht nur die 
Tragfähigkeit seiner/ihrer persönlichen Gottesbeziehung, sondern auch die (Un-)
Glaubwürdigkeit, ja sogar den (Nicht-)Bestand der kirchlichen Gemeinschaft. Die 
Grundlage der Verpflichtung des/der Einzelnen, sich um ein heiliges Leben zu 
bemühen, bildet nämlich die Verpflichtung bzw. Sendung der Kirche als ganzer, 
die Heiligung der Welt zu vollziehen. Denn die Kirche ist von Gott zum Heilssa-
krament für die Menschen bestimmt worden; aus dieser Tatsache folgt zum einen, 
dass die Kirche um ihres Heiligungsdienstes und damit um ihres Selbstverständ-
nisses willen auf die Heiligkeit ihrer Mitglieder angewiesen ist, und zum anderen, 
dass ein heiliges Leben ohne die Vermittlung der kirchlichen Heilsmittel gar 
nicht möglich ist. Will demnach der/die Gläubige ein heiliges Leben führen, so 
kann er/sie das im vollen Sinn des Wortes nur dann, wenn er/sie sowohl am Hei-
ligungsdienst der Kirche teilnimmt als auch die Heilsmittel der Kirche empfängt. 
Durch diese doppelte Ausrichtung, in der kirchlichen Gemeinschaft heiligend 
zu leben, und zugleich durch die kirchliche Gemeinschaft geheiligt zu werden, 
führt der/die einzelne Gläubige ein Leben, das seine/ihre eigene Heiligung wie 
auch die Heiligung und das Wachstum der Kirche fördert. Nur wenn sich jede(r) 
einzelne Christ(in) bemüht, das Heilshandeln Gottes an ihm/ihr in seiner/ihrer 
Lebensführung zum Ausdruck zu bringen, kann die Kirche in ihrer Heiligkeit 
bestehen, sich entfalten und auferbauen. Erst wer diesen Sinngehalt des c. 210 
verstanden und akzeptiert hat, kann den tieferen Sinn des c. 916 begreifen; denn 
die Sinnspitze der Bestimmung des c. 916, im Stand der schweren Sünde nicht die 
Kommunion zu empfangen, kann nur erfassen, wer sich von der Forderung des 
c. 210 in die Pflicht genommen weiß, nach einem Leben in Heiligkeit zu streben. 
Wer sich um eine heilige Lebensführung bemüht, kann auch die Weisungen der 

Reflexion

66



cc. 920 und 989 nachvollziehen; denn Heiligkeit kann nur dann als dauernde Le-
benshaltung gelingen, wenn der/die Gläubige der Forderung des c. 920 nachkom-
mt, nach der Erstkommunion „wenigstens einmal im Jahr die Heilige Kommuni-
on zu empfangen“, und wenn er/sie die Vorschrift des c. 989 ernst nimmt, seine/
ihre „schweren Sünden wenigstens einmal im Jahr aufrichtig zu bekennen“. 
Wiederum in eine Art Grundregel gefasst, lässt sich über die Heiligung des/der 
Einzelnen in ihrer kirchenrechtlichen Dimension sagen: Insoweit die Heiligung 
abhängig ist von ekklesialen Bedingungen, und umgekehrt der Heiligungsdienst 
der ganzen Kirche des Beitrags und der lebendigen Gottesbeziehung des/der Ein-
zelnen bedarf, ist sie Objekt des kirchlichen Rechtes. Der Zweck des Rechtes ist 
es, diese Bedingungen bzw. diesen Beitrag und diese lebendige Beziehung durch 
Gesetze zu ermöglichen und zu garantieren.

Wie die Verpflichtung zur Heiligkeit so ist auch die Pflicht zur Buße zu verste-
hen, wie sie im c. 1249 zum Ausdruck kommt: Da die Kirche sich als Sakrament 
der Versöhnung versteht, kann der/die einzelne Gläubige nur in der und durch 
die Kirche in vollem Sinne mit Gott versöhnt werden. Auch die Buße ist durch 
diesen Doppelaspekt charakterisiert, da sie nicht nur die persönliche Gottesbe-
ziehung betrifft, sondern auch die kirchliche Gemeinschaft. Die Forderung des 
c. 987, dass der/die Gläubige nur unter Reue und mit dem Vorsatz zur Besserung 
das Bußsakrament heilbringend empfangen kann, wurzelt nämlich in der Glau-
bensüberzeugung, dass sich beim Empfang des Bußsakramentes die innere Ein-
stellung des/der Einzelnen zu Gott auf seine/ihre persönliche Beziehung zu Gott 
und auf seine/ihre Stellung in der Kirche auswirkt. Demnach wird die gewährte 
Absolution der Sünden im Bußsakrament nur dann gültig empfangen, wenn der/
die Bußwillige die entsprechende Gesinnung Gott gegenüber hat; hat er/sie also 
die entsprechende Gesinnung, dann ist nicht nur seine/ihre Beziehung zu Gott 
bereinigt, sondern dann betrifft dies zugleich auch die rechtliche Position in der 
kirchlichen Gemeinschaft. Er/Sie kann wieder mehr Rechte beanspruchen, wie 
z.B. das Recht, gemäß c. 916 die Kommunion zu empfangen, hat aber auch wie-
der mehr Pflichten, wie z.B. die Pflicht des c. 920, wenigstens einmal im Jahr zur 
Kommunion zu gehen.

Auch bei der Glaubenszustimmung, die in c. 750 normiert ist, wird nicht der 
personale Glaube vorgeschrieben, sondern nur ein Aspekt, und zwar der kirch-
lich und damit rechtlich relevante Aspekt des personalen Glaubens, ohne den 
dieser personale Glauben nicht voll verwirklicht werden kann. Denn der Akt des 
personalen Glaubens setzt sich aus der Haltung der Glaubenshingabe an den sich 
offenbarenden Gott und dem Anerkennen des Glaubensinhaltes der Offenba-
rung zusammen. Daher gehört zum personalen Glauben im Vollsinn des Wortes 
immer auch die Bejahung des entsprechenden Glaubensinhaltes in Form der 
Glaubenszustimmung. Da der Glaubensinhalt des katholischen Glaubens vom 
Lehramt der Kirche – freilich im Hinhören auf den im Gottesvolk wirksamen 

67

Spiritualität und Recht



Glaubenssinn – verkündet wird, ist der personale Glaubensakt hinsichtlich des 
Glaubensinhaltes auf die Lehrverkündigung der Kirche verwiesen. Um ihrer ei-
genen Existenz als Glaubensgemeinschaft willen, muss die Kirche darauf achten, 
dass und vor allem auch was ihre Glieder glauben. Deshalb verpflichtet sie auch 
die Gläubigen in c. 748, in den Fragen, die Gott und seine Kirche betreffen, die 
Wahrheit zu suchen und die erkannte Wahrheit anzunehmen und zu bewahren. 

Die genannten Beispiele machen deutlich: Nur dann ist eine kirchenrecht-
liche Normierung im Bereich der persönlichen Gottesbeziehung möglich, dann 
aber auch erforderlich, wenn eine innere Dimension der Gottesbeziehung für 
ihre Verwirklichung oder Wiederherstellung unbedingt die Verbindung zur 
kirchlichen Gemeinschaft braucht, und zwar deswegen, weil die personale Got-
tesbeziehung entweder auf das Handeln der kirchlichen Gemeinschaft verwiesen 
ist oder weil die personale Gottesbeziehung für das kirchliche Handeln wesent-
lich ist bzw. in einem gemeinsamen kirchlichen Handeln zum Ausdruck kom-
men soll. Oder noch einmal anders gesagt: Weil kirchliche Gemeinschaft und 
personaler Glaubensvollzug auf eine wechselseitige Hinordnung angewiesen 
sind, und weil diese wechselseitige Hinordnung in einem bestimmten Verhalten 
zum Ausdruck kommen muss, ist es notwendig, dass der kirchliche Gesetzgeber 
durch Normen die wechselseitigen Rechte und Pflichten der Kirche gegenüber 
dem/der Einzelnen und umgekehrt festlegt. Denn sie gewährleisten, dass diese 
wechselseitige Beziehung zwischen den einzelnen Gläubigen und der Kirche so-
wohl tatsächlich als auch in der richtigen Weise gegeben ist und somit der dop-
pelte Zweck erreicht wird, nämlich das Leben der kirchlichen Gemeinschaft und 
das Leben des/der Einzelnen in der kirchlichen Gemeinschaft zu ermöglichen, 
zu erhalten, zu entfalten und zu fördern. Somit ist die ekklesiale Bedingtheit der 
freien christlichen Gottesbeziehung das entscheidende Kriterium sowohl für 
eine Begründung kirchenrechtlicher Normierung im Bereich des persönlichen 
religiösen Lebens als auch für eine grundsätzliche inhaltliche Abgrenzung.

Keine Spiritualität ohne Recht und kein Recht ohne Spiritualität 

„Spiritualität ist, wie Glauben im Leben geht“ – so hat es einmal der frühere 
Bischof von Aachen, Klaus Hemmerle, pointiert formuliert.1 Spiritualität im 
christlichen Sinn ist nicht ein ausgesparter Sonderbereich der Innerlichkeit; 
Spiritualität sind auch nicht ein paar Stunden der Muße fernab des Alltagsge-
schehens, sondern Spiritualität ist die Gestaltung des konkreten Lebens und sei-
ner Herausforderungen aus der gelebten Beziehung mit Gott. Wer spirituell lebt, 
lässt sich in seinem Leben nicht auf das Vorgegebene, Machbare und Planbare 

1	 K. Hemmerle, Wie Glauben im Leben geht. Hrsg. von O. Hagemann. München 1995. 

Reflexion

68



2	 M. Maier, Spiritualität und Theologie im Werk von Gustavo Gutiérrez, in: M.Delgado, Blutende Hoff-
nung. Gustavo Gutierrez zu Ehren. Luzern 2000, 54–66, hier: 66.

3	 W. Kasper, Die Kirche als Sakrament des Geistes, in: ders. / G. Sauter (Hrsg.), Kirche – Ort des Geistes. 
Freiburg i.Br. 1976, 14–55, hier: 38.

festlegen, sondern immer wieder neu vom Heiligen Geist umtreiben, das Vorge-
gebene, Machbare und Planbare auch zu überschreiten, sich auch auf Neues, auf 
Nicht-Planbares, auf Unabsehbares im Leben einzulassen. 

Spiritualität in diesem Sinn kommt ohne Recht nicht aus. Denn zum Leben, 
das aus dem Glauben, aus der Gottesbeziehung heraus gestaltet wird, gehört 
unabdingbar das Recht als der ständige (über-)lebensnotwendige Versuch der 
Gemeinschaft, die Beziehungen ihrer Glieder zueinander so weit wie möglich 
von der Willkür und Macht des/der Stärkeren freizuhalten, also gerecht zu ge-
stalten. Weil zwar jede(r) über Gerechtigkeit im Leben spricht und für diese ein-
tritt, es aber fast so viele Gerechtigkeitsvorstellungen wie Menschen gibt, ist es 
für Christ(inn)en unerlässlich, sich hier besonders vom Geist Christi umtreiben 
und auf den rechten Weg der Gerechtigkeit Gottes führen zu lassen. Zugespitzt 
formuliert: „Der Einsatz für Gerechtigkeit ohne Spiritualität ist blind, Spiritua-
lität aber, welche betend und handelnd nicht für die Gerechtigkeit eintritt, ist 
leer.“2 Wer somit spirituell sein will, muss auch kirchenrechtlich sein! Ebenso 
wie umgekehrt spirituell sein muss, wer kirchenrechtlich ist! Konkret bedeutet 
diese Verbindung von Spiritualität und Recht, sich immer wieder neu und in 
allen (rechtlichen) Bereichen von den Fragen umtreiben zu lassen: Welche le
gitimen Freiheitsräume, in denen sich das Wirken des Heiligen Geistes in uns 
entfalten kann, gibt es in der Rechtsordnung der Kirche? Sind sie hinreichend 
bekannt? Werden sie tatsächlich auch von den einen in Anspruch genommen 
und von den anderen gewährt? Und wenn nicht, warum? Müssen sie zum Wohl 
der ganzen Kirche weiter ausgebaut werden? Wie kann das geschehen? Welchen 
Beitrag können und müssen die einzelnen Glieder dabei leisten? Was müssen die 
kirchlichen Gesetzgeber dazu tun? 

Recht leben in der Kirche und sich zugleich vom Geist Gottes umtreiben zu 
lassen, also spirituell kirchenrechtlich zu sein und kirchenrechtlich spirituell zu 
sein, heißt für den Einzelnen/die Einzelne wie auch für die Gemeinschaft, nie 
nur beim geltenden Recht stehen zu bleiben, sondern immer auch zugleich nach 
einem besseren Recht Ausschau zu halten, also „dafür zu sorgen, dass das Recht 
in der Kirche rechtes Recht, d.h. Recht der christlichen Freiheit im Geist“3 ist und 
wird. Ein geistlicher, ein spiritueller Mensch zu sein fordert geradezu heraus, für 
ein Recht in der Kirche einzutreten, das zu einem Instrument dieses Geistes Chri-
sti wird. Deshalb haben alle Gläubigen kraft ihrer Geistbegabung in der Taufe die 
Anweisungen und (Rechts-)Vorschriften nicht einfach passiv hinzunehmen, aus-
zulegen und anzuwenden. Sie haben vielmehr das Recht und sogar die Pflicht, 

69

Spiritualität und Recht



die Anweisungen und (Rechts-)Vorschriften aus ihrer gelebten Beziehung zu Gott 
heraus kritisch unter dem Aspekt der Gerechtigkeit Gottes und seines Geistes, der 
in allen Getauften wirkt, zu prüfen und dementsprechend auszulegen, anzuwen-
den und Reformen vorzuschlagen. Nur so ist es möglich, legitime Freiheitsräume 
in der Kirche, also Freiheitsräume der christlichen Freiheit im Geist, auf Dauer 
zu sichern und auszubauen. Nicht auszudenken, was passiert, wenn viele weitere 
Christ(inn)en sich in der Kraft des Taufgeistes für diese Freiheit umtreiben lassen, 
wenn auch sie in geisterfüllter Weise mit den (Rechts-)Vorgaben in der Kirche 
umgehen! Eigentlich müssten das ja alle Christ(inn)en tun. Denn schließlich 
wirkt der Geist Gottes, der dazu befähigt und damit auch verpflichtet, nicht nur 
in den Kirchenrechtler(inne)n, erst recht nicht nur in den kirchlichen Gesetzge-
bern, sondern kraft der Taufe in allen Gliedern der Gemeinschaft. Nicht umsonst 
heißt es im kirchlichen Gesetzbuch, dass der christliche Gehorsam im Bewusst-
sein der eigenen Verantwortung zu leisten ist (c.212 §1 CIC). 

Reflexion

70


