
Eucharistie als Pfingstfest
Frühsyrische Epiklesen

1968 fand in der römisch-katholischen Kirche eine sehr bemerkenswerte Erneu-
erung statt: Es wurden von der damaligen Ritenkongregation drei neue eucharis
tische Hochgebete zur Verwendung in der Eucharistiefeier herausgegeben. Das 
Revolutionäre dieser Erneuerung besteht nicht nur darin, dass die Monopolstel
lung des alten ehrwürdigen römischen Kanons (das heutige Hochgebet I) durch-
brochen wurde. Darüber hinaus enthalten diese neuen Hochgebete, sowie auch 
die anderen, die für spezielle Anlässe und in bestimmten Ländern zugelassen 
wurden, ein Element, das im römischen Kanon fehlt und im Allgemeinen in 
den westlichen liturgischen Traditionen höchstens eine untergeordnete Rolle 
spielte: eine Geist-Epiklese, eine Anrufung des Heiligen Geistes, der vor dem Ein
setzungsbericht zunächst über die Gaben von Brot und Wein und, nach dem 
Einsetzungsbericht, über die Gläubigen, die die Kommunion empfangen werden, 
herabgerufen wird. Man hat den Eindruck, dass diese Erneuerung sich mehr oder 
weniger stillschweigend vollzogen hat. Zwar wussten die Liturgiewissenschaftler 
und Theologen, die die neuen Hochgebete zusammenstellten und auswählten, 
um die theologische, ökumenische und auch spirituelle Bedeutung dieser Erneu-
erung: Sie wollten an eine frühkirchliche Tradition anknüpfen und zudem die 
von den orientalischen Kirchen immer schon stark betonte Rolle des Heiligen 
Geistes in der Eucharistiefeier hervorheben. Die Einführung der Geistepiklese war 
aber mehr als die bloße Hinzufügung eines Elementes, das zufälligerweise in der 
westlichen Eucharistiefeier gefehlt hatte und sie war auch nicht nur eine Sache 
von Theologen, die an den Finessen der Trinitätslehre interessiert waren. Die 
orthodoxen Kirchen des Ostens betonten stets, dass die Anrufung des Heiligen 
Geistes am Höhepunkt des eucharistischen Hochgebetes die Perspektive dessen 
bestimmt, woraus die Eucharistie gefeiert, gedeutet und erlebt wird. Es geht dabei 
nicht um die sehr problematische Debatte über den exakten Konsekrationsmo-

83

Frühsyrische Epiklesen

Gerard Rouwhorst | Tilburg

geb. 1951, Professor für Liturgiewissenschaft an 
der Tilburg School of Catholic Theology der 
Universität von Tilburg (NL)

g.a.m.rouwhorst@uvt.nl



1	 Siehe für die Vielgestaltigkeit der frühchristlichen Eucharistiefeiern z. B. P. Bradshaw, Eucharistic 
Origins. Oxford 2004 sowie A. McGowan, Ascetic Eucharists. Food and Drink in Early Christian Ritual 
Meals. Oxford 1999.

2	 Hier soll insbesondere auf die Veröffentlichungen von C. Giraudo hingewiesen werden, v.a. La strut-
tura letteraria della preghiera eucaristica (AnBib 92). Rom 1981.

ment, um die Frage, ob die Wandlung der eucharistischen Gaben durch die Einset-
zungsworte oder die Epiklese zustande kommt (westliche und östliche Theologen 
gerieten in der gegenseitigen Polemik leider zu oft in diese Sackgasse). Es geht um 
die Frage, wie die Gläubigen durch ihre Teilnahme an der Eucharistiefeier und ins
besondere auch durch die Kommunion transformiert werden und welche Rolle 
der Heilige Geist in diesem spirituellen Umwandlungsprozess spielt. Diese spiritu
elle Dynamik der Eucharistiefeier kommt auf einer ganz besonderen und prägnan
ten Weise durch das Herabrufen des Geistes über die Gaben zum Ausdruck, und 
zwar im Hinblick auf die Kommunion der Gläubigen. Das Vorhandensein der Epi
klese hat die östliche Theologie vor bestimmten theologischen Engführungen be-
wahrt, insbesondere vor einer einseitigen Fixierung auf die Einsetzungsworte und 
einer Marginalisierung des Heiligen Geistes, wenn nicht in der Dogmatik, dann 
doch wenigstens in der eucharistischen Frömmigkeit der Gläubigen.

 In diesem Zusammenhang ergeben sich bestimmte liturgiehistorische Fragen: 
Wann und wo ist die eucharistische Geistepiklese entstanden? Welche theolo-
gische und spirituelle Bedeutung wurde ihr bei ihrer Entstehung und auch in spä-
teren Perioden beigemessen? Schließlich: Warum fehlt die Epiklese in bestimmten 
liturgischen Traditionen? 

Die syrischen Kirchen als Heimat der Geistepiklese
	
Um den Ursprung und die frühesten Entwicklungen der eucharistischen Geistepi
klese zu verstehen, ist es entscheidend, die Pluralität und Vielgestaltigkeit der li
turgischen Traditionen, insbesondere der Eucharistiefeiern in der Frühen Kirche, 
zu betrachten.1 Nicht wenige liturgiewissenschaftliche Veröffentlichungen gehen 
zu selbstverständlich davon aus, dass es sehr früh, oder gar von Anfang an, eine 
bestimmte, von mehreren Quellen aus dem vierten und fünften Jh. bezeugte, 
uniforme Grundstruktur des eucharistischen Hochgebetes gegeben habe. Diese 
Grundstruktur wird oft als anamnetisch-epikletisch gekennzeichnet.2 Man geht 
davon aus, dass sie die wichtigsten Elemente, die in späteren Anaphoren und auch 
in den heutigen Hochgebeten vorhanden sind (Danksagung und Lobpreisung, Ge-
dächtnis der Heilsgeschichte, Einsetzungsbericht und Epiklese), enthielten. Tat-
sächlich jedoch entwickelte sich diese Grundstruktur erst allmählich aus verschie-
denen Traditionssträngen. In jedem dieser Traditionsstränge waren bestimmte 

Reflexion

84



3	 Vgl. dazu G. Rouwhorst, Eucharistic Meals East of Antioch, in: M. Vinzent (Hrsg.), Papers presented at 
the Sixteenth International Conference on Patristic Studies held in Oxford (StPatr, Vol. LXIV). Leuven 
2013, 85–104; ders., Frühchristliche Eucharistiefeiern: die Entwicklung östlicher und westlicher Traditi-
onsstränge (Beitrag Konferenz Sacred Meal, Communal Table Fellowship and Eucharist. Late Antiquity, 
Early Judaism and Early Christianity; Kiel 2012 / Lesbos 2013). [im Druck]

4	 Vgl. dazu ders., Oblationen II (Sachen), in: RAC XXVI, Stuttgart 2013, 47–74, insb. 65–66.
5	 Ebd., 66–68; vgl. G. Rouwhorst, Frühchristliche Eucharistiefeiern [s. Anm. 3]. 
6	 Mystagogie, 16 (Patrologia Graeca 91), 693.
7	 Vgl. dazu G. Rouwhorst, Die Rolle des heiligen Geistes in der Eucharistie und der Taufe im frühsyrischen 

Christentum, in: B. Groen / B. Kranemann (Hrsg.), Liturgie und Trinität (QD 229). Freiburg i.Br. 2008, 
	 161–185; ders., Eucharistic Meals [s. Anm. 3].

Elemente der Grundstruktur der späteren Hochgebete sehr früh vorhanden, wäh-
rend andere lange Zeit fehlten oder sich sogar nie durchsetzten.3 
So scheint in den westlichen Kirchen ab dem dritten oder vierten Jh. die Darbrin-
gung der Gaben durch die Gläubigen eine zentrale Rolle in der Eucharistiefeier 
gespielt zu haben.4 Das erklärt, warum dieses Thema im Canon Romanus eine 
derart prominente Stelle einnimmt, bevor es im Mittelalter auf die Darbringung 
des Messopfers durch den Priester oder Bischof bezogen wurde. Von einer Geist
epiklese findet man in den meisten westlichen Quellen dagegen kaum eine Spur. 

In den Kirchen des östlichen Mittelmeerraumes (Antiochien; Jerusalem; die 
syrischsprachigen Gebiete) ist die Entwicklung wesentlich anders gelaufen.5 
Eine Darbringung der Gaben durch die Gläubigen hat es dort offensichtlich nie 
gegeben. Hingegen muss schon sehr früh die Praxis üblich gewesen sein, die von 
den Gläubigen mitgebrachten Gaben vor Beginn der Liturgie an die Diakone ab
zugeben, und ab dem vierten und fünften Jh. die Gewohnheit, dass diese vor dem 
Anfang des eucharistischen Hochgebetes von den Diakonen in einer Prozession 
hineingetragen wurden. Diese Prozession hatte eine andere Bedeutung als die 
Darbringung der Gaben durch die Gläubigen. Während der letztgenannte Ri
tus v.a. Ausdruck des geistigen Dankopfers der Gläubigen war, die sich dadurch 
am Opfer Christi beteiligten, wurde der „Einzug der heiligen Mysterien“, wie 
Maximus Confessor die feierliche Übertragung der Gaben bei Beginn des eu
charistischen Teils der Feier bezeichnete6, als die Aufnahme des Königs des Alls 
durch die die Cherubim darstellenden Diakone gedeutet (vgl. dazu den Cherubs-
hymnus, der während dieser Prozession gesungen wird). 

Gerade in diesen Regionen, präziser: in den Kirchen östlich von Antiochien, 
wo von den meisten Gläubigen Syrisch gesprochen wurde, entwickelte sich sehr 
früh die Geistepiklese.7 Sie galt dort von Anfang an als der Kulminationspunkt des 
eucharistischen Hochgebetes. Mit Fug und Recht darf dieses Gebiet im heutigen 
Syrien und Irak sowie im Südosten der Türkei – wo bis zu den dramatischen Ent-
wicklungen der letzten Jahre immer eine erhebliche Zahl von Christen gewohnt 
hat – als die Heimat der eucharistischen Epiklese gelten. Welche Rolle spielten 
nun der Heilige Geist und die Geistepiklese in den Eucharistiefeiern dieser Kir-
chen, besonders in den ersten Jahrhunderten ihrer Entstehung? 

85

Frühsyrische Epiklesen



8	 Siehe z.B. P. Bradshaw / M. Johnson, The Eucharistic Liturgies. Their Evolution and Interpretation. 
	 Collegeville 2012, 121–123.

Falsche Fragen

Die eucharistische Epiklese gab in den verschiedenen christlichen Kirchen und 
Konfessionen regelmäßig zu theologischen Fragen Anlass und tut das noch 
immer. Wie schon erwähnt, haben die römisch-katholische Kirche und die or-
thodoxen Kirchen sich seit der zweiten Hälfte des Mittelalters über das genaue 
Verhältnis zwischen Epiklese und Einsetzungsbericht und den genauen Kon-
sekrationsmoment gestritten. Protestantische Christ(inn)en haben manchmal 
Schwierigkeiten damit, dass der Heilige Geist nicht nur über die Gläubigen, son-
dern auch über die Gaben herabgerufen wird und dass der Heilige Geist (wie z.B. 
in der Chrysostomosanaphora) gebeten wird, Brot und Wein zu wandeln, damit 
sie der Leib und das Blut Christi werden. Moderne, „aufgeklärte“ Christ(inn)en 
haben darüber hinaus oft Mühe mit der Idee einer Wandlung oder Transformati-
on von Brot und Wein sowie materiellen Symbolen allgemein. In der Erforschung 
der frühchristlichen Liturgie bestimmen diese konfessionellen und dogmatisch
en Anliegen und Schwierigkeiten manchmal erheblich die Art und Weise, wie 
spezifische Entwicklungen rekonstruiert und postuliert werden. So wird gelegent­
lich behauptet, die Anrufung des Geistes sei älter (und damit ursprünglicher) 
als die Epiklese über die Gaben oder die Geist-Epiklese hänge überhaupt mit der 
Entwicklung einer „realistischen“ Liturgieauffassung im vierten und fünften Jh. 
zusammen.8 Diese und ähnliche Thesen, die manchmal eine Neigung verraten, 
als mühsam empfundene Formen späteren – und deshalb als sekundär betrach-
teten – Entwicklungen zuzuschreiben, sind im Allgemeinen eher irreführend als 
hilfreich und tragen nur wenig zum Verständnis der eucharistischen Geistepiklese 
und ihrer Bedeutung und Entwicklung bei. Obschon sich im vierten Jh. tatsäch-
lich eine mehr „realistische“ Tendenz zeigt, deutet nichts darauf hin, dass man 
irgendwann in der frühchristlichen Antike einen Gegensatz zwischen dem, was 
der Heilige Geist in den Gaben bewirkt und dem, was er in der Gemeinschaft der 
Gläubigen oder im einzelnen Gläubigen realisiert, erfahren hat. Es gibt jedenfalls 
keine deutlichen Beispiele von Gebeten, in denen der Heilige Geist während einer 
Eucharistiefeier ausdrücklich nur über die Gläubigen herabgerufen wird. Genauso 
wenig gibt es frühchristliche Parallelen für den Unterschied zwischen einer Kon-
sekrations- und einer Kommunionepiklese, wie man ihm in den neuen römisch-
katholischen Hochgebeten begegnet. Ein solcher Unterschied wäre in der Frühen 
Kirche vermutlich als künstlich erfahren worden. Es sei hinzugefügt, dass auch 
in späteren Entwicklungsphasen jedes Herabrufen des Geistes über die Gaben zu-
gleich im Hinblick auf die Gläubigen und ihre Transformation geschah. 	

Reflexion

86



9	 Vgl dazu u.a. R. Taft, From logos to spirit: On the early history of the epiclesis, in: A. Heinz / H. Rennings 
(Hrsg.), Gratias agamus. Studien zum eucharistischen Hochgebet; für Balthasar Fischer. Freiburg i.Br. 
u.a. 1992, 489–502.

10	 A. Gelston, The Eucharistic Prayer of Addai and Mari (Syrischer Text, englische Übersetzung, Einfüh-
rung und Kommentar). Oxford 1992.

11	 Vgl. dazu G. Rouwhorst, Die Rolle des heiligen Geistes, 172–174 [s. Anm. 7]; ders., Eucharistic Meals, 
95–97 [s. Anm. 3].

In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass es vor der Mitte des vier
ten Jhs. noch keine ausbalancierte Trinitätslehre, wie sie das Konzil von Kons
tantinopel (381 n.Chr.) formulierte, gibt. Es wird nicht immer klar zwischen der 
Gottheit Christi und dem Heiligen Geist unterschieden und auch die Rolle des 
Vaters bleibt undeutlich, wenn z.B. in bestimmten Formen der Geistepiklese ein-
fach vom Kommen des Geistes anstatt der Sendung des Heiligen Geistes durch 
den Vater – wie das in späteren Hochgebeten der Fall ist – die Rede ist. Große Vor
sicht ist bei historischen Rekonstruktionen geboten, die eine lineare Entwicklung 
postulieren und etwa voraussetzen, dass die Geistepiklese sich aus einer älteren 
Logosepiklese entwickelt hätte.9 Für die Gebiete östlich von Antiochien, wo die 
eucharistische Geistepiklese wahrscheinlich ihren Ursprung hat, treffen solche 
Rekonstruktionen jedenfalls sicher nicht zu. 

Quellen des östlichen Mittelmeerraumes 
	
Um die zentrale Rolle der Geistepiklese in den eucharistischen Hochgebeten des 
östlichen Mittelmeerraumes richtig einzuordnen, ist es zu allererst wichtig, ihre 
Stelle innerhalb des eucharistischen Gebetes zu kennen. Als Ausgangspunkt dient 
die bekannte Anaphora von Addai und Mari, deren älteste Schicht auf das vierte, 
evtl. bereits auf das dritte Jh. zurückgeht.10 Die älteste Schicht enthält Elemente, 
die auch in den meisten anderen eucharistischen Hochgebeten zu finden sind, 
u.a. einen Einleitungsdialog, dem eine Lobpreisung folgt (vergleichbar den west
lichen Präfationen) und ihrerseits in das Sanctus mündet. Weiter gibt es eine 
Danksagung und ein Interzessionsgebet für die Verstorbenen. Zwei Dinge sind be-
sonders bemerkenswert: Das Fehlen eines Einsetzungsberichtes, der wahrschein-
lich nie Bestandteil des Gebetes war, und die Tatsache, dass die Geistepiklese sich 
fast am Ende des Textes befindet. Für die gelegentlich vertretene These, dass diese 
Epiklese erst später hinzugefügt worden sei, gibt es keinen überzeugenden Grund. 
Im uns bekannten Text weist die Platzierung der Epiklese am Ende diese als den 
Kulminationspunkt des Gebetes aus. Ihre zentrale Rolle wird noch weiter verstäkt 
durch die Abwesenheit des Einsetzungsberichtes. Dieser Sicht entspricht auch, 
was man aus sonstigen Quellen, die aus der gleichen Gegend stammen, nämlich 
den apokryphen Thomasakten und den Hymnen Ephräm des Syrers, kennt.11 

87

Frühsyrische Epiklesen



12	 Eigene deutsche Übersetzung der griechischen Version, von der allgemein angenommen wird, dass 
sie älter ist als die syrische, obschon Syrisch wahrscheinlich die Originalsprache war. Griechischer 
Text: R.Lipsius / M.Bonnet, Acta apostolorum Apocrypha 2, 2 (Leipzig 1903 = Hildesheim 1972), 166. 

Die späteren klassischen (griechischen) Hochgebete wie die Chrysostomos-, die 
Basilius- und die Jakobusanaphoren, die alle im östlichen Mittelmeerraum ent-
standen sind, haben eine mehr ausgearbeitete Struktur und enthalten alle einen 
Einsetzungsbericht. Aber auch von diesen Texten gilt, dass die Geistepiklese sich 
nach Einsetzungsbericht und Anamnese, also fast am Ende des Gebetes befindet 
und damit in einem bestimmten Sinn den Höhepunkt des Textes bildet. Zugleich 
stellt die Epiklese die thematische Verbindung zwischen dem eucharistischen 
Gebet und der Kommunion her. 

Die theologische Bedeutung der Epiklese lässt sich am deutlichsten anhand 
einiger konkreter Texte illustrieren. Als erstes Beispiel sei eine Epiklese vorgestellt, 
die den apokryphen Thomasakten entnommen ist (Kap. 49–50). Der Text weicht 
erheblich von den Formularen der uns bekannten eucharistischen Gebete ab. 
Besonders auffallend sind der litaneiartige Charakter der Anrufung(en) sowie die 
Aufzählung der Titel und Eigenschaften des als Mutter und Taube vorgestellten 
Heiligen Geistes. Es ist fraglich, inwieweit der Text tatsächliche liturgische Praxis 
widerspiegelt und inwiefern er vom Verfasser der Akten konstruiert ist. Der Text 
zeigt aber deutlich die sehr zentrale Stelle der Epiklese innerhalb der Eucharistie
feier: 

„Jesus, der Du uns für würdig erachtet hast an der Eucharistie deines heiligen 
Leibes und Blutes teilzunehmen, siehe, wir wagen es, uns Deiner Eucharistie 
[d.h. dem Leib und dem Brot, Anm. GR] zu nähern und Deinen Namen anzuru-
fen: / Komm und habe Gemeinschaft mit uns. / Komm, die (Du) die Geheimnisse 
des Erwählten kennst! / Komm, die Du an allen Kämpfen des siegreichen Athle
ten [d.h. Christus, Anm. GR] teilnimmst. / Komm, Schweigen, das die Großta
ten aller Erhabenheit offenbart. / Komm, Enthüllerin verborgener Dinge und 
Offenbarerin des Unsagbaren! / Komm, heilige Taube, die Du Zwillinge gebärst 
[nämlich in der Taufe, Anm. GR]. / Komm, heilige Mutter! / Komm, die Du offen-
kundig bist in Deinen Taten. / Spenderin der Freude und Ruhe aller, die mit Dir 
verbunden sind!  / Komm und sei in Gemeinschaft mit uns in dieser Eucharistie, 
die wir feiern in Deinem Namen und im Liebesmahl, worin wir miteinander ver-
bunden sind, durch Dich gerufen.“12

	
Aus dem Text geht nicht klar hervor, ob der Heilige Geist hier über die Gläubigen 
oder über die Teilnehmer(innen) an der Eucharistie herabgerufen wird. An einer 
anderen Stelle der Thomasakten lesen wir aber, dass die Namen der Mutter, d.h. 
der Heilige Geist, und Jesu über das Brot „genannt“ werden, damit Segenskraft 
komme. Das bedeutet, dass der Heilige Geist wenigstens nicht nur über die Gläu-
bigen herabgerufen wird.

Reflexion

88



Als zweites Beispiel dient die bereits genannte Epiklese der Anaphora von Addai 
und Mari:

„Und es möge, Herr, kommen dein Heiliger Geist. / Und er möge ruhen auf die-
ser Darbringung / und er möge sie segnen und heiligen, / damit sie uns sei, Herr, 
zur Vergebung unserer Schulden / und zum Nachlass unserer Sünden / und zur 
großen Hoffnung auf die Auferstehung von den Toten / und zum neuen Leben im 
Reich des Himmels / mit allen, die gefällig waren vor Dir.“

Hier fällt die direkte Anrede des Heiligen Geistes auf. Erst in späteren eucharisti-
schen Epiklesen wird der Vater gebeten, den Geist zu senden. Mit der „Darbrin-
gung“ können nur Brot und Wein gemeint sein. Die Verben „segnen“, „heiligen“ 
und „kommen“ rufen Reminiszenzen an verschiedene biblische Stellen und The-
men hervor, spezifizieren aber nicht, was genau mit der „Darbringung“ geschieht, 
ob und wie sie z.B. transformiert wird. Klar ist aber, dass die Wirksamkeit des Geis
tes in und mittels der Darbringung das Heil der Gläubigen, die die Kommunion 
empfangen, d.h. die Vergebung ihrer Sünden und ihre Auferstehung, zum Ziel hat.
Es ist aufschlussreich, diese sprachlich einfache Epiklese mit der theologisch wei-
ter ausgearbeiteten, griechischen Chrysostomos-Anaphora aus dem Antiochien 
der zweiten Hälfte des vierten Jhs. zu vergleichen:

„Wir bringen Dir dar diesen geistigen und unblutigen Kult und wir fragen und 
bitten Dich und erflehen von Dir: Sende Deinen Heiligen Geist auf uns und auf 
diese herangebrachten Gaben und mache dieses Brot zum kostbaren Leib deines 
Christus, es verwandelnd durch deinen Heiligen Geist und (mache), was in die-
sem Kelch ist, zum kostbaren Blut deines Christus, es verwandelnd durch deinen 
Heiligen Geist, damit es denjenigen, die es empfangen werden, zur Nüchternheit 
der Seele, zur Vergebung der Sünden, zur Gemeinschaft mit deinem Heiligen Geist 
dienen soll, zur Vollkommenheit des Königreiches, zur Freimut gegenüber Dir, 
und nicht zum Urteil oder zur Verurteilung.“

Dieser Text vertritt eine weiter entfaltete Trinitätstheologie als die Epiklese der 
Anaphora von Addai und Mari. Auffällig ist zudem die Betonung der Transforma
tion der Gaben, die in dem syrischen Text fehlt. Trotzdem ergibt sich auch aus 
dem Inhalt dieses Textes – und nicht nur aus deren Stelle innerhalb des Gebetes –, 
dass die Epiklese der Höhepunkt und Kulminationspunkt des Hochgebetes ist und 
dass die Wandlung der Gaben explizit im Hinblick auf die Kommunion und auf 
die spirituelle Transformation der Gläubigen geschieht.

89

Frühsyrische Epiklesen



13	 Deutsche Übersetzung der auf Syrisch überlieferten Texte: P. Bruns, Theodor von Mopsuestia. Kateche-
tische Homilien (FC 17/1.2). Freiburg i.Br. 1995. 

14	 Vgl. dazu G. Rouwhorst, Die Rolle des heiligen Geistes, 175–177 [s. Anm. 7]; sowie F. Graffin, 
L‘Eucharistie chez saint Ephrem, in: Parole de l‘Orient 4 (1973), 93–121 und P. Yousif, L‘Eucharistie 
chez saint Ephrem de Nisibe (OCA 224). Rom 1984.

15	 Edition des syrischen Textes und deutsche Übersetzung: E. Beck, Des heiligen Ephraem des Syrers Hym-
nen De Fide (CSCO 154/155). Louvain 1955, 50 (34).

Deutungen bei Theodor von Mopsuestia und Ephräm dem Syrer

Die spirituelle Bedeutung der Ankunft des Heiligen Geistes, die während der 
eucharistischen Epiklese erfleht wird, ergibt sich nicht nur aus den Texten des 
Hochgebetes selbst, sie wird auch von anderen Texten, die tiefer auf die theolo-
gische und spirituelle Bedeutung der Eucharistiefeier eingehen, bestätigt. Das 
ließe sich unschwer anhand zahlreicher syrischer und byzantinischer Liturgie-
kommentare illustrieren. Ich beschränke mich hier auf zwei Beispiele, die unge-
fähr zur gleichen Zeit wie die erwähnten Epiklesen verfasst worden sind. 

Theodor von Mopsuestia (ca. 350–428) ist der Verfasser einiger katechetisch
er Homilien, in denen er die Riten der Taufe und der Eucharistiefeier auslegt.13 
Auffallend ist sowohl das ausführliche Eingehen auf die Epiklese als auch ihre 
Deutung. Er setzt die Transformation von Brot und Wein durch das Kommen des 
Heiligen Geistes mit der Auferstehung Christi in Beziehung und sagt weiter, dass 
durch die Epiklese die Gnade des Heiligen Geistes auch über alle Versammelten 
komme, „damit sie gleichsam durch Wiedergeburt zu einem Leib vollendet wer-
den“ (Hom. 16,13). Damit ist die Gemeinschaft mit dem Leib Christi gemeint, 
die während der Kommunion zustande kommt. Knapp zusammengefasst: Die 
Epiklese zielt auf die Kommunion, und dadurch auf die Teilhabe der Gläubigen 
am einzigen Leib Christi und diese bedeutet eine Wiedergeburt zu neuem Leben.

Vielleicht noch überraschender sind mehrere Passagen aus den Hymnen 
des großen Dichter-Theologen Ephräm des Syrers. Aus der großen Zahl seiner 
Schriften lässt sich nicht Vieles über das Ritual der Eucharistiefeier, wie er sie ge-
kannt haben muss, ableiten. Das in seiner Kirche in Nisibis und später in Edessa 
benutzte Hochgebet wird vielleicht der Anaphora von Addai und Mari ähnlich 
gewesen sein. Jedenfalls findet man in seinen Schriften, genauso wenig wie in 
dieser Anaphora, eine Spur von der Rezitation eines Einsetzungsberichtes. Der 
Heilige Geist spielt in seiner Deutung der Eucharistiefeier eine außerordentlich 
große Rolle.14 Folgende Strophen aus seiner Hymnensammlung (genauer: Lehr-
gedichte, syrisch madrashe) Über den Glauben15 zeigen deutlich die Bedeutung 
von Anwesenheit und Wirken des Heiligen Geistes in Eucharistie und Kommuni-
on auf:

„In deinem Brot ist verborgen nicht zu essender Geist, / in deinem Wein 
nicht zu trinkendes Feuer. / Geist in deinem Brot, Feuer in deinem Wein, / er
habene Wunder, die unsere Lippen empfingen.“ (X,8)
	

Reflexion

90



16	 Gen 18,8f. 
17	 1 Kön 18,38 und 2 Kön 1,10–14.
18	 E. Beck, Des heiligen Ephraem des Syrers Hymnen, 50 (35) [s. Anm. 15].
19	 Ders., Die Eucharistie bei Ephräm, in: Oriens Christianus 38 (1954), 41–67, hier: 67.

Die Eucharistie, und insbesondere die Kommunion, wird hier nicht mit der Pas
sion oder dem Tod Christi verbunden – obschon Ephräm auch mit diesem The
ma vertraut ist und regelmäßig in seinen poetischen Texten darauf eingeht –, 
auch nicht mit der Auferstehung, wie das bei Theodor von Mopsuestia der Fall 
ist, sondern mit Pfingsten. Die Motive des Feuers und des Geistes erinnern deut-
lich an die Beschreibung des Pfingstfestes (vgl. Apg 2). Der Heilige Geist, der am 
jüdischen Wochenfest auf die Apostel hinabgestiegen ist und den Israeliten, die 
sich taufen ließen, geschenkt wurde (Apg 2,39), wohnt jetzt als Feuer und Geist 
in Brot und Wein.

Die anschließenden Strophen verknüpfen die Anwesenheit des Geistes und 
des Feuers explizit mit der Kommunion und spielen dabei auf typisch ephrämi
sche, assoziativ-poetische Weise auf biblische Szenen an, hier die Mahlzeit der 
drei Männer (Engel), die Abraham besuchten16 und das Herabrufen des Feuers 
vom Himmel durch den Propheten Elia17. Wer vom Brot isst und vom Wein 
trinkt, wird vom Geist und Feuer, das in diesen Opfergaben wohnt, entzündet 
und empfängt dadurch das Leben:

„Den geistigen Engeln hat Abraham Speise / der Körperlichen (Menschen) ge-
reicht und sie aßen. Neues und größeres / Wunder unseres Herrn, der die Körper
lichen / mit Feuer und Geist speist und tränkt. / Feuer stieg im Zorne herab auf 
die Sünder und verzehrte (sie). / Feuer der Erbarmung stieg ins Brot herab und 
wohnte (darin). / Statt jenes Feuers, das Menschen verzehrte, / aßt ihr Feuer im 
Brote und fandet Leben. // Auf die Opfer des Elias stieg Feuer herab und verzehrte 
(sie). / Feuer der Liebe wurde für uns zum Opfer des Lebens. / Feuer verzehrte die 
Opfergaben. / Dein Feuer, o Herr, aßen wir in deiner Opfergabe.“ (X, 11–13)18 

Die Eucharistiefeier als Quelle von Geist und Leben

Der verdienstvolle Herausgeber der Werke Ephräms, der Benediktiner Edmund 
Beck, wies bereits 1954 auf die Eigenart der Aussagen Ephräms hin, nämlich 
neben der allgemeinen katholischen Lehre vom Opfercharakter und der Real-
präsenz die Lehre vom (heiligen) Geist in der Eucharistie und die Bestimmung 
ihrer Wirkung als Vergeistigung, d.h. des Durchdrungen- und des Erfülltwer
dens durch den heiligen Geist hervorzuheben.19 Damit stellte Ephräm im früh-
syrischen Christentum sicher keine Ausnahme dar, vielmehr entfaltete er nur 
die spirituelle Bedeutung der ihm bekannten Geistepiklese und ihrer Wirkung. 

91

Frühsyrische Epiklesen



Seine theologische und spirituelle Deutung dieser Geistepiklese macht auch auf 
besonders eindrucksvolle Weise klar, wie die Geistepiklese die Eucharistiefeier in 
eine für das westliche Christentum neue, bereichernde Perspektive rückt. Wird 
diese Perspektive ernstgenommen, korrigiert sie die einseitige Betonung der Eu-
charistie als Anamnese des Opfertodes, der Einsetzungsworte und dadurch auch 
der Rolle des Priesters als desjenigen, der diese Worte ausspricht. Gedächtnis des 
Opfertodes Christi und Teilhabe der Gläubigen an seinem Opfertod bilden keinen 
Endpunkt der Feier, sie münden aus in das Pfingstfest der Kommunion: Die Gläu-
bigen werden vom heiligen Geist erfüllt, erneuert und transformiert. 

Reflexion

92


