Friihsyrische Epiklesen

Gerard Rouwhorst | Tilburg

geb. 1951, Professor fiir Liturgiewissenschaft an
der Tilburg School of Catholic Theology der
Universitdt von Tilburg (NL)

g.a.m.rouwhorst@uvt.nl

Eucharistie als Pfingstfest
Frihsyrische Epiklesen

1968 fand in der romisch-katholischen Kirche eine sehr bemerkenswerte Erneu-
erung statt: Es wurden von der damaligen Ritenkongregation drei neue eucharis-
tische Hochgebete zur Verwendung in der Eucharistiefeier herausgegeben. Das
Revolutiondre dieser Erneuerung besteht nicht nur darin, dass die Monopolstel-
lung des alten ehrwiirdigen romischen Kanons (das heutige Hochgebet I) durch-
brochen wurde. Dariiber hinaus enthalten diese neuen Hochgebete, sowie auch
die anderen, die fiir spezielle Anlédsse und in bestimmten Landern zugelassen
wurden, ein Element, das im rdmischen Kanon fehlt und im Allgemeinen in

den westlichen liturgischen Traditionen hdchstens eine untergeordnete Rolle
spielte: eine Geist-Epiklese, eine Anrufung des Heiligen Geistes, der vor dem Ein-
setzungsbericht zunachst tiber die Gaben von Brot und Wein und, nach dem
Einsetzungsbericht, tiber die Glaubigen, die die Kommunion empfangen werden,
herabgerufen wird. Man hat den Eindruck, dass diese Erneuerung sich mehr oder
weniger stillschweigend vollzogen hat. Zwar wussten die Liturgiewissenschaftler
und Theologen, die die neuen Hochgebete zusammenstellten und auswéhlten,
um die theologische, 6kumenische und auch spirituelle Bedeutung dieser Erneu-
erung: Sie wollten an eine frithkirchliche Tradition ankniipfen und zudem die
von den orientalischen Kirchen immer schon stark betonte Rolle des Heiligen
Geistes in der Eucharistiefeier hervorheben. Die Einfiihrung der Geistepiklese war
aber mehr als die blofie Hinzufiigung eines Elementes, das zufilligerweise in der
westlichen Eucharistiefeier gefehlt hatte und sie war auch nicht nur eine Sache
von Theologen, die an den Finessen der Trinitdtslehre interessiert waren. Die
orthodoxen Kirchen des Ostens betonten stets, dass die Anrufung des Heiligen
Geistes am Hohepunkt des eucharistischen Hochgebetes die Perspektive dessen
bestimmt, woraus die Eucharistie gefeiert, gedeutet und erlebt wird. Es geht dabei
nicht um die sehr problematische Debatte tiber den exakten Konsekrationsmo-

83



Reflexion

ment, um die Frage, ob die Wandlung der eucharistischen Gaben durch die Einset-
zungsworte oder die Epiklese zustande kommt (westliche und 6stliche Theologen
gerieten in der gegenseitigen Polemik leider zu oft in diese Sackgasse). Es geht um
die Frage, wie die Glaubigen durch ihre Teilnahme an der Eucharistiefeier und ins-
besondere auch durch die Kommunion transformiert werden und welche Rolle
der Heilige Geist in diesem spirituellen Umwandlungsprozess spielt. Diese spiritu-
elle Dynamik der Eucharistiefeier kommt auf einer ganz besonderen und pragnan-
ten Weise durch das Herabrufen des Geistes tiber die Gaben zum Ausdruck, und
zwar im Hinblick auf die Kommunion der Glaubigen. Das Vorhandensein der Epi-
klese hat die Ostliche Theologie vor bestimmten theologischen Engfiihrungen be-
wahrt, insbesondere vor einer einseitigen Fixierung auf die Einsetzungsworte und
einer Marginalisierung des Heiligen Geistes, wenn nicht in der Dogmatik, dann
doch wenigstens in der eucharistischen Frommigkeit der Glaubigen.

In diesem Zusammenhang ergeben sich bestimmte liturgiehistorische Fragen:
Wann und wo ist die eucharistische Geistepiklese entstanden? Welche theolo-
gische und spirituelle Bedeutung wurde ihr bei ihrer Entstehung und auch in spa-
teren Perioden beigemessen? Schlieflich: Warum fehlt die Epiklese in bestimmten
liturgischen Traditionen?

Die syrischen Kirchen als Heimat der Geistepiklese

Um den Ursprung und die frithesten Entwicklungen der eucharistischen Geistepi-
klese zu verstehen, ist es entscheidend, die Pluralitdt und Vielgestaltigkeit der li-
turgischen Traditionen, insbesondere der Eucharistiefeiern in der Frithen Kirche,
zu betrachten.! Nicht wenige liturgiewissenschaftliche Vertffentlichungen gehen
zu selbstverstandlich davon aus, dass es sehr friith, oder gar von Anfang an, eine
bestimmte, von mehreren Quellen aus dem vierten und fiinften Jh. bezeugte,
uniforme Grundstruktur des eucharistischen Hochgebetes gegeben habe. Diese
Grundstruktur wird oft als anamnetisch-epikletisch gekennzeichnet.? Man geht
davon aus, dass sie die wichtigsten Elemente, die in spateren Anaphoren und auch
in den heutigen Hochgebeten vorhanden sind (Danksagung und Lobpreisung, Ge-
dédchtnis der Heilsgeschichte, Einsetzungsbericht und Epiklese), enthielten. Tat-
sdachlich jedoch entwickelte sich diese Grundstruktur erst allméhlich aus verschie-
denen Traditionsstrdngen. In jedem dieser Traditionsstrange waren bestimmte

1 Siehe fiir die Vielgestaltigkeit der frithchristlichen Eucharistiefeiern z. B. P. Bradshaw, Eucharistic
Origins. Oxford 2004 sowie A. McGowan, Ascetic Eucharists. Food and Drink in Early Christian Ritual
Meals. Oxford 1999.

2 Hier soll insbesondere auf die Veroffentlichungen von C. Giraudo hingewiesen werden, v.a. La strut-
tura letteraria della preghiera eucaristica (AnBib 92). Rom 1981.

84



Friihsyrische Epiklesen

Elemente der Grundstruktur der spateren Hochgebete sehr frith vorhanden, wah-
rend andere lange Zeit fehlten oder sich sogar nie durchsetzten.?

So scheint in den westlichen Kirchen ab dem dritten oder vierten Jh. die Darbrin-
gung der Gaben durch die Gldaubigen eine zentrale Rolle in der Eucharistiefeier
gespielt zu haben.* Das erkldrt, warum dieses Thema im Canon Romanus eine
derart prominente Stelle einnimmt, bevor es im Mittelalter auf die Darbringung
des Messopfers durch den Priester oder Bischof bezogen wurde. Von einer Geist-
epiklese findet man in den meisten westlichen Quellen dagegen kaum eine Spur.

In den Kirchen des dstlichen Mittelmeerraumes (Antiochien; Jerusalem; die
syrischsprachigen Gebiete) ist die Entwicklung wesentlich anders gelaufen.®
Eine Darbringung der Gaben durch die Glaubigen hat es dort offensichtlich nie
gegeben. Hingegen muss schon sehr frith die Praxis {iblich gewesen sein, die von
den Gldaubigen mitgebrachten Gaben vor Beginn der Liturgie an die Diakone ab-
zugeben, und ab dem vierten und fiinften Jh. die Gewohnheit, dass diese vor dem
Anfang des eucharistischen Hochgebetes von den Diakonen in einer Prozession
hineingetragen wurden. Diese Prozession hatte eine andere Bedeutung als die
Darbringung der Gaben durch die Gldubigen. Wéahrend der letztgenannte Ri-
tus v.a. Ausdruck des geistigen Dankopfers der Glaubigen war, die sich dadurch
am Opfer Christi beteiligten, wurde der ,,Einzug der heiligen Mysterien“, wie
Maximus Confessor die feierliche Ubertragung der Gaben bei Beginn des eu-
charistischen Teils der Feier bezeichnete®, als die Aufnahme des Konigs des Alls
durch die die Cherubim darstellenden Diakone gedeutet (vgl. dazu den Cherubs-
hymnus, der wahrend dieser Prozession gesungen wird).

Gerade in diesen Regionen, priziser: in den Kirchen 6stlich von Antiochien,
wo von den meisten Glaubigen Syrisch gesprochen wurde, entwickelte sich sehr
friih die Geistepiklese.” Sie galt dort von Anfang an als der Kulminationspunkt des
eucharistischen Hochgebetes. Mit Fug und Recht darf dieses Gebiet im heutigen
Syrien und Irak sowie im Stidosten der Tiirkei - wo bis zu den dramatischen Ent-
wicklungen der letzten Jahre immer eine erhebliche Zahl von Christen gewohnt
hat - als die Heimat der eucharistischen Epiklese gelten. Welche Rolle spielten
nun der Heilige Geist und die Geistepiklese in den Eucharistiefeiern dieser Kir-
chen, besonders in den ersten Jahrhunderten ihrer Entstehung?

3 Vgl. dazu G. Rouwhorst, Eucharistic Meals East of Antioch, in: M. Vinzent (Hrsg.), Papers presented at
the Sixteenth International Conference on Patristic Studies held in Oxford (StPatr, Vol. LXIV). Leuven
2013, 85-104; ders., Friihchristliche Eucharistiefeiern: die Entwicklung dstlicher und westlicher Traditi-
onsstringe (Beitrag Konferenz Sacred Meal, Communal Table Fellowship and Eucharist. Late Antiquity,
Early Judaism and Early Christianity; Kiel 2012 / Lesbos 2013). [im Druck]

Vgl. dazu ders., Oblationen II (Sachen), in: RAC XXVI, Stuttgart 2013, 47-74, insb. 65-66.

Ebd., 66-68; vgl. G. Rouwhorst, Friihchristliche Eucharistiefeiern [s. Anm. 3].

Mystagogie, 16 (Patrologia Graeca 91), 693.

Vgl. dazu G. Rouwhorst, Die Rolle des heiligen Geistes in der Eucharistie und der Taufe im friihsyrischen
Christentum, in: B. Groen / B. Kranemann (Hrsg.), Liturgie und Trinitdit (QD 229). Freiburg i.Br. 2008,
161-185; ders., Eucharistic Meals [s. Anm. 3].

N O

85



Reflexion

Falsche Fragen

Die eucharistische Epiklese gab in den verschiedenen christlichen Kirchen und
Konfessionen regelméafiig zu theologischen Fragen Anlass und tut das noch
immer. Wie schon erwidhnt, haben die romisch-katholische Kirche und die or-
thodoxen Kirchen sich seit der zweiten Hélfte des Mittelalters tiber das genaue
Verhiltnis zwischen Epiklese und Einsetzungsbericht und den genauen Kon-
sekrationsmoment gestritten. Protestantische Christ(inn)en haben manchmal
Schwierigkeiten damit, dass der Heilige Geist nicht nur tiber die Gldaubigen, son-
dern auch tiber die Gaben herabgerufen wird und dass der Heilige Geist (wie z.B.
in der Chrysostomosanaphora) gebeten wird, Brot und Wein zu wandeln, damit
sie der Leib und das Blut Christi werden. Moderne, ,,aufgeklarte“ Christ(inn)en
haben dariiber hinaus oft Mithe mit der Idee einer Wandlung oder Transformati-
on von Brot und Wein sowie materiellen Symbolen allgemein. In der Erforschung
der frithchristlichen Liturgie bestimmen diese konfessionellen und dogmatisch-
en Anliegen und Schwierigkeiten manchmal erheblich die Art und Weise, wie
spezifische Entwicklungen rekonstruiert und postuliert werden. So wird gelegent-
lich behauptet, die Anrufung des Geistes sei dlter (und damit urspriinglicher)

als die Epiklese iiber die Gaben oder die Geist-Epiklese hdnge tiberhaupt mit der
Entwicklung einer ,realistischen“ Liturgieauffassung im vierten und fiinften Jh.
zusammen.® Diese und dhnliche Thesen, die manchmal eine Neigung verraten,
als miihsam empfundene Formen spédteren - und deshalb als sekundér betrach-
teten - Entwicklungen zuzuschreiben, sind im Allgemeinen eher irrefithrend als
hilfreich und tragen nur wenig zum Verstdndnis der eucharistischen Geistepiklese
und ihrer Bedeutung und Entwicklung bei. Obschon sich im vierten Jh. tatsach-
lich eine mehr ,realistische“ Tendenz zeigt, deutet nichts darauf hin, dass man
irgendwann in der frithchristlichen Antike einen Gegensatz zwischen dem, was
der Heilige Geist in den Gaben bewirkt und dem, was er in der Gemeinschaft der
Gléaubigen oder im einzelnen Gldubigen realisiert, erfahren hat. Es gibt jedenfalls
keine deutlichen Beispiele von Gebeten, in denen der Heilige Geist wahrend einer
Eucharistiefeier ausdriicklich nur tiber die Glaubigen herabgerufen wird. Genauso
wenig gibt es frithchristliche Parallelen fiir den Unterschied zwischen einer Kon-
sekrations- und einer Kommunionepiklese, wie man ihm in den neuen rémisch-
katholischen Hochgebeten begegnet. Ein solcher Unterschied wire in der Frithen
Kirche vermutlich als kiinstlich erfahren worden. Es sei hinzugefiigt, dass auch

in spdteren Entwicklungsphasen jedes Herabrufen des Geistes iiber die Gaben zu-
gleich im Hinblick auf die Gldubigen und ihre Transformation geschah.

8 Siehe z.B. P. Bradshaw / M. Johnson, The Eucharistic Liturgies. Their Evolution and Interpretation.
Collegeville 2012, 121-123.

86



Friihsyrische Epiklesen

In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass es vor der Mitte des vier-
ten Jhs. noch keine ausbalancierte Trinitdtslehre, wie sie das Konzil von Kons-
tantinopel (381 n.Chr.) formulierte, gibt. Es wird nicht immer klar zwischen der
Gottheit Christi und dem Heiligen Geist unterschieden und auch die Rolle des
Vaters bleibt undeutlich, wenn z.B. in bestimmten Formen der Geistepiklese ein-
fach vom Kommen des Geistes anstatt der Sendung des Heiligen Geistes durch
den Vater - wie das in spateren Hochgebeten der Fall ist - die Rede ist. Grofse Vor-
sicht ist bei historischen Rekonstruktionen geboten, die eine lineare Entwicklung
postulieren und etwa voraussetzen, dass die Geistepiklese sich aus einer dlteren
Logosepiklese entwickelt hétte.’ Fiir die Gebiete 6stlich von Antiochien, wo die
eucharistische Geistepiklese wahrscheinlich ihren Ursprung hat, treffen solche
Rekonstruktionen jedentfalls sicher nicht zu.

Quellen des 6stlichen Mittelmeerraumes

Um die zentrale Rolle der Geistepiklese in den eucharistischen Hochgebeten des
ostlichen Mittelmeerraumes richtig einzuordnen, ist es zu allererst wichtig, ihre
Stelle innerhalb des eucharistischen Gebetes zu kennen. Als Ausgangspunkt dient
die bekannte Anaphora von Addai und Mari, deren dlteste Schicht auf das vierte,
evtl. bereits auf das dritte Jh. zuriickgeht.!® Die dlteste Schicht enthilt Elemente,
die auch in den meisten anderen eucharistischen Hochgebeten zu finden sind,
u.a. einen Einleitungsdialog, dem eine Lobpreisung folgt (vergleichbar den west-
lichen Prafationen) und ihrerseits in das Sanctus miindet. Weiter gibt es eine
Danksagung und ein Interzessionsgebet fiir die Verstorbenen. Zwei Dinge sind be-
sonders bemerkenswert: Das Fehlen eines Einsetzungsberichtes, der wahrschein-
lich nie Bestandteil des Gebetes war, und die Tatsache, dass die Geistepiklese sich
fast am Ende des Textes befindet. Fiir die gelegentlich vertretene These, dass diese
Epiklese erst spater hinzugefiigt worden sei, gibt es keinen iiberzeugenden Grund.
Im uns bekannten Text weist die Platzierung der Epiklese am Ende diese als den
Kulminationspunkt des Gebetes aus. Ihre zentrale Rolle wird noch weiter verstakt
durch die Abwesenheit des Einsetzungsberichtes. Dieser Sicht entspricht auch,
was man aus sonstigen Quellen, die aus der gleichen Gegend stammen, ndmlich
den apokryphen Thomasakten und den Hymnen Ephram des Syrers, kennt.!!

9 Vgldazuu.a. R. Taft, From logos to spirit: On the early history of the epiclesis, in: A. Heinz / H. Rennings
(Hrsg.), Gratias agamus. Studien zum eucharistischen Hochgebet; fiir Balthasar Fischer. Freiburg i.Br.
u.a. 1992, 489-502.

10 A. Gelston, The Eucharistic Prayer of Addai and Mari (Syrischer Text, englische Ubersetzung, Einfiih-
rung und Kommentar). Oxford 1992.

11 Vgl. dazu G. Rouwhorst, Die Rolle des heiligen Geistes, 172-174 [s. Anm. 7]; ders., Eucharistic Meals,
95-97 [s. Anm. 3].

87



Reflexion

Die spateren klassischen (griechischen) Hochgebete wie die Chrysostomos-, die
Basilius- und die Jakobusanaphoren, die alle im Ostlichen Mittelmeerraum ent-
standen sind, haben eine mehr ausgearbeitete Struktur und enthalten alle einen
Einsetzungsbericht. Aber auch von diesen Texten gilt, dass die Geistepiklese sich
nach Einsetzungsbericht und Anamnese, also fast am Ende des Gebetes befindet
und damit in einem bestimmten Sinn den Hohepunkt des Textes bildet. Zugleich
stellt die Epiklese die thematische Verbindung zwischen dem eucharistischen
Gebet und der Kommunion her.

Die theologische Bedeutung der Epiklese ldsst sich am deutlichsten anhand
einiger konkreter Texte illustrieren. Als erstes Beispiel sei eine Epiklese vorgestellt,
die den apokryphen Thomasakten entnommen ist (Kap. 49-50). Der Text weicht
erheblich von den Formularen der uns bekannten eucharistischen Gebete ab.
Besonders auffallend sind der litaneiartige Charakter der Anrufung(en) sowie die
Aufzdhlung der Titel und Eigenschaften des als Mutter und Taube vorgestellten
Heiligen Geistes. Es ist fraglich, inwieweit der Text tatsdchliche liturgische Praxis
widerspiegelt und inwiefern er vom Verfasser der Akten Konstruiert ist. Der Text
zeigt aber deutlich die sehr zentrale Stelle der Epiklese innerhalb der Eucharistie-
feier:

yJesus, der Du uns fiir wiirdig erachtet hast an der Eucharistie deines heiligen
Leibes und Blutes teilzunehmen, siehe, wir wagen es, uns Deiner Eucharistie
[d.h. dem Leib und dem Brot, Anm. GR] zu ndhern und Deinen Namen anzuru-
fen: / Komm und habe Gemeinschaft mit uns. / Komm, die (Du) die Geheimnisse
des Erwihlten kennst! / Komm, die Du an allen Kdmpfen des siegreichen Athle-
ten [d.h. Christus, Anm. GR] teilnimmst. / Komm, Schweigen, das die Grof3ta-
ten aller Erhabenheit offenbart. / Komm, Enthiillerin verborgener Dinge und
Offenbarerin des Unsagbaren! / Komm, heilige Taube, die Du Zwillinge gebarst
[ndmlich in der Taufe, Anm. GR]. / Komm, heilige Mutter! / Komm, die Du offen-
kundig bist in Deinen Taten. / Spenderin der Freude und Ruhe aller, die mit Dir
verbunden sind! / Komm und sei in Gemeinschaft mit uns in dieser Eucharistie,
die wir feiern in Deinem Namen und im Liebesmahl, worin wir miteinander ver-
bunden sind, durch Dich gerufen.“1?

Aus dem Text geht nicht klar hervor, ob der Heilige Geist hier iiber die Glaubigen
oder iiber die Teilnehmer(innen) an der Eucharistie herabgerufen wird. An einer
anderen Stelle der Thomasakten lesen wir aber, dass die Namen der Mutter, d.h.
der Heilige Geist, und Jesu tiber das Brot , genannt“ werden, damit Segenskraft
komme. Das bedeutet, dass der Heilige Geist wenigstens nicht nur tiber die Glau-
bigen herabgerufen wird.

12 Eigene deutsche Ubersetzung der griechischen Version, von der allgemein angenommen wird, dass
sie dlter ist als die syrische, obschon Syrisch wahrscheinlich die Originalsprache war. Griechischer
Text: R.Lipsius / M.Bonnet, Acta apostolorum Apocrypha 2, 2 (Leipzig 1903 = Hildesheim 1972), 166.

88



Friihsyrische Epiklesen

Als zweites Beispiel dient die bereits genannte Epiklese der Anaphora von Addai
und Mari:

»und es moge, Herr, kommen dein Heiliger Geist. / Und er moge ruhen auf die-
ser Darbringung / und er moge sie segnen und heiligen, / damit sie uns sei, Herr,
zur Vergebung unserer Schulden / und zum Nachlass unserer Stinden / und zur
grofien Hoffnung auf die Auferstehung von den Toten / und zum neuen Leben im
Reich des Himmels / mit allen, die gefdllig waren vor Dir.“

Hier fillt die direkte Anrede des Heiligen Geistes auf. Erst in spdteren eucharisti-
schen Epiklesen wird der Vater gebeten, den Geist zu senden. Mit der , Darbrin-
gung“ kdnnen nur Brot und Wein gemeint sein. Die Verben ,segnen“, ,heiligen
und ,kommen* rufen Reminiszenzen an verschiedene biblische Stellen und The-
men hervor, spezifizieren aber nicht, was genau mit der ,,Darbringung* geschieht,
ob und wie sie z.B. transformiert wird. Klar ist aber, dass die Wirksamkeit des Geis-
tes in und mittels der Darbringung das Heil der Gldubigen, die die Kommunion
empfangen, d.h. die Vergebung ihrer Stinden und ihre Auferstehung, zum Ziel hat.
Es ist aufschlussreich, diese sprachlich einfache Epiklese mit der theologisch wei-
ter ausgearbeiteten, griechischen Chrysostomos-Anaphora aus dem Antiochien
der zweiten Halfte des vierten Jhs. zu vergleichen:

,Wir bringen Dir dar diesen geistigen und unblutigen Kult und wir fragen und
bitten Dich und erflehen von Dir: Sende Deinen Heiligen Geist auf uns und auf
diese herangebrachten Gaben und mache dieses Brot zum kostbaren Leib deines
Christus, es verwandelnd durch deinen Heiligen Geist und (mache), was in die-
sem Kelch ist, zum kostbaren Blut deines Christus, es verwandelnd durch deinen
Heiligen Geist, damit es denjenigen, die es empfangen werden, zur Niichternheit
der Seele, zur Vergebung der Siinden, zur Gemeinschaft mit deinem Heiligen Geist
dienen soll, zur Vollkommenheit des Konigreiches, zur Freimut gegeniiber Dir,
und nicht zum Urteil oder zur Verurteilung.“

Dieser Text vertritt eine weiter entfaltete Trinitdtstheologie als die Epiklese der
Anaphora von Addai und Mari. Auffillig ist zudem die Betonung der Transforma-
tion der Gaben, die in dem syrischen Text fehlt. Trotzdem ergibt sich auch aus
dem Inhalt dieses Textes - und nicht nur aus deren Stelle innerhalb des Gebetes -,
dass die Epiklese der HOhepunkt und Kulminationspunkt des Hochgebetes ist und
dass die Wandlung der Gaben explizit im Hinblick auf die Kommunion und auf
die spirituelle Transformation der Gldaubigen geschieht.

89



Reflexion

Deutungen bei Theodor von Mopsuestia und Ephrdm dem Syrer

Die spirituelle Bedeutung der Ankunft des Heiligen Geistes, die widhrend der
eucharistischen Epiklese erfleht wird, ergibt sich nicht nur aus den Texten des
Hochgebetes selbst, sie wird auch von anderen Texten, die tiefer auf die theolo-
gische und spirituelle Bedeutung der Eucharistiefeier eingehen, bestdtigt. Das
lief3e sich unschwer anhand zahlreicher syrischer und byzantinischer Liturgie-
kommentare illustrieren. Ich beschrinke mich hier auf zwei Beispiele, die unge-
fahr zur gleichen Zeit wie die erwdhnten Epiklesen verfasst worden sind.

Theodor von Mopsuestia (ca. 350-428) ist der Verfasser einiger katechetisch-
er Homilien, in denen er die Riten der Taufe und der Eucharistiefeier auslegt.!?
Auffallend ist sowohl das ausfiihrliche Eingehen auf die Epiklese als auch ihre
Deutung. Er setzt die Transformation von Brot und Wein durch das Kommen des
Heiligen Geistes mit der Auferstehung Christi in Beziehung und sagt weiter, dass
durch die Epiklese die Gnade des Heiligen Geistes auch tiber alle Versammelten
komme, ,, damit sie gleichsam durch Wiedergeburt zu einem Leib vollendet wer-
den“ (Hom. 16,13). Damit ist die Gemeinschaft mit dem Leib Christi gemeint,
die wiahrend der Kommunion zustande kommt. Knapp zusammengefasst: Die
Epiklese zielt auf die Kommunion, und dadurch auf die Teilhabe der Glaubigen
am einzigen Leib Christi und diese bedeutet eine Wiedergeburt zu neuem Leben.

Vielleicht noch iiberraschender sind mehrere Passagen aus den Hymnen
des grofien Dichter-Theologen Ephrdm des Syrers. Aus der grofden Zahl seiner
Schriften ldsst sich nicht Vieles iiber das Ritual der Eucharistiefeier, wie er sie ge-
kannt haben muss, ableiten. Das in seiner Kirche in Nisibis und spéter in Edessa
benutzte Hochgebet wird vielleicht der Anaphora von Addai und Mari dhnlich
gewesen sein. Jedenfalls findet man in seinen Schriften, genauso wenig wie in
dieser Anaphora, eine Spur von der Rezitation eines Einsetzungsberichtes. Der
Heilige Geist spielt in seiner Deutung der Eucharistiefeier eine aufierordentlich
grofde Rolle." Folgende Strophen aus seiner Hymnensammlung (genauer: Lehr-
gedichte, syrisch madrashe) Uber den Glauben's zeigen deutlich die Bedeutung
von Anwesenheit und Wirken des Heiligen Geistes in Eucharistie und Kommuni-
on auf:

»In deinem Brot ist verborgen nicht zu essender Geist, / in deinem Wein
nicht zu trinkendes Feuer. / Geist in deinem Brot, Feuer in deinem Wein, / er-
habene Wunder, die unsere Lippen empfingen.“ (X,8)

13 Deutsche Ubersetzung der auf Syrisch iiberlieferten Texte: P. Bruns, Theodor von Mopsuestia. Kateche-
tische Homilien (FC 17/1.2). Freiburg i.Br. 1995.

14 Vgl. dazu G. Rouwhorst, Die Rolle des heiligen Geistes, 175-177 [s. Anm. 7]; sowie F. Graffin,
L‘Eucharistie chez saint Ephrem, in: Parole de 1‘Orient 4 (1973), 93-121 und P. Yousif, L‘Eucharistie
chez saint Ephrem de Nisibe (OCA 224). Rom 1984.

15 Edition des syrischen Textes und deutsche Ubersetzung: E. Beck, Des heiligen Ephraem des Syrers Hym-
nen De Fide (CSCO 154/155). Louvain 1955, 50 (34).

90



Friihsyrische Epiklesen

Die Eucharistie, und insbesondere die Kommunion, wird hier nicht mit der Pas-
sion oder dem Tod Christi verbunden - obschon Ephram auch mit diesem The-
ma vertraut ist und regelmifiig in seinen poetischen Texten darauf eingeht -,
auch nicht mit der Auferstehung, wie das bei Theodor von Mopsuestia der Fall
ist, sondern mit Pfingsten. Die Motive des Feuers und des Geistes erinnern deut-
lich an die Beschreibung des Pfingstfestes (vgl. Apg 2). Der Heilige Geist, der am
judischen Wochenfest auf die Apostel hinabgestiegen ist und den Israeliten, die
sich taufen lieflen, geschenkt wurde (Apg 2,39), wohnt jetzt als Feuer und Geist
in Brot und Wein.

Die anschlieffenden Strophen verkniipfen die Anwesenheit des Geistes und
des Feuers explizit mit der Kommunion und spielen dabei auf typisch ephrami-
sche, assoziativ-poetische Weise auf biblische Szenen an, hier die Mahlzeit der
drei Médnner (Engel), die Abraham besuchten'® und das Herabrufen des Feuers
vom Himmel durch den Propheten Elia'”. Wer vom Brot isst und vom Wein
trinkt, wird vom Geist und Feuer, das in diesen Opfergaben wohnt, entziindet
und empfangt dadurch das Leben:

»Den geistigen Engeln hat Abraham Speise / der Korperlichen (Menschen) ge-
reicht und sie afen. Neues und groferes / Wunder unseres Herrn, der die Korper-
lichen / mit Feuer und Geist speist und trankt. / Feuer stieg im Zorne herab auf
die Siinder und verzehrte (sie). / Feuer der Erbarmung stieg ins Brot herab und
wohnte (darin). / Statt jenes Feuers, das Menschen verzehrte, / a3t ihr Feuer im
Brote und fandet Leben. // Auf die Opfer des Elias stieg Feuer herab und verzehrte
(sie). / Feuer der Liebe wurde fiir uns zum Opfer des Lebens. / Feuer verzehrte die
Opfergaben. / Dein Feuer, o Herr, alen wir in deiner Opfergabe.“ (X, 11-13)!®

Die Eucharistiefeier als Quelle von Geist und Leben

Der verdienstvolle Herausgeber der Werke Ephrdms, der Benediktiner Edmund
Beck, wies bereits 1954 auf die Eigenart der Aussagen Ephrams hin, ndmlich
neben der allgemeinen katholischen Lehre vom Opfercharakter und der Real-
prasenz die Lehre vom (heiligen) Geist in der Eucharistie und die Bestimmung
ihrer Wirkung als Vergeistigung, d.h. des Durchdrungen- und des Erfiilltwer-
dens durch den heiligen Geist hervorzuheben.'” Damit stellte Ephrdm im friih-
syrischen Christentum sicher keine Ausnahme dar, vielmehr entfaltete er nur
die spirituelle Bedeutung der ihm bekannten Geistepiklese und ihrer Wirkung.

16 Gen 18,8f.

17 1Kon 18,38 und 2 Kon 1,10-14.

18 E. Beck, Des heiligen Ephraem des Syrers Hymnen, 50 (35) [s. Anm. 15].

19 Ders., Die Eucharistie bei Ephrdm, in: Oriens Christianus 38 (1954), 41-67, hier: 67.

91



Reflexion

Seine theologische und spirituelle Deutung dieser Geistepiklese macht auch auf
besonders eindrucksvolle Weise klar, wie die Geistepiklese die Eucharistiefeier in
eine fiir das westliche Christentum neue, bereichernde Perspektive riickt. Wird
diese Perspektive ernstgenommen, korrigiert sie die einseitige Betonung der Eu-
charistie als Anamnese des Opfertodes, der Einsetzungsworte und dadurch auch
der Rolle des Priesters als desjenigen, der diese Worte ausspricht. Geddchtnis des
Opfertodes Christi und Teilhabe der Glaubigen an seinem Opfertod bilden keinen
Endpunkt der Feier, sie miinden aus in das Pfingstfest der Kommunion: Die Gladu-
bigen werden vom heiligen Geist erfiillt, erneuert und transformiert.

92



