Lektiire

Marie-Dominique Minassian | Fribourg

geb. 1969, Dr. theol., Doktor-Assistentin am
Department fiir Moraltheologie und Ethik
der Universitit Fribourg (CH)

marie-dominique.minassian@unifr.ch

Tibhirine ist zu einem Symbol fiir christliches Martyrium in unserer Zeit geworden.
Bedingt durch die franzosischen Quellen ist im deutschsprachigen Raum bisher v.a.
das Zeugnis des Priors der Gemeinschaft, P. Christian de Chergé OSCO, bekannt.
Die Schriften seines Mitbruders Christophe Lebreton sind bislang weitgehend nur im
Franzésischen zugdnglich. [Anm. d. Red. ]

Von der Gabe und vom Kreuz
Das Zeugnis von Christophe Lebreton, Tibhirine'

Im Jahr 1996 haben die Entfithrung und dann der Tod der sieben Trappisten-
monche von Tibhirine in Algerien die ganze Welt tief bewegt. Dadurch richtete
sich die Aufmerksamkeit der internationalen Gemeinschaft auf das algerische
Drama und den Biirgerkrieg, der das Land seit Anfang der 1990er Jahre erschiit-
terte. Der Kinofilm Von Menschen und Géttern, der zwischen 2010 und 2011 in
mehr als flinfzig Lindern gezeigt wurde, hat in hohem Maf} dazu beigetragen,

das Leben dieser kleinen Kommunitit bekannt zu machen, die ganz unscheinbar
in den Bergen des algerischen Atlas eingepflanzt war. Alle stellten sich die Frage,
die regelméfiig von den Medien wiederaufgenommen wurde, wer die Monche
entfithrt und ermordet hatte; aber daraus wurde allméhlich die Frage, warum die
Monche dort waren und worin ihr Leben bestand. Bruder Christophe, der Jiingste
der Gemeinschaft, schien von Zweifel und Angst gequdlt. Seine Schriften (Tage-
buch, Gedichte, Predigten), die zu grofen Teilen veroffentlicht sind, lassen ein
von Gott ergriffenes Herz und eine unerhorte Tiefe erkennen. Am Beginn seines
»,schonen Heftes“, das er zu seinem Namenstag erhalten hatte, lesen wir: , Als Die-

1 Die Ubersetzung aus dem Franzoésischen besorgte Peter Knauer SJ.

94



Christophe Lebreton

ner werde ich dieses Heft fiillen, damit es dazu dient, Freude zu bringen und Le-
ben aus dem Bund.“? In diesen Zeilen driickt sich sein ganzer geistlicher Weg aus.

Das ,Ich liebe dich” Gottes

Christophe, geboren am 11. Oktober 1950 in Blois (Frankreich), stammt aus einer
grofden biirgerlichen Familie mit zwolf Kindern. ,,Sicher beginnt dort fiir mich die
Kirche“, sagt er in einer seiner ,Selbstvorstellungen®, die seinen Weg als Monch
begleiten. Das Gebet vor dem Schlafengehen zusammen mit seiner Mutter ndhrt
von frithester Kindheit an sein Verhdltnis zu Gott. Die Krankheit seiner Grof3-
mutter bedeutet einen wichtigen Einschnitt: ,An Groffimutter erinnere ich mich
auch, als sie todkrank war: und Du bist es, den ich bitte, an ihre Stelle treten zu
diirfen. Angesichts des Leides spiire ich Deine Ndhe und Sorge. Und ich habe den
Eindruck, dass es eine Aufgabe gibt. Verlangen nach Lebenshingabe.“? Christophe
will nun Priester werden. Er tritt in das Kleinseminar von Blois ein und verbringt
dort seine Schulzeit bis zum achtzehnten Lebensjahr. Er muss sich fiir sein kiinf-
tiges Studium entscheiden. Es ist die vom Mai 1968 geprégte Zeit. Christophe tritt
aus dem Kleinseminar aus und schreibt sich an der Juristischen Fakultit in Tours
ein. Er erwdgt, den Glauben beiseite zu lassen. Aber er bekommt eine Stelle als Er-
zieher im Kleinseminar von Tours.

Christophe fiihrt ein normales Studentenleben. Er lernt seine ersten Liebes-
beziehungen kennen. Zu einer jungen Frau wird er das ,Ich liebe dich“ sagen, das
grofier ist als er selbst; ein ,,Ich liebe dich“, das von deren Seite unbeantwortet
bleibt. Christophe findet sich auf sich selbst zuriickverwiesen: auf seine eigene
Nicht-Antwort gegeniiber dem Gott, der ihn von Kindheit an begleitet, dem Gott,
den er unbeachtet ldsst, um seine eigene Unabhédngigkeit zu leben. Das ist seine
Quellerfahrung. Dieses ,Ich liebe dich“ wird sein ganzes Leben durchdringen,
nicht als das, welches er selbst im eigenen Namen sagt, sondern als die Antwort,
die er Gott geben will und einer Welt, die darauf wartet.

Auf dem Weg als Student werden ihm zwei Menschen helfen, seine Antwort
zu finden: zuerst Abbé Pierre, Griinder der Emmausgemeinschaft; Christophe
war ansprechbar fiir die radikale Botschaft, die er zugunsten der Armsten an die
Gesellschaft gerichtet hat: ,Abbé Pierre ist wie ein Prophet. Was er tiber Gott
sagt, spricht mich an und motiviert meinen ,zivilen‘ Einsatz fiir die am meisten
Leidenden und meinen Kampf fiir eine gerechtere Welt. Ich spiire die Herausfor-
derung: Wie kann meine Existenz mit diesem ,Einsatz‘ zusammenstimmen, der
mehr und mehr Raum in meinem Leben einnimmt?“4 Christophe ist davon so
betroffen, dass er ein ,nicht-religidses Geliibde, arm zu bleiben“ ablegt.

2 C.Lebreton, Journal. Tibhirine 1993-1996. Le souffle du don. Montrouge 2012, 30 [8.8.1993].
3 Journal, 146 [1.12.1994].
4 Journal, 147 [1.12.1994].

95



Lektiire

Die Armut wird bestimmend fiir seinen Weg sein, als seine Sorge, sein Kriterium
fiir ein gesundes geistliches Leben. Davon ist er beriihrt. Seine ganze Energie und
sein Lebensprojekt, sein Gliick sind kiinftig nicht mehr denkbar ohne die Armen.

Eine ebenso bestimmende Gestalt ist Bruder Charles de Foucauld. Christophe
fiihlt sich getroffen von diesem Dandy, der ein ziigelloses Leben fiihrt, bis er der
Liebe Jesu begegnet. Ihre beiden Leben gleichen sich. Am Ende seiner Studien, im
Juli 1972, will sich Christophe der geistlichen Familie von Charles de Foucauld
anschlieflen und Kleiner Bruder Jesu werden. Er wendet sich an deren Ausbil-
dungshaus. Er steht wie unter Zeitdruck: ,Ich habe keine Zeit mehr zu verlieren,
denn die Zeit gehort mir nicht mehr, sie gehort Ihm (...) Wichtig ist nur, Gott
nicht warten zu lassen.“> Er begibt sich deshalb auf die Suche nach einem mog-
lichen freiwilligen sozialen Dienst (FS]) in einer nahen Gemeinschaft der Klei-
nen Briider Jesu. Nach einigen Wochen erhdlt er eine Stelle als Lehrer in einem
Armenviertel in Hussein-Dey in Algerien. Er reist im September 1972 ab. Dort
erwartet ihn ein Schock: ,,Am hellen Tag breitet sich provozierend die Armut in
dieser riesigen Stadt aus mit ihrer wimmelnden Bevolkerung und Schwirmen von
Kindern und Jugendlichen, die arbeitslos sind (...) Und ich, reich, aber zugleich
arm, weil ich lernen muss sie zu lieben und mich deshalb von so vielen Dingen
16sen muss. Moge diese Zeit wie Einkehrtage sein vor meinem bleibenden Lebens-
einsatz.“¢

Er wird dort zwei Jahre bleiben, in enger Verbindung mit dem Ortspfarrer
Pere Joseph Carmona, der sein Spiritual ist. Durch ihn lernt er in Einkehrtagen
die kleine Gemeinschaft von Tibhirine kennen: ,,Sie sind zu acht und leben sehr
einfach mitten unter Armen. Einer der Briider ist Arzt und kiitmmert sich um die
Leute in den Bergen; und dann helfen sie zum Zusammenhalt der Familien, und
vor allem beten sie.“” Der Blitz schldgt ein. Christophe besucht weiterhin von Zeit
zu Zeit die Gemeinschaft, und es wichst in ihm ein Verlangen. Seinem Tagebuch
vertraut er an: , Trappist, wenn Gott will.“8 Mit Pére Carmona spricht er {iber sei-
nen Plan.

Auf dem Weg nach Tibhirine

Tibhirine ist keine fiir die Aufnahme und Ausbildung eines jungen Menschen ge-
eignete Kommunitdt. Man stellt ihm daher zur Wahl, sich fiir seine Ausbildung
entweder nach Notre-Dame d‘Aiguebelle, das Mutterhaus von Tibhirine, oder
nach Notre-Dame de Tamié in Savoyen zu begeben. Christophe wihlt letzteren

Brief an seine Eltern vom 6.7.1972.

Brief an seine Eltern, Oktober 1972.

Brief an seine Eltern, 31. Dezember 1973.
Unveroffentlichtes Tagebuch, 24.10.1973.

XN

96



Christophe Lebreton

Ort: ,,Das Zeugnis der Freude im Chorgebet, die Gesichter, die Gebdude, ein Blu-
menstraufl neben dem Altar, eine ,nicht zu grofRartige‘ Gemeinschaft, das wirt-
schaftliche Leben ausgeglichen, was der Armut Zeugnis zu geben erlaubt, die Ge-
genwart junger Novizen (...) Fur die Zukunft kommt es darauf an, meine Wahl zu
leben. Vielleicht werden meine Griinde ein anderes Gesicht bekommen.“’

Eine beachtliche Klarsicht fiir diesen jungen Mann, der erst 24 Jahre alt ist.
Christophe tritt also als Postulant im Oktober 1974 ein. Das Novizengewand
empfangt er zu Weihnachten desselben Jahres. Die Lehrzeit fiir das monchische
Leben ist hart. Christophe muss mit sich selber umgehen, mit seinem Charakter,
der zum Ubermaf neigt. Aber er macht weiter. Vor allem stellt sich die Frage, fiir
die Beendigung seiner Ausbildung in die Gemeinschaft seiner urspriinglichen
Wahl zu gehen. Er kommt am 11. Mai 1976 nach Tibhirine. Der Kontrast ist ge-
waltig. Er findet sich in einer kleinen Gemeinschaft wieder, die in Armut inmit-
ten eines muslimischen Dotfes lebt. Sein Leben als Monch wird auf eine harte
Probe gestellt. Dennoch legt er am 31. Dezember 1976 seine ersten Geliibde ab.
Doch das Leben in Tibhirine erweist sich als zu schwierig fiir ihn. Seine Oberen
sind sich dessen bewusst und versuchen, seine Berufung zu erhalten. Man kommt
zu der Entscheidung, ihn nach Tamié zuriickzuschicken.

Es ist fiir Christophe ein grofier Schmerz, Tibhirine zu verlassen, aber er
stimmt zu. In Tamié wird er sich am 1. November 1980 definitiv binden. Nach
einiger Zeit verzichtet er im Geist der Armut darauf, Priester fiir den Dienst in der
Gemeinschaft zu werden. Er wird zur Ausbildung nach Troyes geschickt, um den
Beruf des Tischlers zu erlernen. Christophe lebt fiir einige Monate auferhalb des
Klosters unter jungen Leuten. In seiner freien Zeit geht er in die Armenviertel, um
dort Lese- und Schreibunterricht zu geben. Sein Aufenthalt dort hat bei denen,
die ihn kennengelernt haben, eine Leuchtspur hinterlassen.

Einige Jahre spdater wird er am Fest der heiligen Griinder von Citeaux, am
26. Januar 1986, mit drei Briidern zur Verstdarkung in die Abtei Dombes gesandt.
Christophe wird dem Géstebereich zugeordnet. Die Begleitung der Géste erweckt
in ihm das Verlangen, doch Priester zu werden. Dennoch meldet er sich freiwillig,
der Gemeinschaft von Tibhirine bei ihrem Plan einer Griindung in Marokko Hilfe
zu leisten. Deshalb kommt er im Mai 1987 wieder nach Tibhirine zuriick. Chri-
stophe ist derselbe, aber gestarkt durch diese zehn Jahre mit vielen Erfahrungen.
Er wird fiir den Garten bestimmt und arbeitet mit verschiedenen Dorfbewohnern
zusammen. Sein Tagebuch bezeugt, wie tief diese Beziehungen wurden. Mit Hilfe
eines Priesters des Ortlichen Klerus wird er weiter ausgebildet. Im Juni 1989 wird

9 Brief an den Abt von Tamié, 16.7.1974.

97



Lektiire

er zum Diakon und im Januar 1990 zum Priester geweiht. Den Sinn dieser Weihe
erlautert er fiir seine Familie so: ,Man wird nicht fiir sich selber Priester. Ich bin
Bruder in einer Gemeinschaft, und diese Gemeinschaft ist dazu da, die ganze
Welt anzunehmen, ihr ein Haus und einen Tisch anzubieten. Dort nimmt Jesus
Platz. Bei einer solchen Weihe ist es schon zu sehen, wie uns eine lebendige, brii-
derliche und liebevolle Kirche versammelt. Sie vermag unsere Unterschiede zu
umfassen (...) Jeder und jedem gilt dieses schone Wort, ,geweiht‘ zu werden. Es
hat seine Bedeutung fiir eine Krankenschwester, in der Schule, daheim, in einem
Biiro, (...) wenn man leidend darniederliegt. Die GABE ist die wahre Bewegung,
die fidhig ist, mein Leben in Gang zu bringen. Ich muss nur ihr gehorchen, mich
,weihen‘lassen.“!° Die Gemeinschaft folgt nun in ihrem Leben dem Rhythmus
von Algerien und seinem zunehmenden Drama.

Burgerkrieg

Der Biuirgerkrieg entsteht als Folge gescheiterter Wahlen, die zu einem Sieg der
yIslamischen Heilsfront“ gefiihrt hatten. Es folgen Notstand und Gewaltausbrii-
che. Ausldander sind erst betroffen seit der Entfithrung franzosischer Diplomaten
im Oktober 1993. Als sie freigelassen werden, bringen sie ein Ultimatum mit: Alle,
die das Land nicht bis zum 1. Dezember verlassen haben, miissen mit Gewalt von
Seiten der Islamisten rechnen.

Bruder Christian beginnt, sein berithmtes , Geistliches Testament“ zu schrei-
ben. Am Tag nach Ablauf des Ultimatums setzen die ersten Ermordungen von
Ausldndern ein. Am 14. Dezember werden auf einer Baustelle wenige Kilometer
von Tibhirine entfernt vierzehn Kroaten enthauptet. Die Kommunitat steht
unter Schock. Diese Arbeiter waren Christen. Sie kamen fiir die grofien Feste zu
der Gemeinschaft. Am Weihnachtsabend taucht der gleiche , Kriegsherr“, dem
die Ermordung der Kroaten zugeschrieben wird, in Tibhirine auf. Der Film Von
Menschen und Gottern rekonstruiert sehr treffend das Auge in Auge des Komman-
danten mit Bruder Christian, der dessen Forderungen alle ablehnt. Wahrend des
Uberfalls der bewaffneten Gruppe hatten Christophe und ein anderer Bruder sich
im Keller versteckt, wie es am selben Morgen fiir einen solchen Fall im Kapitel
beschlossen worden war. Sie blieben dort einige Stunden in der Meinung, ihre
Briider seien ermordet. Erst die Glocke fiir die Weihnachtsvigil 1dsst sie heraus-
kommen. Sie sind am Leben - und sie feiern Weihnachten. Aber dieser , Besuch*
bringt fiir die Kommunitdt und im Herzen jedes Bruders die Zdsur zwischen
einem Davor und Danach.

10 Brief an seine Eltern, 15.9.1989.

98



Christophe Lebreton

Nattirlich stellt sich die Frage, ob man das Land verlassen soll. Eine gemeinschaft-
liche Unterscheidung wird von einigen nahen Freunden und von Mgr. Teissier
begleitet. Schliefilich fillt die Entscheidung zu bleiben. Doch werden einige
Briider zum Studium oder fiir vorgezogene medizinische Untersuchungen nach
Frankreich geschickt. Es werden Vorsichtsmafinahmen getroffen. Die Seiten des
Tagebuchs von Bruder Christophe bieten eine betende Lektiire der Ereignisse und
vor allem der sich daraus ergebenden Fragen. Sein Sich-Verstecken an Weihnach-
ten scheint ihn zuriickzuverweisen auf sein Verlangen, dem zu entsprechen, was
Gott von ihm, von seinen Mitbriidern erwartet: ,Zur Vigil ist Lot an der Reihe, die
Flucht zu ergreifen: Verschwinde, um dein Leben zu retten. Vorher hatte er das
Bose angeklagt. Bedroht, war er von jemandes Hand gerettet worden. Diese hatte
ihn in das Haus hineingeholt, aber ihn danach auch wieder weggeschickt. Dies
kann Klarheit in unsere Situation bringen. Wichtig ist es, Deine Hand nicht los-
zulassen. Du bist starker als alle Starken.“!!

Im Monat Mai des folgenden Jahres werden die Ordensleute zur direkten Ziel-
scheibe. Bruder Henri und Schwester Paul-Héléne werden am Ort ihres Apostolats
ermordet. Bruder Christophe sieht darin den Ruf, sich noch stirker in seinem Or-
densleben zu engagieren. Er bittet um Teilnahme am Ribat, einer islamisch-christ-
lichen Begegnungsgruppe, die Christian de Chergé und Claude Rault gegriindet
hatten und der sich bald eine Sufi-Bruderschaft aus Médéa anschloss. Dies ist, so
wird Christophe sagen, eine monchische Weise, dem umgebenden Druck und
dem die Atmosphire vergiftenden Mord zu widerstehen: ,Man mochte dazwi-
schentreten, sich selber einsetzen, um dieses tdgliche Massaker zu beenden. Das
muss durch einen wahrhaftigeren und vollstindigeren Einsatz im Gebet gesche-
hen.“1?

Christophe fasst den Alltag in Tibhirine auf einfache Weise zusammen: ,,Man
lebt gemeinsam auf einer Erde der Hoffnung. Man bearbeitet sie. Man gehort zu
den Bewohnern deines Hauses. Dort lebt man. Dort betet man. Man bleibt dort
bis zur Todesstunde. Zusammen wohnt man in deiner Hand. Wer kénnte uns aus
diesem offenbaren Gliick herausreiflen?“!

Ergreifend ist der letzte Eintrag in seinem Gebetsheft, datiert vom 19. Mirz,
nur eine Woche vor der Entfithrung der Monche: ,Ich war gliicklich, der Eucha-
ristie vorzustehen. Es war als hore ich die Stimme Josephs, die mich einlddt, mit
ihm und dem Kind Psalm 100 zu singen: Ich will Gerechtigkeit und Giite be-
singen (...) Ich will auf dem vollkommensten Weg gehen. Wann wirst du zu mir
kommen? (...) ICH WERDE WANDELN mit vollkommenem Herzen.“!*

11 Journal, 65 [24.1.1994].
12 Journal, 138 [11.10.1994].
13 Journal, 178 [7.5.1995].
14 Journal, 238 [19.3.1996].

99



Lektiire

Spiritualitat der Gabe

Ein kleines Wort fasst Christophes Spiritualitit zusammen; es durchzieht alle
seine Schriften wie ein starker Atem: ,,Gabe“. Die Gabe verweist auf die Sache,
die gegeben wird, aber auch auf den Geber und den, der die Gabe empfiangt. In
Gott tragt die Gabe einen Namen: Heiliger Geist. Christophe gibt der Gabe noch
eine viel weitere Resonanz. Die folgenden Texte wollen - ohne systematischen
Anspruch - auf die Bedeutungsvielfalt von ,,Gabe“ bei Christophe hinweisen. Je
nach Kontext bezeichnet es Christus, ,,die Gabe als Ereignis“, den Heiligen Geist,
oder ferner das am Kreuz ausgesagte ,,Ich liebe dich“ Gottes, oder schlief8lich das
Geschehen der Eucharistie, ,,die Hingabe Jesu, die durch meine Hinde geht“. Die
Gabe ist Gott als Liebe. Dies ist der Atem, dem zu ,,gehorchen“ ist: ,,Da ich wieder
aufbrechen - und mich (in deine Hande) ausbreiten muss: In dieser gewohnlich-
en Zeit kehre ich zur Quelle der Gabe zuriick: zu deinem Herzen, wo ich der Ge-
liebte bin (...), um gegeben zu werden.“!

Es ist auch die Gabe, die ankommt, wenn sich das Leben vollendet: ,Montag,
8. Mai. Bruder Henri und Schwester Paule-Héléne, frei in der Gabe, welche sie
in der Casbah in ihrem Dienst ergriffen hat.“1® Die Gabe ist eine Berufung: , Dir
folgen bedeutet, in das PASCHA einzutreten, sich einzusetzen fiir das, was o6ffnet.
Gott folgen, in deiner Gegenwart wandeln, der Gabe zugehdoren.“1”

Christophe hatte, als der Mord entfesselt wurde, diese Einsicht: ,,Du bereitest
fiir mich den Tisch vor meinen Feinden. Die einzige Haltung, die dem Bosen wi-
dersteht, die angesichts von dessen Entschlossenheit zu toten, standhdlt, ist die
Gabe.“!8 Die Macht der Gabe ist ,,mdchtiger als der Mord“". Die Gabe ist jene tie-
fe Anziehung, die vom Vater herkommt und zum Vater zuriickkehrt: ,Sonntag.
Und ihr, wollt auch ihr weggehen? Weggehen. Jesus weif3, was das bedeutet: Dem
Vater entgegenhandeln, der uns ihm gibt, der Gabe sich verweigern, die mich zu
dir hinzieht. Und in dir gehe ich zum Vater.“?° Weggehen ist ja die Frage, die sich
der Kommunitdt gestellt hat. Weggehen wiirde bedeuten, sich der Erfahrung zu
entziehen, um zu leben: , Ihr habt als reine Gabe empfangen. Gebt das Ganze als
reine Gabe. Das heifst mit der GABE iibereinzustimmen (ganz und einfachhin).“?!

Dies zeigt, wie Christophe die ganze Forderung der Gabe, ihre Radikalitat
erfasst hat: ,Die Gabe erfasst den Leib - sonst wire sie nur die Vorstellung von
Gabe. Mein Leben verlieren, das ist die Gabe, anzunehmen oder zu lassen. “%?

15 Journal, 229 [8.1.1996].
16 Journal, 178 [8.5.1995].
17 Journal, 136 [9.10.1994].
18 Journal, 130 [26.8.1994].
19 Journal, 96 [29.3.1994].
20 Journal, 130 [21.8.1994].
21 Journal, 116 [7.7.1994].
22 Journal, 91 [16.3.1994].

100



Christophe Lebreton

Der Ort der Wahrheit ist der Vollzug der Eucharistie: ,Aufgrund deines Wortes,
Jesus, habe ich die GABE genommen, die Gabe, die dich gibt, ich habe sie genom-
men, wie man den Kuss empfingt, den besten Teil wie im Voriibergehen. Ich habe
sie ergriffen und werde sie nicht loslassen. Gehorchen heif3t, an der Gabe teilha-
ben.“®

Die Eucharistie, das Evangelium verweisen unausweichlich auf den Alltag:
»Was uns geschieht, geht tiber uns hinaus: der zu trinkende Kelch. Hier bist du es,
der ihn gibt. Der Rest, ganz am Ende des Weges, ist immer wieder tdglich mit dir
in die Hande des Vaters zu geben, der grofier ist. Die Entscheidung der gekreuzig-
ten Liebe ist also durchaus das, was Christian vorgelebt hat, die Entscheidung ver-
trauender Liebe (...) Das ist Freisein: Zur Gabe entschieden zu sein.“**

Christophes Verlangen ging in Richtung einer Entscheidung. Einige Tage
nach dem Islamisten-Ultimatum schrieb er: ,,Nach der Vigil. Ja, ich habe deine
Entscheidung getroffen, die Entscheidung als treuer Zeuge, deine Entscheidung
als Sohn: Hier bin ich, Vater, um deinen Willen zu tun; deine Entscheidung als
Bruder. Es gibt keine groflere Liebe als die, sein Leben fiir die zu geben, die man
liebt. Natiirlich versuche ich stindig, mich aus dem Ergriffensein von der Gabe
loszureifien. So muss ich jeden Tag deine Entscheidung, Leib und Blut, treffen, bis
zum ENDE.

Und wenn ich geboren werden miisste, / bin ich wirklich bereit / zu dieser
Moglichkeit / die in Gott herbeikommt / von dem Ursprung her? / Bin ich bereit,
von Dir her zu beginnen, / zu leben zu beginnen im festen Blick auf Dich? / Weih-
nachten, Ursprungspunkt, Quellpunkt vom Vater, / Ausgangspunkt, Weg hin
zum Vater / Sohn sein und nicht mehr. Diese Schlichtheit ist extrem / und fordert
mich heraus. Zustimmen tibersteigt meine Krafte.

Du musst mich, Vater, / von mir 16sen durch die Anziehungskraft des gelieb-
ten Sohnes / und mich die GABE erkennen lassen, / wie er geliebt zu sein: / Ich
brauche Deinen Atem, / um teilzunehmen / an der 6sterlichen Begegnung / im
erstgeborenen Sohn als neu Geborener. / Im Grunde bin ich bereit zu sterben.“*

Bruder Christophe konnte natiirlich nicht den ganzen Weg ermessen, der zu ge-
hen war, damit die Gabe tatsdchlich seine ganze Freiheit und sein Verlangen, ihr
zu entsprechen, durchdringe. Es ist der ganze Weg der Menschwerdung, der ihn
im Gebet ergreift: ,Ich liebe Dich. Ich liebe Dich. Seit der Messe am Sonntag - es
war gerade der Augenblick, ,Vater unser‘ zu sagen zu wagen - diese Worte arbeiten
an mir und gewinnen ihren ganzen Sinn an meinem Leib, an diesem Leib der Ge-
meinschaft, zu der ich gehére: die ALLMACHTIGE GABE. “%

23 Journal, 89 [13.3.1994].
24 Journal, 83f. [2.3.1994].
25 Unveroffentlichtes Tagebuch, 9.12.93.
26 Journal, 43 [1.12.1993].

101



Lektiire

Im Gebet, im eucharistischen Opfer lernt man die Gabe in ihrer ganzen Wahrheit:
»2Wihrend der Eucharistie, als ich den Leib in meinen Handen hielt, habe ich die
Unterweisung in der Loslosung empfangen: Deine Loslosung fithrt mich in die
Gabe hinein: Nehmt und esst alle davon. Deine Freiheit, unbehindert, ohne Mafs.
Ich muss nur dem gehorchen, was du tust. Tag fiir Tag, ohne anderen grof3en Plan.
In dir, Jesus, 16se mich von mir.“?”

Riickkehr zum ,lch liebe Dich*

Die Gabe hat die Gestalt eines ganz bestimmten Ereignisses angenommen, auf
das Christophe wie auf einen Ursprungsort zuriickkommt: , Das ,Ich liebe dich‘ in
meinem kleinen Zimmer in Tours ist die Gabe, die mein Leben in einen Tranen-
strom verwandelt hat. Es war Jesus in mir, der sich offenbarte, der die Liebe des Va-
ters bezeugte, der Bernadette, der Welt das ,Ich liebe dich‘ offenbarte. Darin liegt
die Erfahrung der grofiten Armut, der des ,Ich liebe dich‘ ohne Maf}, das mich mir
wegnimmt, dem Herrscher, dem Liigner. Dieses ,Ich liebe dich‘ hat alles gesagt:
Das ist immer wahr. Das liegt mir am Herzen: Gekreuzigte Wahrheit. “?

Dieses Ereignis hat ein Vorher und ein Danach geschaffen. Im Danach ent-
standen zwei aufeinanderfolgende Einsichten. Die erste ist diese: ,Nach nichts
anderem mehr sich zu sehnen, als der GABE Gottes fihig zu werden. Um dahin zu
gelangen, muss man verschiedene Stufen der Demut ersteigen.“*

Alle geographischen Verdnderungen, die Christophe seit diesem ,,Ich liebe
dich“ in dem kleinen Studentenzimmer erlebt hat, finden ihre letzte Erkldrung in
dieser Antwort, die er der Liebe geben will, die ihm entgegenkommt und ihn in
die Gegenseitigkeit dieses ,Ich liebe dich“ anzieht: ,,Die Klausur ist dieser empfan-
gene Ort, wohin mich der Ruf fithrt, wo der Gehorsam hort und sich an das Wort
hailt. Festigkeit des gegebenen Jaworts. Freiheit der Gabe. Vater, hier bin ich.“3°

Die zweite Einsicht entfaltet sich in der Zeit seiner Priesterweihe. Er vertraut
seinem Freund Bruder Didier an: ,,Jch muss nur Diener der GABE werden.“?! Das
beinhaltet ein forderndes An-sich-geschehen-Lassen: ,Voran. Die GABE wirken
lassen, die einfach an meine (eines jeden von uns) Armut appelliert.“*? Und an an-
derer Stelle notiert Christophe dazu: ,,Ich werde geliebt / Diese Gewissheit drangt
sich mir auf, allméhlich / sanft / mit Macht / in mir / und verpflichtet mich der
Gabe / damit die Welt erkenne / dass sie geliebt ist / mit Liebe.“%

27 Unverodffentlichtes Tagebuch, 20.6.1993.

28 Unveroffentlichtes Tagebuch, 1991.

29 Unveroffentlichtes Tagebuch, 1985.

30 Unveroffentlichtes Tagebuch, 1988.

31 Brief an Bruder Didier in Tamié, 18.1.1990.

32 Brief an seine Eltern, 23.7.1993.

33 Schluss des Briefes an Bruder Didier, 1.1.1993, veroffentlicht in: Frere Christophe moine-martyr de Tib-
hirine, Aime jusqu‘au bout du feu. Cent poémes de vérité et de vie. Annecy 1997, 7.

102



Christophe Lebreton

Nicht zuletzt bedeutet von der Gabe her leben eine Sendung zu empfangen. Er
wird jetzt der ,Diener, der schreibt“®, der ,tagtdglich die Gabe niederschreiben“
will.3s Was geschieht ihm?, Etwas an meinem Fleisch hat die Gestalt der Schrift-
lichkeit angenommen. Das heif3t, die Geschichte geht, so glaube ich, dorthin,
wo du weif3t, und ich hoffe in die Ndhe der Entbléfung fiir die allméchtige Gabe.
Was bald geschehen wird, zerreif3t mich und durchdringt mich.“3¢

Auch hier ist die Herausforderung vollkommen klar: ,Wenn die Gewalt zer-
stort, verunstaltet, verzweifelt (...), versucht ein jeder von uns, die Spannungen
anzunehmen, von denen die Armen als erste betroffen werden. So leben wir als
Briider, - nicht ohne Schwierigkeiten, nicht ohne Stinde - auf die Wahrheit hin,
die gekreuzigte. Auf die Liebes-Gabe hin.“%”

Die Gabe ist jener Hintergrund, der das innere und das gemeinschaftliche
Leben unterfangt. Dieses ,Ich liebe dich“ ankommen lassen, darin besteht der
Dienst des Monches, des treuen Zeugen in diesen dunklen Stunden: ,,An diesem
Morgen schrieb ich: Zu welcher Entscheidung fithrst du mich, Jesus? Bei Maria
hore ich in Schweigen und Frieden und lasse die Liebe auf mich kommen. Gleich
werde ich auf dem Altar alles das annehmen, was du willst und werde dich wirken
lassen. Die Eucharistie ist zu uns gekommen. Wir haben hier deiner gedacht. Die
Entscheidung ist gefallen. Deine gekreuzigte Liebe habe ich gegessen und dein
Blut getrunken. Siehe, Mutter, ich bin dein Sohn, wie er gesagt hat. Ich bin dein
Sohn im Geist. Lehre mich die Gabe, wie bei ihm bis zum Schluss. Ergreife mich
wieder, wenn ich mich dem Ergriffenwerden von der Gabe entziehen will. Evan-
gelisiere mich von Grund auf.“3

Das neue Leben von Jesus Christus her zu erlangen ist gleichbedeutend damit,
fiir die Gabe geboren zu werden. Diese Geburt verlduft tiber das Kreuz, das Chri-
stophe so gegenwartig und so inhaltschwer ist: ,,Um Subjekt des Verbs Geben zu
werden - keine grofiere Liebe! -, gibt es keinen anderen Weg als die Beziehung.
Doch die Beziehung zu dir, dem Gekreuzigten, fithrt zur Erkenntnis der Gabe, die
als Kreuz, als Leiden zu uns kommt. Wie durchhalten, wenn ich mich nicht an
dich halte. Du gibst dein Leben, damit ich lebe, bis hin zum Sterben, wenn no-
tig.“%?

Dort, am Kreuz, vollendet sich die Gabe - in der Sendung als Bruder: ,Das
Bewusstsein, dein geliebtes Kind zu sein, / ist das Bewusstsein einer Sendung, der
Bruder zu werden, / und die Profess als Bruder und Sohn / erfiillt sich am Kreuz.“4°

34 Journal, 31 [10.8.1993].

35 Journal, 29 [8.8.1993].

36 Brief an eine libanesische Ordensfrau, 29.10.1993.
37 Brief an Mutter Trees, 14.11.1993.

38 Unveroffentlichtes Tagebuch, 1993.

39 Journal, 210f. [23.7.1995].

40 Aime jusqu‘au bout du feu, 124 [s. Anm. 33].

103



Lektiire

Es gibt keinen anderen Weg als den des Meisters. Alles beginnt und endet mit
dem Kreuz, wie bei Jesus, dem ,,Geschehen der Gabe“. Dann wird das Kreuz zu
Freude.

Im Kreuz ist Leben

Bruder Christophe ermutigt uns, wie er im Atem der Gabe zu leben. Das ist der
ganze Raum seines Verlangens, das sich allméhlich von diesem Wort der Frei-
heit her erfassen ldsst: ,Auf dem Weg iiber dich / Ich komme dir zuvor: Ich bin/
Auf dem Weg tiber dich / bin ich dir voraus / und gebe dir ein den Weg / und
verpflichte dich in Wahrheit / Ich taufe dich in meinem Kreuz / GEH, / nimm
mein ,Ich liebe dich‘, / sei ich.“#?

Christophe bietet uns hier die Elemente einer intensiven Taufmystik. Wir finden
die drei Zeiten der Gabe wieder, die wir identifiziert hatten. Alles beginnt beim
»Ich bin“oder beim ,,Ich liebe dich“ Gottes. Das ist das Ereignis der Gabe. Die
zweite Zeit ist die seiner Annahme, der Inkarnation. Dieses Ereignis im eigenen
Leben anzunehmen, braucht Zeit, ,viel Zeit“, sagt Christophe. Das Leben durch
das Kreuz ist die dritte Zeit der Gabe, die dazu ruft, das ,Ich liebe dich“ weiter zu
tragen durch Wort und dadurch, dass man Er wird.

Vereint mit dem Zeugnis ihrer Briider und Schwestern, die in diesen schwar-
zen Jahren in Algerien geblieben sind, stellen sie heute im grofien Schatz der
Kirche den Beitrag der kleinen Kirche von Algerien fiir die Universalkirche dar.
Dieses Zeugnis geht heute weiter in Notre-Dame de 1‘Atlas in Midelt und tiberall,
wo sich die Herzen von dem ,,Ich liebe dich“ Gottes ergreifen lassen.

41 Ebd., 154 [s. Anm. 33].
42 Aime jusqu‘au bout du feu, 172 [s. Anm. 32].

104



