
Cyrill Schäfer OSB (Hrsg.)
Solesmes und Beuron
Briefe und Dokumente 1862-1914 

Studien zur monastischen Kultur; Bd. 6. St. Ottilien: 
Eos Verlag 2013. 660 S. ISBN 978-3-8306-7616-4, kart., 
39,95 €.

In dem über 600 Seiten starken Editionsband 

hat Cyrill Schäfer Briefe zwischen Solesmes und 

Beuron aus der Zeit zwischen 1862 und 1914 

vorgelegt. Chronologisch geordnet bezeugen 

die Dokumente aus den Archiven von Beuron, 

Solesmes, Ligugé, Maredsous, St. Paul vor den 

Mauern und Sigmaringen das Wiederaufleben 

des Benediktinerordens nach der Säkulari

sation. Abt Prosper Guéranger (1805-1875), 

die Bonner Brüder Maurus (1825-1890) und 

Placidus Wolter (1828-1908) und die Fürstin 

Katharina von Hohenzollern (1817-1893) sind 

die wichtigsten Partner der Korrespondenz. 

Die Briefe illustrieren die Rolle der Liturgie im 

theologischen Aufbruch aus der Neuscholastik 

ebenso wie die zunehmende Vernetzung der 

französischen und deutschen Benediktiner. 

Die liturgische und monastische Erneuerung 

um Solesmes und Beuron steht mitten in der 

spannungsreichen Theologiegeschichte nach 

der Säkularisation, die mit dem politischen und 

kulturellen Zusammenbruch 1918 noch einmal 

an Dynamik gewann. Liberale Katholik(inn)-

en, die entgegen der zunehmenden Ghettoisie-

rung des Katholizismus eine Öffnung zur Welt 

und zur neuzeitlichen Philosophie anstrebten, 

standen einer rein innerkirchlich orientierten 

neuscholastischen Theologie gegenüber, die die 

Fakultäten dominierte. Im Umfeld der Beuroner 

Neugründung kommen diese Spannungen zum 

Tragen. So hatten sich die Wolters zeitweilig im 

Schülerkreis um Anton Günther (1783-1863) 

bewegt. Der Philosoph, ehemalige Jesuit und 

Privatgelehrte arbeitete an einer Alternative zur 

Neuscholastik und wurde 1857 durch den Hei-

ligen Stuhl verurteilt. Er hatte die Abtei St. Paul 

vor den Mauern, besonders Abt Simplicio Pap-

palettere (1815-1883) und die Brüder Wolter, 

dazu inspiriert, die philosophisch-theologische 

Reform und benediktinische Spiritualität in 

einer Benediktinerakademie zu verbinden und 

so die jesuitische Gregoriana zu ergänzen. An 

seiner Verurteilung hatte u.a. der Neuscholas

tiker Josef Kleutgen SJ als Mitarbeiter der In

dexkongregation gearbeitet, den wiederum 

Katharina aus dem Franziskanerinnernkloster 

Sant'Ambrogio kannte (vgl. Hubert Wolf, Die 

Nonnen von Sant'Ambrogio. Eine wahre Ge-

schichte. München 2013, 35). 

Die spirituelle Erneuerung des monastischen 

Lebens trug einen wertvollen Teil zur Theolo-

giegeschichte noch der ersten Hälfte des 20. 

Jhs. bei, sodass die hier erschlossenen Quellen 

über die eigentliche Ordensgeschichte hinaus 

relevant sind. Die Zusammenfassung vor je-

dem Brief ermöglicht dem/der Leser(in) einen 

inhaltlichen Überblick. Sehr hilfreich ist das 

Personenregister im Anhang, das allerdings nur 

die unmittelbar mit der Ordensgeschichte ver-

bundenen Protagonist(inn)en anführt, wobei 

Guéranger fehlt. Leider bleiben eine stärkere 

Herstellung des profan- und kirchengeschicht-

lichen Zusammenhangs in Anmerkungen 

und eine intensivere Kontextualisierung in 

der Einleitung aus. Die Verknüpfung mit den 

zeitgenössischen theologischen Spannungen 

schneidet die Einleitung knapp an, Katharinas 

Erlebnisse in Sant'Ambrogio werden in Fußno-

ten erwähnt (81; 303), ein Biogramm Günthers 

fehlt im Register. Die Wiederbelebung des bene-

diktinischen Mönchtums in Preußen wird als 

„neue Idee“ nach dem Scheitern der Benedikti-

nerakademie in St. Paul vor den Mauern einge-

führt, ohne einen Zusammenhang herzustellen 

(vgl. Einleitung, 11). Als spiritueller Neuauf-

bruch lebte die benediktinische Erneuerung 

des 19. Jhs. in der stärker reformorientierten 

Liturgischen Bewegung der Zwischenkriegszeit 

fort. Das geistliche Leben aus der Liturgie he-

raus zu gestalten beinhaltete im 19. ebenso wie 

im beginnenden 20. Jh. neben dem altkirch-

Buchbesprechungen

105

Buchbesprechungen



lichen Ressourcement und der Verbindung 

von liturgischer Erneuerung und Kritik an der 

Moderne v.a. eine Abkehr von der Neuscholas

tik. Vor diesem Hintergrund betrachtet war 

die frühe Verbindung der Wolters zu Günthers 

reformorientierter Theologie durchaus mit 

ihrem Engagement im späteren monastischen 

Frühling verbunden. Die neue Profilierung des 

Benediktinerordens „gegenüber den anderen, 

mehr zweckbestimmten Orden“ (Einführung, 

31) steht ebenso wie die Liturgische Bewe-

gung der Zwischenkriegszeit im Kontext der 

katholischen Modernekritik. Der überragende 

Einfluss, den Guéranger und diese heute oft 

als restaurativ charakterisierte Phase der litur-

gischen und monastischen Erneuerung noch 

auf die liturgietheologische Reformbewegung 

im 20. Jh. hatte, zeigt sich hier. In dieser mittel-

fristigen Perspektive erscheinen die Anliegen 

Guérangers und M. Wolters in einem neuen 

Licht: das Ideal des Frühmittelalters und der Al-

ten Kirche (100; 125 u.a.), die Verfallsthese zum 

Hoch- und Spätmittelalter (100; 119f.; 125), 

die Kritik an der sog. Volksfrömmigkeit (100 

u.a.), die Forderung „das Leben der Kirche, der 

Braut Christi, [zu] leben“ (104) und die Liturgie 

zu lieben, „welche den Mittelpunkt des christ-

lichen Lebens bildet“ (138), die an der Liturgie 

orientierte Seelsorge an der intellektuellen, 

dem katholischen Glauben entfremdeten Elite 

(68)  – dies alles setzt sich in der Liturgischen 

Bewegung des 20. Jhs. fort, in der auch Beuron 

weiterhin ein geistliches Zentrum war. 

Lea Herberg

Jens Ehebrecht-Zumsande
Zärtlich und gewaltig ist Gott
Biblische Impulse für eine Spiritualität der 
Spannungen

München: Kösel-Verlag 2013. 176 S., ISBN 978-3-466-
37009-2, Broschur, € 16,99.

Von Spannungen und Ambivalenzen übervoll 

ist das biblische Zeugnis über Gott und sein 

Wirken in den Erfahrungen des Volkes Israel, 

Jesu von Nazareth wie seiner frühen Kirche, 

und das aus verschiedensten Gründen. Dies 

liegt nicht nur an den geschichtlichen Be

dingtheiten von Offenbarung und v.a. ihren 

Adressat(inn)en, sondern auch an der letzten 

Entzogen- und Unfassbarkeit Gottes selbst wie 

an der Widersprüchlichkeit und Zerrissenheit 

von Welt und Menschen. Deren Zusammen-

treffen kulminiert im Offenbarungsgeschehen 

von Leidensweg, Kreuzestod und Auferstehung 

Jesu. Spannungen, Paradoxien und Ambiva-

lenzen anzunehmen und auszuhalten, gehört 

darum zu den fundamentalen Zumutungen 

christlichen Glaubens. 

Spannungen und Ambivalenzen auszuhalten, 

ohne sie polarisierend aufzulösen, gehört 

andererseits auch zu den Merkmalen psychi-

scher Reife. Erwachsener Glaube kann sich 

kaum anders entwickeln als davon geprägt und 

darin „geübt“ bzw. erprobt zu werden. Was 

dies heißen und wie dies auch mitgeteilt und 

eingeübt werden kann, zeigt auf ermutigende, 

ansprechende Weise der Referent für Kateche-

se im Erzbistum Hamburg, Jens Ehebrecht-

Zumsande, im vorliegenden Buch. „Zärtlich 

und gewaltig“ ist für ihn eines der zentralen 

Gegensatzpaare und Paradoxien wie „lichtvoll 

und dunkel“, „nahe und abwesend“. Sie zu 

verbinden gehört zum Glauben an den Gott, 

in dem die Gegensätze zusammenfallen und 

miteinander verbunden sind (coincidentia oppo-

sitorum; Nikolaus von Kues, vgl. S. 19). Dass das 

Aushalten von Spannungen und Widersprüch

en damit leicht würde, behauptet niemand; es 

kann ihm jedoch wie bei Habakuk oder Paulus 

(gnadenhaft) eine „Dennoch-Kraft“ „voll trotz

ender Hoffnung“ und Gott-Vertrauens erwach-

sen (vgl. 170ff). 

E.-Z. teilt in seinem Buch eindrückliche eigene 

Erfahrungen seines Lebens und Fragens nach 

Gott mit und versteht es auf ansprechende 

Weise, diese nachdenklich mit Abschnitten 

der Bibel oder Texten von Mystiker(inn)en zu 

verbinden, die in paradoxer Sprache das Erfah-

rene vom Geheimnis Gottes festzuhalten und 

mitzuteilen suchen. Hinzu kommen Zeugnisse 

der Kunst, insbesondere Bilder, die auf ihre 

Weise ausdrücken, was Menschen von Gott 

Lektüre

106

Lektüre



und seinem Wirken verstanden oder erahnt 

haben; z.B. ein anrührendes Relief am Basler 

Münster (um 1170), das den Armen und die 

Barmherzigkeit zeigt (vgl. S. 126ff). M.E. gelingt 

E.-Z., was er sich einleitend wünscht: Dass sei-

ne Ausführungen anregen, „die Gedanken zu 

vertiefen, und das schweigende Reden von und 

mit Gott [zu] bereichern“ (S. 9). 

Klaus Baumann

Damiano Modena 
Carlo Maria Martini 
Wenn das Wort verstummt

München: Neue Stadt 2014. 158 S. ISBN 978-3-87996-
1001-1, geb. € 16,95.

Es waren v.a. biblisch fundierte spirituelle 

Schriften von Carlo Maria Martini, dem Bibel

wissenschaftler, Erzbischof und Kardinal, die 

den Weg auch in den deutschen Sprachraum 

gefunden haben; und jetzt ein biographisches 

Buch über die letzten Jahre des Kardinals. Der 

Verfasser war sein Sekretär. Ihn hat Martini 

nach der Rückkehr aus Jerusalem gefragt, ob 

er bereit wäre, ihn bis zu seinem Sterben zu 

begleiten. Von diesem gemeinsamen Leben, 

v.a. im Altenheim der Jesuiten in Gallerate bei 

Mailand, berichtet das Buch, das von Stefan 

Liesenfeld meisterhaft übertragen wurde.  Die 

sieben Kapitel entsprechen nicht nur dem 

zeitlichen Ablauf, sondern auch bedeutsamen 

Aspekten im Leben dieser Jahre: der Krankheit, 

die M. eine „schwierige Freundin“ (29) nennt; 

dem Umgang mit den eigenen Schwächen; den 

zahlreichen Begegnungen und Besuchen; den 

Ausflügen in die geliebten Berge; dem Ringen 

mit Gott.  M. war ein Mann des Wortes, v.a. 

des Wortes Gottes – im gläubigen Hören, in 

der persönlichen Auseinandersetzung, in der 

Wissenschaft und im bischöflichen Dienst. 

Nach Beendigung seines Dienstes als Erzbischof 

von Mailand entschließt sich M., in Jerusalem 

noch einmal seine Studien aufzunehmen. 

2008 muss er aus gesundheitlichen Gründen 

(Parkinson) nach Italien zurückzukehren – das 

Wort verstummt nach und nach – so wie es 

die unberechenbare Krankheit mit sich bringt. 

Dabei bleiben Humor, Selbstironie und Freude 

an Neuem dem Kardinal lange erhalten. Mo-

dena kommentiert: „Alt wird man nur, wenn 

man sich mit seinen eigenen Gewohnheiten 

abfindet und auch von den anderen erwartet, 

sie widerstandslos hinzunehmen. Carlo Maria 

Martini ist sehr jung gestorben […] (59). Dazwi-

schen immer wieder Besuche, die er macht und 

empfängt. Der Kardinal ist jemand, der zuhö-

ren kann. Er „spiegelt das Gehörte – verdichtet, 

erhellt, verwandelt.“ (77) Aber die Hilflosigkeit 

wird größer. Rabbiner Laras oder Papst Benedikt 

„hätte er so viel zu sagen und einen solchen 

Wunsch, ihnen zuzuhören, dass er schließlich 

nur dasitzt und einfach weint.“ (76) Apropos 

Papst Benedikt: Die Sorge um die Situation der 

Kirche  veranlasst M., dem Papst zu schreiben. 

Dieser lädt ihn ein. Bei der Audienz übergibt 

M., dessen Stimme versagt, dem Papst seine Ge-

sprächsnotizen – fünf ernste Bemerkungen zum 

Stand der Kirche und der römischen Kurie. „Der 

Papst nickt zustimmend, stellt die eine oder 

andere Frage, erhält kurze und präzise Antwor-

ten. Als wir gehen ist der Kardinal erleichtert, 

die Stimme zurückgekehrt.“ (83) Ein zweites 

Mal lädt ihn Benedikt nach Brescia ein. M. ist 

beunruhigt wegen seiner monatlichen Rubrik 

im Corriere della Sera, „die bereits einige Steine 

ins Rollen gebracht hat.“ (94) Aber es gibt 

weder Kritik noch Tadel, der „Papst ermutigt 

ihn fortzufahren. Hand in Hand treten sie aus 

dem Zimmer heraus.“ (94) Es ist „die Kirche, 

die leidet“ (79), die den Kardinal belastet. Aber 

auch das Empfinden, nicht genügend Anteil 

genommen zu haben an den Fragen, Nöten 

und Hoffnungen der Menschen (103). Am Ende 

einer Messfeier vertraut er den Anwesenden 

an, was ihn bedrückt. Mit den Worten seines 

Sekretärs: „Warum war der Glaube einst wie ein 

Leuchtfeuer, während heute Nacht ist?“ (113) 

Aber die Frage gehen auch in die Mitte des 

Glaubens: „Warum ist ein Geschehen von einer 

solchen Bedeutung und Tragweite wie die Auf-

erstehung nur einigen wenigen als besondere 

Erfahrung zuteil geworden, während Jesu Tod 

ein öffentliches Ereignis war?“ (113-114) Dann 

Buchbesprechungen

107

Buchbesprechungen



Missionare) stehen andere mit Schwerpunkt 

auf der Gründergestalt und deren Spiritualität 

(Augustiner, Franziskanische Gemeinschaften, 

Maristen, Salesianer Don Boscos) oder auf 

Personen der Ordensgeschichte (Karmeliten) 

gegenüber. Einige Darstellungen sind v.a. infor-

mativ (Alexianer, Barmherzige Brüder, Jesuiten, 

Oblatenmissionare, Prämonstratenser), andere 

formulieren Herausforderungen für heute (Arn-

steiner Patres, Dominikaner). Vielfältige Blicke 

in die Geschichte des Ordens werden getan 

(u.a. Kleine Brüder Jesu), aktuelle Dokumente 

der Ordensgemeinschaft einbezogen (Steyler 

Missionare), die Spiritualität der Ordensfamilie 

am eigenen Kloster aufgezeigt (Zisterzienser). 

Oft sind die Titel der Beiträge bereits eine Kurz-

formel für das Wesen der jeweiligen Gemein

schaft, z.B. „Menschen, die das Leben lieben“ 

für die Benediktiner, „Hingabe im Dienst der 

Verkündigung des Evangeliums“ für die Obla-

tenmissionare oder „Schule der Liebe“ für die 

Zisterzienser. Den Profilen der Ordensgemein-

schaften sind die anregenden Überlegungen 

von B. Eckerstorfer OSB zu einer Neuorientie-

rung des Ordenslebens „in unserer Zeit des 

Übergangs“ vorangestellt. Er plädiert für ein 

Ordensleben, das sich nicht nur unter Nütz-

lichkeitskriterien versteht und das als „Pilger-

gemeinschaft“ das Wagnis nicht scheut. Junge 

Mitglieder würden nach einer „starken Identi-

tät“ fragen und mehr das Sein als das Tun su-

chen (29f.). Gegen eine „Selbstblockierung“ des 

Ordenslebens, entstanden aus der Fokussierung 

auf Quantität und der daraus hervorgehenden 

Trauer über sinkende Zahlen, stellt E. eine „Or-

densexistenz unter dem Zeichen der Schwäche 

(…) Die Ordensgemeinschaften erschienen 

dann weniger als perfekte Gesellschaften, viel-

mehr als Versuche, sich Gott und dem Leben 

auszusetzen – verbindlich, öffentlich sichtbar“ 

(35). Die „heraufziehende geistige und geistli-

che Not“ sollen die Orden „neu als ihren Auf-

trag verstehen“ (40). Der einführende Beitrag 

des Herausgebers über die evangelischen Räte 

fokussiert auf das „dreifache Ja“, das in ihnen 

zum Ausdruck kommt; auffallend ist hier die 

marianische Dimension der Darstellung. 

wieder Schweigen; und „im Schweigen: Gott“ 

(115). Nur „die unscheinbaren Bewegungen 

der Lippen“ (116) machen deutlich, wie viel er 

betet. Dazu die tägliche Feier der Eucharistie, 

die jährlichen Exerzitien bis in die letzten Tage. 

Und mitten aus dem Schweigen plötzlich wie 

eine Eruption: „O Jesus! Nimm diese Schwäche 

nicht sprechen zu können, an; sie trifft mich 

bis ins Mark […]“ (125) Bis sich die Spannung 

löst: „Ich bin bereit für den Tod.“ (145) Und am 

Ende einer heiligen Messe, die er fast nur mit 

geschlossenen Augen mitgefeiert hat: „Die Mes-

se ist zu Ende. Gehet hin in Frieden.“ (146) Ein 

erstaunliches und bewegendes, ein geistliches 

Buch zur letzten Wegstrecke, die alle auf ihre 

Weise zurücklegen. Modena erzählt in einfühl

samer, oft poetischer Sprache, die Eindrücke 

und Stimmungen ins Wort zu bringen vermag, 

die über das Sagbare hinausgehen. Es sind klei-

ne und große Begebenheiten in einem immer 

mühsameren Alltag, der ganz durchwoben ist 

von Gebet und beständiger Suche nach Gott. 

Ein wenig verlegen legt man das Buch zur Seite, 

als sei man – trotz aller Diskretion – Zeuge von 

etwas allzu Persönlichem geworden. Aber auch 

dankbar und auf paradoxe Weise ermutigt.  

Bernhard Körner 

Philipp Thull (Hrsg.)
Mit Jesus auf dem Weg
Ermutigung zum Ordensleben 
 
Sankt Ottilien: EOS Verlag 2013. 296 S.  
ISBN 978-3-8306-7604-1, geb., € 19,95.

Drei Ziele nennt der Herausgeber im Vorwort 

der vorliegenden Veröffentlichung: die Schön-

heit eines Lebens im Kloster offenlegen, einen 

Zugang zur Vielgestaltigkeit des klösterlichen 

Lebens eröffnen und mithelfen, den eigenen 

Ruf zu spüren und zu klären (12). Diesen Zielen 

sollen zwei grundlegende Beiträge sowie 17 

Darstellungen unterschiedlicher Ordensge-

meinschaften dienen. Vielfältig sind dabei 

nicht nur die Orden selbst, sondern auch 

die Zugänge der Verfasser. Sehr persönlich 

gefärbten Beiträgen (Benediktiner, Comboni-

Lektüre

108



Jacobus de Voragine 
Legenda aurea – Goldene Legende 

Lateinisch – Deutsch. Einleitung, Edition, Übersetzung 
und Kommentar von Bruno W. Häuptli (Fontes Chris-
tiani; Sonderband; 2 Bde.), Freiburg: Herder 2014. 2447 
S. ISBN 978-3-451-31222-9, geb. € 228,00.

Die Legenda Aurea (LA), deren maßgebliche 

Redaktion wohl in die Jahre zwischen 1263 und 

1266 fällt (vgl. 44-50), gilt als die bedeutendste 

Legendensammlung des Mittelalters. Wie um-

stritten sie dabei trotz – oder vielleicht gerade 

wegen – ihrer Verbreitung und Popularität 

gewesen sein muss, belegt ein von Nikolaus 

Cusanus 1455 erlassenes Verbot, als abergläu-

bisch (superstitiosa) einzustufende Passagen 

der Heiligenviten in öffentlichen Predigten zu 

verwenden (vgl. 60). Obwohl ihre Bedeutung 

für Frömmigkeits- und Kunstgeschichte unbe-

stritten ist, war die LA bisher nur schwer und in 

Auszügen zugänglich. Nun liegt  dieses zentrale 

Werk des Dominikaners und späteren Erzbi-

schofs von Genua, Jacobus de Voragine (ca. 

1228-1298) erstmals in einer zweisprachigen 

lateinisch-deutschen Ausgabe mit kritischem 

Apparat vor.

Jacobus, der Spross einer Genueser Notablen-

familie, hat als Dominikaner nicht nur theo-

logische Schriften und Predigtsammlungen 

verfasst, er hat auch wichtige diplomatische 

und administrative Aufgaben übertragen be-

kommen (vgl. 14-23). Dennoch tritt er als Kom-

pilator, der im Auftrag seines Ordens handelt 

und sich unterschiedlichster Quellensamm-

lungen ebenso wie liturgischer Handbücher 

bedient (vgl. 40-44; 53,57), ganz hinter das 

Werk, das als einer der zitatenreichsten Texte 

des Mittelalters gelten darf (vgl. 53), zurück. 

Auch ohne detaillierte Kenntnisse der neueren 

Forschungsliteratur – siehe v.a. Fleith, Häuptli 

u. Maggioni – wird dem/der aufmerksamen 

Leser(in) angesichts der Gesamtanlage der LA 

nicht entgehen, dass wir es – anders als oft vor-

schnell oder gar abschätzig geäußert wird – kei-

neswegs mit einem frommen Erbauungsbuch 

nach dem Geschmack des einfachen Volkes 

(vgl. 13f.) zu tun haben. Als Legende werden 

Insgesamt sind die Beiträge informativ, persön-

lich und überzeugend. Allen Orden gemeinsam 

ist, dass sie in Gemeinschaft leben und die 

Wurzel ihrer vielfältigen Dienste die Nachfolge 

Christi und das Gebet sind. Die Gründungs-

geschichten lassen die Gründer als Menschen 

mit Gottvertrauen, Mut und einem Blick für 

die Zeichen ihrer Zeit erscheinen. Sympathisch 

ist, dass auch Brüdergemeinschaften (z.B. 

Alexianer) zu Wort kommen und bei einigen 

Gemeinschaften deutlich wird, dass sich eine 

ganze „Ordensfamilie“ gebildet hat, zu der 

auch Laien gehören (Maristen, Salesianer Don 

Boscos). Es fällt aber auf, dass hier nur Män

nerorden vorgestellt werden, dementsprechend 

nur von männlichen Autoren, was allerdings 

der allgemein gehaltene Buchtitel nicht erah-

nen lässt. Auch im Vorwort ist nur von „jungen 

Männern“ die Rede (11). Ordensleben aber wird 

von Männern und Frauen gelebt. Nun muss 

man gerechterweise sagen, dass in mehreren 

Beiträgen die entsprechenden Frauengemein-

schaften genannt werden und immerhin von 

den „Franziskanischen Gemeinschaften“ die 

Rede ist, was natürlich auch an die unzähligen 

franziskanisch geprägten Frauenorden denken 

lässt. Dennoch bleibt letztlich das Ordensleben 

von Frauen verborgen. Die Konzentration auf 

die Männerorden hat auch zur Konsequenz, 

dass das streng kontemplative Ordensleben in 

diesem Buch keine Stimme gefunden hat, da 

diese Form v.a. von Frauen gelebt wird. Wenn 

K. Wallner OCist schreibt, dass sich „in den 

Kirchen, die aus der Reformation hervorgegan-

gen sind, auch kein Mönchtum mehr“ findet, 

weil diese keine Eucharistie kennen (283), so 

muss dem widersprochen werden. In mehre-

ren evangelischen Kirchen gibt es seit Jahren 

monastische Aufbrüche. Pars pro toto sei nur an 

die Kommunität Casteller-Ring oder die Jesus-

Bruderschaft Gnadenthal erinnert. Wer sich für 

die Lebensweise der Männerorden interessiert, 

erfährt vieles in diesem Buch und kommt be-

sonders über den Beitrag von E. auch mit den 

Herausforderungen heutigen Ordenslebens in 

Berührung. 

Anneliese Herzig MSsR

Buchbesprechungen

109



am Beginn der einzelnen Abschnitte hinsicht-

lich ihrer konkreten theologischen Bedeutung, 

ihrer ethischen Anforderung und des heilsge-

schichtlich-eschatologischen Nutzens für uns 

Menschen eingehender entfaltet wird. Wenn, 

wie Häuptli immer wieder aufzeigt, J. mit sei-

ner Arbeit einen eminent katechetischen und 

durchaus auch einen theologischen Anspruch 

verbunden hat, so wird auch der Kreis einer 

möglichen Leserschaft der LA nicht allein auf 

an Spiritualität und Kunstgeschichte Interes-

sierte beschränkt bleiben können.

Schon diese sehr skizzenhaften Hinweise, die 

von B.W. Häuptli in einer prägnanten Einlei-

tung zu den historischen Hintergründen, der 

Person des Verfassers, dem literarischen Genus, 

der Textgenese und seiner Rezeption eingehend 

entfaltet werden, sollte einen ersten Eindruck 

von der Vielschichtigkeit der LA als einem 

in seiner Form „neuartigen liturgisch-hagio-

graphisch-eschatologischem Konstrukt“ (40) 

vermittelt haben. Die umfangreichen Quellen

verweise und Sacherklärungen im kritischen 

Apparat erschließen die LA über einen engeren 

Expert(inn)enkreis hinaus auch für eine breite-

re Leserschaft auf gut nachvollziehbare Weise 

und machen die vorliegende Ausgabe damit 

wohl auf längere Sicht zu einem wichtigen 

Referenzwerk. Gerade aus diesem Grund ist 

mir auch nicht verständlich, warum auf ein 

ausführliches Personen- und Sachregister ver-

zichtet wurde. 

Paul Schroffner SJ

sehr unterschiedliche Texte – Heiligenviten 

ebenso wie Wunderberichte oder Leidensge-

schichten von Märtyrern – bezeichnet. Ihnen 

allen gemeinsam ist aber ihr öffentlicher Cha-

rakter als Tischlesung in Klöstern oder als Teil 

der Liturgie (vgl. 35), wodurch ihre spezifische 

Qualität (vgl. 26) sowie der von ihnen erhobene 

Wahrheitsanspruch  (vgl. 27) zusätzlich unter-

strichen werden. Mittelalterliche Kompilatoren 

kennen – anders als wir modernen Menschen 

– keine Berührungsängste mit apokryphen 

Traditionen, sofern sie nur als orthodox und 

dem christlichen Leben förderlich eingestuft 

werden können. Dem Rezipienten – etwa dem 

Vorleser bei Tisch oder dem Prediger – wird von 

J. ein eigenständiges kritisches Urteilsvermö-

gen bei der Auswahl der einzelnen Passagen 

zugetraut und zugemutet (vgl. 36). Zugleich 

ist er bemüht, Widersprüche in der Überlie-

ferung zu benennen und einen kohärenten 

Lösungsvorschlag anzubieten – so dass man mit 

Häuptli von einer „in eingeschränktem Sinne 

kritische(n) Haltung“ (60) sprechen kann, de

ren wichtigstes Kriterium letztlich die Glaub-

würdigkeit ist.

Die LA sind ein unter mancher Rücksicht mo-

dernes und aktuelles Buch (vgl. 52). Sie geben 

jungen Heiligen, die der Armutsbewegung nahe 

standen  – wie etwa Dominikus (LA 113), Fran-

ziskus (LA 149) oder Elisabeth von Thüringen 

(LA 168) –, ebenso wie dem Inquisitor Petrus 

Martyr (LA 63), der sich im Kampf gegen die 

Katharer hervortat, und italienischen Lokalhei-

ligen den Vorzug gegenüber klassischen fran-

zösischen Heiligen wie etwa einer Genovefa. 

Die einzelnen Legenden sind im Wesentlichen 

nach dem Kirchenjahr in fünf großen Lesekrei-

sen – Advent bis Weihnachten = Zeit der Erneu-

erung / Weihnachten bis Septuagesima = Zeit 

der Versöhnung und Wanderschaft / Septuage-

sima bis Ostern = Zeit der Verirrung / Ostern bis 

Pfingstoktav = Zeit der Versöhnung / Pfingstok-

tav bis Advent = Zeit der Wanderschaft – ange

ordnet. Damit bietet J. zugleich eine heilsge

schichtliche Deutung des Kirchenjahres, die 

schon im Prolog grob umrissen (vgl. 72-75) und 

Lektüre

110


