Nachfolge

Ulrich Luike | Aachen

geb. 1951, Priester, Professor fiir Systematische
Theologie an der RWTH Aachen

ulrich.lueke@kt.rwth-aachen.de

Einpacken oder Auspacken?

Gedanken zur Verehrung textiler Heiligtiimer am Beispiel Aachen

Nicht ,alle Jahre wieder“ wie ,, das Christuskind“, sondern nur alle sieben Jahre
wieder kommt die Heiligtumsfahrt auf Aachen und Kornelim{iinster nieder, ,wo
wir Menschen sind“.! 125 000 Wallfahrer(innen) haben sich im Jahr 2014 auf den
Weg gemacht, um die gezeigten Textilen zu sehen. Und vielen von Ihnen stellt
sich die Frage, ob das Auspacken dieser sogenannten Heiligtiimer mehr ist als nur
eine mittelalterliche Reminiszenz, ob das auch ein Zeichen fiir unsere Zeit ist.

Die Zahl Sieben gilt als heilige Zahl, auch als magische Zahl. Sie ist eine Prim-
zahl, also eine Zahl, die nur durch sich selbst oder durch eins teilbar ist, und zwar
die grofdte Primzahl unter zehn. Die anderen Primzahlen unter zehn sind die
Eins, die Zwei, die Drei, die Fiinf und die Sieben. Alle sind sie auch mit religioser
Bedeutung aufgeladen: Die Eins steht fiir den einen, den einzigen Gott. Die Zwei
steht fiir die zwei Naturen Jesu Christi, die gottliche und die menschliche Natur.
Die Drei steht fiir den einen dreifaltigen Gott, den Vater, den Sohn und den HI
Geist. Die Finf steht fiir die Essenz aus den vier Elementen des Mittelalters, als da
sind das Wassrige, das Feurige, das Luftige und das Erdige; sie steht auch fiir die
entscheidende Richtung zwischen den vier Himmelsrichtungen. Die Finf steht
als die Quintessenz, fiir das Essentielle, fiir das Begriffene. Die Sieben steht fiir die
sieben Tage des Schopfungswerkes Gottes, das Heptameron. Aber sie steht auch
fiir die sieben Sakramente, die Zeichen der Verbundenheit von Gott und Mensch
in der Heilsgeschichte. Auch im Mérchen und in der Mythologie spielt die Sieben
eine gewichtige Rolle , die sieben Raben“, ,die sieben Gaben*, , die sieben Schwa-
ben“, ,die sieben Geifllein“, , die sieben mageren und die sieben fetten Jahre“ in
der Josefsgeschichte des Alten Testaments. Und schlief8lich spielt die Sieben mal
Sieben, die 49, eine gewichtige Rolle: ihr folgt die Pentekoste, der fiinfzigste Tag,

1 Der vorliegende Beitrag ist die tiberarbeitete Fassung eines Vortrags zum Abschluss der Heiligtums-
fahrt am 4. November 2014.

116



Textile Heiligtiimer

fiir uns im Kirchenjahr das Pfingstfest, an dem sich die Osterzeit durch die Sendung
des HI. Geistes vollendet, an dem die Jiinger ihre Sendung in die Welt erfahren.
Es gibt sieben textile Heiligtiimer in Aachen, vier im Aachener Dom und drei

in der alten Reichsabtei und der heutigen Propsteikirche St. Kornelius. Weil sie ur-
spriinglich alle zusammengehdoren, sollen sie auch zusammen in den Blick genom-
men werden. Alle sieben Jahre zeigen die Aachener alle sieben Sachen. Aber warum
werden sie so lange vor unseren Augen verborgen? Warum ldsst man sie nicht wie
die Prachtstiicke in einem Museum in einer sicheren Vitrine ganzjahrig ausgestellt?

Verdecken — Aufdecken — Entdecken

Auch in einem Museum werden Teile des Bestandes, manchmal sogar besonders
wertvolle Teile nur selten gezeigt und oft in wechselnden Konstellationen in ande-
ren Museen prasentiert. Was man immer sehen kann oder zumindest sehen konn-
te, verliert leicht, selbst wenn es hochst bedeutsam ist, den Nimbus des Besonde-
ren. Das Verhiillen und Enthiillen ldsst uns anders, lasst uns erwartungsvoller,
aufmerksamer hinschauen, - das ist der bei Mdnnern wie Frauen gleichermaf3en
nachweisbare Striptease-Effekt.

Vor Jahren wurde vom Kiinstler Christo der Reichstag in Berlin verhiillt. Milli-
onen Menschen haben sich das als einzigartig empfundene Spektakel angeschaut.
Anschlieffend wurden - auch zur Refinanzierung des Ganzen - Tuchstiicke aus die-
ser Verhiillungsaktion wie profane Reliquien verkauft. Was war das Besondere an
diesem Tuch? Es war, wie tausend andere auch, in einer Weberei in Emsdetten im
Miinsterland hergestellt worden, war also vom Material her nichts Auf3erordent-
liches oder Besonderes. Die Verhiillung verbarg das Gewohnte, den Reichstag, den
man Abend fiir Abend auf dem Fernsehschirm sehen konnte und kann. Und es
stellten sich gerade mit der Verhiillung Fragen ein: Was wire, wenn es das Bauwerk
nicht gibe, wenn es 1933 den Reichstagsbrand nicht gegeben hétte und die sich
daran anschliefenden Ermédchtigungsgesetze der Nationalsozialist(inn)en? Was
wire, wenn es heute diesen Ort der demokratisch-politischen Willensbildung, die-
sen Ort des Parlamentarismus nicht gabe?

In der Beilage Christ und Welt der Wochenzeitung Die Zeit gibt es eine Kolumne
namens Der Atheist, der was vermisst ... Da ersehnt jemand etwas, der nicht glaubt
(oder das zumindest behauptet oder glauben machen mdochte), da vermisst jemand
eine Wirklichkeit, die sich anscheinend nur der/dem Glaubenden erschlief3t, wie
z.B. eine Entwicklung zum Besseren, eine letzte ausgleichende Gerechtigkeit, eine
umfassende Vergebung, eine letzte Sinndeutung, ein hoffnungsvolles Ziel der Ge-
schichte. Gerade das, was fehlt, ist aber auf besondere Weise da. Etwas ist anwesend
im Modus des Vermissens bzw. des Ersehnens.

Lasst man die schnell in den Vordergrund geschobene Frage beiseite, ob diese
Heiligtiimer wirklich, also im Sinne von historisch belegbar, die Textilien Jesu,

n7



Nachfolge

Marias, Johannes des Taufers waren oder nicht, ist so viel sicher: Diese Textilien
sind Erinnerungsstiicke, textile Hinweise auf etwas, wovon die Christ(inn)en be-
haupten, dass es auch in diesem historischen Sinne der Fall sei. Ein Textil verweist
auf den Vorldufer und dem nach biblischem Befund entfernten Verwandten Jesu,
auf Johannes den Tadufer. Eines verweist auf Maria, seine Mutter. Fiinf dieser Tex-
tilien verweisen auf Christus selbst. Letztlich verbindet sich das Zeichenhafte der
Textilien also nicht mit den Textilien selbst, sondern mit den Personen, denen sie
historisch zu Recht oder zu Unrecht zugeordnet werden; sie haben Verweischa-
rakter auf Personen und deren Haltungen und Handlungen.

Das Enthauptungstuch Johannes des Taufers

Das als Enthauptungstuch Johannes des Taufers verehrte Tuch ist ein von allen
vier Seiten umsdumtes, rechteckiges Tuch. Es besteht aus feinem Leinendamast.
Von der Grofie her ist es eher als das Grabtuch des enthaupteten Taufers anzuse-
hen; denn es misst 282,2 mal 131,5 cm. Es ist auch erst seit dem 15. oder gar 16.
Jh. als grofie Tuchreliquie belegt. Sein Aufbewahrungsort ist der Aachener Dom.
Die Enthauptung Johannes des Tdaufers, der in der christlichen Tradition als Vor-
laufer Jesu gilt, und sein Begrabnis werden in Mk 6,17-29 berichtet. Von einem
Begrdbnis- oder Enthauptungstuch ist da jedoch nichts zu lesen.

Was wire, wenn es das, worauf das Enthauptungstuch Johannes des Taufers
hinweist oder hinweisen soll, nicht gibe, ndmlich den Menschen im Widerstand
gegen die Zugellosigkeit, gegen die Liige oder gegen die Willkiir der Macht? - Der
Mensch wire ohne das ein ganzes Leben einfordernde, existenzielle Bekenntnis
zur Wahrheit und zur Gerechtigkeit. Da riskiert mit Johannes einer Kopf und
Kragen fiir seine religitse und ethische Uberzeugung und wird quasi als gruseliger
Partygag zum Schweigen und zur Strecke gebracht. Dazu ist ein Mensch fihig,
gottlob nicht nur wie die Selbstmordattentidter zum Unheil anderer, sondern ge-
rade auch zur Wahrung der Wahrheit und zum Heil der Heillosen sein ganzes
Leben, seine ganze Existenz in die Waagschale zu werfen und einzusetzen. ,,Und
setztet ihr nicht das Leben ein, nie wird euch das Leben gewonnen sein.“ So dich-
tete Friedrich Schiller in seiner Wallenstein-Trilogie. Oder anders formuliert: Dem
Menschen ist sein Leben nichts mehr wert, wenn ihm nicht irgendetwas oder
irgendwer mehr wert ist als sein Leben.

Das Kleid Mariens
Werfen wir einen Blick auf das Marienkleid. Es handelt sich dabei um ein aus fei-
nem weifden Leinen gefertigtes Frauengewand nach Art einer Tunika. Es ist aus ei-

nem einzigen Leinenstiick hergestellt, wobei das Vorderteil tiber die Schulter hin-
weg in den hinteren Teil iibergeht. Seitlich sind geschlitzte Giren ein- und Armel

18



Textile Heiligtiimer

angesetzt. Der Halsausschnitt und zwei Seitenschlitze am unteren Saum sind mit
Ornamenten in Mdanderform verziert. Das Kleid misst 153 cm in der Liange und,
bei ausgebreiteten Armeln, 132 cm in der Breite. Historisch genau datierbar ist es
nicht, und eine biblische Belegstelle fiir ein solches Kleid gibt es auch nicht.

Was wire, wenn es das, worauf das Kleid Mariens hinweist, nicht gdbe? - Die
christliche Ikonographie hat Maria in prachtige Gewdnder gekleidet und so ihre
Reinheit, ihre Schonheit, ihren Adel, ihre Demut etc. herausgestellt. Auch die als
Wallfahrtsbild verehrte Madonna im Aachener Dom, wo unser Kleid aufbewahrt
wird, wird so der Kirchenjahreszeit entsprechend den Verwandlungen einer sakral-
en Haute Couture unterworfen.

Aber dieses Marienkleid ist nicht das prachtige Ausstattungsstiick einer kiinst-
lerisch wertvollen Marienfigur, sondern ist - so die Behauptung - ein Kleidungs-
stiick der wirklichen Maria, der historischen Frau aus Fleisch und Blut. Dieses
Marienkleid verweist auf den fiir Gott empfanglichen, den mit Gott schwangeren,
den im wahrsten Sinne des Wortes gott-vollen Menschen. Was wire, wenn es die
Frau, aus der nach christlicher Lehre Gott in die Welt hinein geboren wird, nicht
gdbe? Der Mensch konnte sich im Blick auf all die selbst zu verantwortenden
Griésslichkeiten seiner Geschichte vorkommen wie die Ausgeburt der Holle. Aber
Gott kommt durch Maria - menschlich unverstindlich und zugleich unverstand-
lich menschlich - wie jeder von uns auf menschliche Weise beim Menschen an.
Der christliche Glaube sagt damit aber auch, der Mensch sei prinzipiell offen auf
Gott hin, sei begnadet damit, Gott zu empfangen. Er habe, wie an Maria sichtbar
wird, die Anlage zur Gottesgeburt in dieser Welt. Maria bringt, darin ist sie uns
Vorbild, Gott zur Welt und damit die Welt zu Gott.

Die Windeln Jesu

Eigentlich sind diese Windeln Teil eines grofieren Gewandes, das in etwa trapezfor-
mig zurechtgeschnitten worden ist. Es besteht aus einem ungefarbten dunkelbrau-
nen Kamel- oder Ziegenhaar-Wollgewebe, misst 68 mal 94 cm und wird dreifach
gefaltet im Aachener Dom aufbewahrt. Die Geburt Jesu wird mit dem Hinweis auf
die Windeln, in die er gewickelt worden ist, in Lk 2,10-12 tiberliefert und uns all-
jahrlich im Evangelium der Weihnacht préasentiert.

Was wire, wenn es das, worauf die Windeln Jesu hinweisen, nicht gdbe, nicht
gegeben hitte? - Ganz elementar weisen diese Windeln hin auf das Kind, als das
Gott nach christlicher Lehre in diese Welt kam. Alle monotheistischen Religionen
haben so ein Element der Verbindung von Transzendenz und Immanenz, von Gott
und Mensch, von Himmel und Erde, ein Element der Erdung des Gottlichen. Die
Juden kennen den Bund Gottes mit dem von ihm erwidhlten Volk Israel durch die
Geschichte hindurch. Die Muslime haben den Koran als wortwortliche, heilige
Willensbekundung Gottes und halten ihn in Ehren.

19



Nachfolge

Die Windeln Jesu nun verweisen auf die, wie mir scheint, intensivste Form der
Erdung des Gottlichen, auf die Menschwerdung Gottes. Aber was wire, wenn die
Menschwerdung Gottes ein Hirngespinst wére? Klar, Windeln waren und sind im
wahrsten Sinne stinknormal, sind anriichig. Und so erscheint die Geburt Gottes
als Mensch auch manchem Zeitgenossen wie ein windelweiches Ammenmarchen.
Aber Christentum ist nicht ohne den Gedanken der Inkarnation zu haben. Ein
Gott ganz ohne Erdung, ohne Menschwerdung, ohne Menschennatur, wére ein
vollig abstrakter Gott, ein spekulativer Gott fiir ,grokopferte“ Philosophen, ein
Gott, der nicht zu Herzen geht, weil er kein Herz hat, der uns nicht unter die Haut
geht, weil er nicht in unserer Haut steckt.

Das Schiirztuch Jesu

Mit dem Schiirztuch soll Jesus den Jiingern nach der FuBwaschung am Griindon-
nerstag die Fiifle abgetrocknet haben. Es ist ein Leinentuch, gewebt ohne Muster-
ung aus starken Leinenfdden. Es misst 230 mal 128 cm an der einen und 95 cm an
der anderen Seite. Eine genaue Datierung besitzen wir leider nicht. Die biblische
Belegstelle von der Fufiwaschung mit dem Hinweis auf das Leinentuch, mit dem
sich Jesus zu diesem Zweck umgiirtet hat, findet sich bei Joh 13,1-13.

Was fehlte dieser Welt, wenn es das, worauf das Schiirztuch Jesu hinweist, wenn
es die FuBwaschung, von der der Evangelist Johannes berichtet, nicht gegeben hit-
te? - Es fehlte das Vorbild eines selbstlosen Dienstes, der die menschengemachten
Rangordnungen und Hierarchien, auch die kirchlichen in dieser Welt der Lacher-
lichkeit preisgibt. Jesus wédscht seinen Jiingern nicht den Kopf, sondern die Fiif3e.
Da kiitmmert sich der, mit dem niemand auf gleichem Fufde verkehren kann, um
den Dreck von der untersten Fufisohle seiner Untergebenen und erkldrt das zum
Mafstab. ,,Ihr nennt mich Herr und Meister und ihr habt Recht, ich bin es. Wenn
nun ich, euer Herr und Meister, euch die Fiifle gewaschen habe, dann miisst auch
ihr tun, wie ich euch getan habe.“ (Joh 13,13)

Mit dem Fehlen dessen, woran das Schiirztuch Jesu erinnert, wiare zudem die
enge Verbindung von Abendmabhl, also Gottesdienst, und Fuffiwaschung, also Men-
schendienst, nicht mehr gegeben. Dass Liturgie und Diakonie zusammengehoren,
nicht zuletzt darauf verweisen das Schiirztuch und seine Verwendung im Kontext
des letzten Abendmahles auch noch. Gottesdienst ist immer zweierlei, der Dienst
Gottes an den Menschen und der Dienst des Menschen fiir und vor Gott. Der Men-
schendienst Gottes und der Gottesdienst des Menschen gehdren zusammen.

Das Lendentuch Jesu

Schauen wir uns nun das Lendentuch Jesu an, das er am Kreuz getragen haben soll,
um seine Blofie zu bedecken. Es wird im Dom aufbewahrt und besteht aus grobem

120



Textile Heiligtiimer

dreieckigen Leinengewebe, mit brdunlichen, auf Blutspuren hindeutenden Verfar-
bungen. Es ist ein grobschlédchtig aus einer Tunika zugeschnittenes Dreieckstuch.
Seine Mafie betragen 127,5 mal 151 cm. Von einem Gewand oder allgemeiner

von Kleidungsstiicken, die Jesus zum Zeitpunkt seiner Hinrichtung getragen hat,
berichten Lk 23,32-35 und Joh 19,23. Von einem speziellen Lendentuch ist aller-
dings in den Hinrichtungsschilderungen nicht die Rede.

Das Lendentuch war das einzige, was man romischer- wie jiidischerseits bei ei-
ner Hinrichtung den Gekreuzigten in der sonstigen Nacktheit und Ausgesetztheit
an Intimitdt noch konzedierte. Es war gewissermaflen der letzte Schamlappen ge-
gen den blanken Voyeurismus und den Sadismus, der seine sexuelle Lust durch die
Quilerei und in der Quélerei anderer Menschen erfihrt.

Was fehlte dieser Welt, wenn es das, worauf das Lendentuch Jesu hinweist,
nicht gdbe oder gegeben hitte? - Es fehlte der Gedanke der Solidaritdt Gottes mit
den Blof3gestellten, mit den Begafften, mit den Ausgezogenen und den Zur-Schau-
Gestellten, mit den Entblatterten, mit den bis auf die Haut und bis ins Mark Bla-
mierten, mit den schamlos Entehrten. Es fehlte das Zeichen der Solidaritdt mit den
Menschen, die wie er durch einen Justizskandal, ja einen Justizmord beseitigt wur-
den und werden in dieser Welt. Im Tod Jesu Christi begibt sich Gott selbst in die
tiefsten Niederungen des menschlichen Leidens und Sterbens, weil er leiden kann
und den Menschen leiden mag. Hier begegnet uns ein zutiefst sympathischer, d.h.
leidensfahiger und mitleidender Gott.

Das Grabtuch Jesu

Das Grabtuch Jesu (Sindon munda) meint das Tuch, in das Jesus gehiillt worden
sein soll, als er vom Kreuz abgenommen und ins Grab gelegt worden ist. Es ist ein
feines, kostbares Leinentuch und misst heute 105 mal 180 cm. Es muss einmal dop-
pelt so lang gewesen sein. Es sind auch Stiicke herausgeschnitten worden. Vermut-
lich stammt das Grabtuch aus dem 1. Jh. v. Chr.

Was fehlte dieser Welt, wenn es das, worauf das Grabtuch Jesu Christi hinweist,
wenn es seinen bestialischen Tod nicht gegeben hétte? - Es fehlte der Gedanke ei-
ner bis zum Aufersten, einer iiber die Todesgrenze hinausgehenden Heilsinterven-
tion Gottes fiir den Menschen und diese Welt. Gott macht sich, so sagt der christ-
liche Glaube, angesichts des Leids der Welt keinen schlanken Fuf. Er geht den
Weg des Menschen mit, den scheinbaren Holzweg vom Holz der Krippe bis zum
Holz des Kreuzes, den Weg vom Geburts- bis zum Todesschrei, den Weg von den
Windeln bis zum Leichentuch. Er steht wie wir im Leid und durchsteht mit uns das
Leid bis in Sterben und Tod hinein. Er markiert den Weg durch das Sterben, den
Weg in den Tod mit den Wegzeichen zum Leben. Er macht auch diesen letzten, uns
allen zugemuteten Weg noch zum Lebensweg.

121



Nachfolge

Das SchweiBtuch Jesu

Das sog. Sudarium, das Schweifdtuch Jesu besteht aus feinster alexandrinischer
Muschelseide, aus Byssos. Es ist 352 mal 615 cm grof3, sechzehnfach gefaltet,
wurde 1860 auf eine Schutzunterlage gendht und 1895 mit einer Schutzdecke
verziert. Es stammt spdtestens aus dem 1. Jh. unserer Zeitrechnung, tiberschnei-
det sich also mit der Lebenszeit Jesu. Vom Schweif3tuch Jesu spricht die Heilige
Schrift in Joh 20,6-7. Es ist die Rede davon, dass es auf dem Haupt Jesu gelegen,
dann aber, nach der Auferstehung Jesu, nicht mehr bei den Leinentiichern, son-
dern separiert und zusammengebunden an einem eigenen Platz gelegen habe.

Was wire, wenn es das, worauf das Schweiftuch Jesu hinweist, nicht gegeben
hitte oder geben kdnnte? - Das Schweiftuch markiert im Evangelium den ent-
scheidenden Ubergang, es steht fiir den Schritt aus dem Ende, fiir das der Tod
steht, zu einer Vollendung, fiir die das Leben steht. Es ist ein Signum, das die Ge-
schichte des Todes Jesu mit der ersten Erfahrung von Auferstehung verbindet, ein
verbindendes Zeichen, das auf die Identitdat und die Kontinuitdt des Gestorbenen
und Auferstandenen hinweist. Ohne das, worauf das Schweif$tuch hinweist,
fehlte der Gedanke an die Auferstehung Jesu Christi und der Gedanke an die
Auferstehung der Ermordeten, der Gemeuchelten, der zu Tode Geschundenen,
der Verhungerten, der Verdursteten dieser Welt. Es wére die endgtiltige absolute
Irreversibilitdt des zugleich gleichmacherisch gerechten und des zugleich gna-
denlos ungerechten Todes. Es gidbe keine ausgleichende endgiiltige Gerechtig-
keit, sondern ausschliefilich die Verewigung bleibender Ungerechtigkeit.

So aber horen wir in der ersten Préfation der Totenmesse noch die Worte:
,Deinen Gldubigen, o Herr, wird das Leben gewandelt, nicht genommen. Und
wenn die Herberge der irdischen Pilgerschaft zerfdllt, ist uns im Himmel eine
ewige Wohnung bereitet.“ Und so beten die Katholik(inn)en in jeder Euchari-
stiefeier nach den auch uns selbst geltenden Wandlungsworten: ,Deinen Tod,

o Herr, verkiinden wir und deine Auferstehung preisen wir, bis du kommst in
Herrlichkeit.“ Durch diesen Blick auf Tod und Auferstehung Jesu Christi wandelt
sich auch die personliche menschliche Unheils- in eine Heils- und Hoffnungs-
perspektive tiber den Tod hinaus.

Was bleibt?

Alle diese textilen Heilsutensilien sind kontingent, sind durch die Zufélle und
die Willkiirakte der Geschichte zu uns gekommen. Sie sind nicht essentiell zur
Stiitzung des christlichen Glaubens in der Welt; das Glauben ginge also auch
ohne sie. Und vielleicht erscheint dem einen oder anderen historisch-skeptisch
orientierten Menschen diese Art von Frommigkeit eher hinderlich als foérderlich
fiir den eigenen Glauben. Das ist nicht zu bestreiten und darf auch so sein. Aber

122



Textile Heiligtiimer

gibt es nicht ebenso viele legitime, geistgewirkte Zugidnge zum Glauben wie es
geistvolle glaubige Menschen gibt?

Nattrlich kann man sich fragen, ob diese textilen Heiligtiimer historisch echt
sind. Einige sind uralt, reichen gut belegbar bis in die Zeit Jesu hinein, sie konnten
in dem Sinne historisch echt sein und sind es vermutlich doch nicht. Sie kdnnen
aber, und das ist entscheidend, zum Echtwerden des Glaubens beitragen, zur Echt-
heit des Glaubens anregen. Sie kdnnen uns die unabweisliche Frage nach den
ethischen Mafistiben und der existenziellen Entschiedenheit des eigenen Lebens
vorlegen. Sie konnen Wegweiser sein, Wegweiser, die man nicht braucht, wenn
man den Weg genau kennt. Aber nicht alle kennen den Weg genau genug.

Etwas, was nur alle sieben Jahre gezeigt wird, ist der stdndigen Verfiigbarkeit
und Sichtbarkeit entzogen. Um es zu sehen, muss man warten und sich innerlich
ausrichten konnen auf den besonderen, vielleicht einmaligen Moment. Dabei
wird das, was die Griechen der Antike Chronos nannten, die scheinbar mehr oder
weniger gleichformig und belanglos verstreichende Zeit, zu dem, was dieselben
Griechen Kairos nannten, zum giinstigen, einmaligen, vielleicht gnadenhaften
Moment, in dem sich eine Wende im Glauben und im Leben vollziehen kann.

Die Vereinmaligung des Moments der Sichtbarkeit macht aber zugleich darauf
aufmerksam, dass eigentlich jeder Moment im Chronos als genutzter Moment
einen Kairos zu irgendetwas darstellt, zur Umkehr aus dem falschen Trott, zum
Neubeginn nach dem desastrosen Ende, zur Versohnung nach dem bitteren Zer-
wiirfnis, zur Hoffnung nach der todlich lahmenden Angst. Gerade in dieser Zeit,
in meiner Zeit, kann auch durch mich die Unheils- zur Heilszeit gewandelt wer-
den. Gott wandelt auch mich, und er wandelt auch durch mich und meinen klei-
nen Beitrag unsere heillose Zeit in sein zeitloses Heil.

Im Kern: Inkarnation

Im Kern zielen alle diese textilen Erinnerungsstiicke auf das christliche Proprium,
auf das Alleinstellungsmerkmal des Christlichen, auf die Inkarnation, die Mensch-
werdung Gottes in Jesus Christus, auf seinen Dienst der Menschlichkeit, auf sein
grausames Leiden und Sterben, auf seine Auferstehung. Die textilen Erinnerungs-
stlicke erinnern an den Kernbestand der christlichen Botschaft und der ist kon-
kret, geschichtlich, menschlich und darin zugleich gottlich, der ist ganz und gar
irdisch und darin himmlisch.

Sich fiir aufgeklart haltende Menschen neigen dazu, die angeblich noch im-
mer unaufgeklirten, einem Reliquienkult anhdngenden Menschen zu beldcheln.
Karl Rahner, einer der ganz Grofden in der Theologie des 20. Jhs., einer, der so
abstrakt denken konnte, dass er damit viele junge Theolog(inn)en abhingte, hat
aber schon vor vielen Jahrzehnten hellsichtig bemerkt: Auch die grofien abstrak-
ten Philosophien, die scheinbar so ganz auf Konkretionen und Handgreifliches

123



Nachfolge

oder Augentilliges verzichten kdnnen, sind doch nur abgeblasste Mythologe-
me. Wir alle brauchen die Anschaulichkeit und den inhaltlichen Mehrwert, den
Bedeutungsiiberschuss, der in allen Narrationen steckt. Wir alle brauchen das
Pack-Ende und das Packende des Konkreten, um zum Abstrakten vorzudringen.
Wir alle brauchen die Handreichung des Anschaulichen, um eine Ahnung vom
Unanschaulichen zu erhalten. Wir alle brauchen das Sich-Zeigen im Endlichen,
um einen Schimmer vom Unendlichen, eine Ahnung von Gott zu erhaschen.

Jetzt sind diese konkreten, geschichtlichen, menschlichen und menschlich all-
zu menschlichen Erinnerungsstiicke fiir sieben Jahre wieder eingepackt. Wenn wir
aber mit der christlichen Botschaft vom geerdeten Himmel, mit unserem Glauben
an den Mensch gewordenen Gott an unseren Arbeits- und Ausbildungsplitzen,
in unseren Beziehungen, Ehen und Familien nicht auspacken, dann kdnnen wir
nicht nur diese textilen Heiligtiimer ein fiir alle Mal einpacken und eingepackt las-
sen, dann konnen wir auch als Christ(inn)en einpacken. Also nach dem Einpacken
bitte auspacken und anpacken, d.h. Zeugnis geben, und zwar mit Wort und Tat.

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv:
www.geistundleben.de

Franz-Josef Steinmetz SJ,
Jesus und sein Esel. Eine Betrachtung zum
Palmsonntag, in: GuL 72/2 (1999), 136-140.

124



