
1	 Der vorliegende Beitrag ist die überarbeitete Fassung eines Vortrags zum Abschluss der Heiligtums­
fahrt am 4. November 2014.

Einpacken oder Auspacken?
Gedanken zur Verehrung textiler Heiligtümer am Beispiel Aachen

Nicht „alle Jahre wieder“ wie „das Christuskind“, sondern nur alle sieben Jahre 
wieder kommt die Heiligtumsfahrt auf Aachen und Kornelimünster nieder, „wo 
wir Menschen sind“.1 125 000 Wallfahrer(innen) haben sich im Jahr 2014 auf den 
Weg gemacht, um die gezeigten Textilen zu sehen. Und vielen von Ihnen stellt 
sich die Frage, ob das Auspacken dieser sogenannten Heiligtümer mehr ist als nur 
eine mittelalterliche Reminiszenz, ob das auch ein Zeichen für unsere Zeit ist.

Die Zahl Sieben gilt als heilige Zahl, auch als magische Zahl. Sie ist eine Prim­
zahl, also eine Zahl, die nur durch sich selbst oder durch eins teilbar ist, und zwar 
die größte Primzahl unter zehn. Die anderen Primzahlen unter zehn sind die 
Eins, die Zwei, die Drei, die Fünf und die Sieben. Alle sind sie auch mit religiöser 
Bedeutung aufgeladen: Die Eins steht für den einen, den einzigen Gott. Die Zwei 
steht für die zwei Naturen Jesu Christi, die göttliche und die menschliche Natur. 
Die Drei steht für den einen dreifaltigen Gott, den Vater, den Sohn und den Hl 
Geist. Die Fünf steht für die Essenz aus den vier Elementen des Mittelalters, als da 
sind das Wässrige, das Feurige, das Luftige und das Erdige; sie steht auch für die 
entscheidende Richtung zwischen den vier Himmelsrichtungen. Die Fünf steht 
als die Quintessenz, für das Essentielle, für das Begriffene. Die Sieben steht für die 
sieben Tage des Schöpfungswerkes Gottes, das Heptameron. Aber sie steht auch 
für die sieben Sakramente, die Zeichen der Verbundenheit von Gott und Mensch 
in der Heilsgeschichte. Auch im Märchen und in der Mythologie spielt die Sieben 
eine gewichtige Rolle „die sieben Raben“, „die sieben Gaben“, „die sieben Schwa­
ben“, „die sieben Geißlein“, „die sieben mageren und die sieben fetten Jahre“ in 
der Josefsgeschichte des Alten Testaments. Und schließlich spielt die Sieben mal 
Sieben, die 49, eine gewichtige Rolle: ihr folgt die Pentekoste, der fünfzigste Tag, 

Nachfolge

Ulrich Lüke | Aachen

geb. 1951, Priester, Professor für Systematische 
Theologie an der RWTH Aachen

ulrich.lueke@kt.rwth-aachen.de

116



für uns im Kirchenjahr das Pfingstfest, an dem sich die Osterzeit durch die Sendung 
des Hl. Geistes vollendet, an dem die Jünger ihre Sendung in die Welt erfahren.

Es gibt sieben textile Heiligtümer in Aachen, vier im Aachener Dom und drei 
in der alten Reichsabtei und der heutigen Propsteikirche St. Kornelius. Weil sie ur­
sprünglich alle zusammengehören, sollen sie auch zusammen in den Blick genom­
men werden. Alle sieben Jahre zeigen die Aachener alle sieben Sachen. Aber warum 
werden sie so lange vor unseren Augen verborgen? Warum lässt man sie nicht wie 
die Prachtstücke in einem Museum in einer sicheren Vitrine ganzjährig ausgestellt?

Verdecken – Aufdecken – Entdecken

Auch in einem Museum werden Teile des Bestandes, manchmal sogar besonders 
wertvolle Teile nur selten gezeigt und oft in wechselnden Konstellationen in ande­
ren Museen präsentiert. Was man immer sehen kann oder zumindest sehen könn­
te, verliert leicht, selbst wenn es höchst bedeutsam ist, den Nimbus des Besonde­
ren. Das Verhüllen und Enthüllen lässt uns anders, lässt uns erwartungsvoller, 
aufmerksamer hinschauen, – das ist der bei Männern wie Frauen gleichermaßen 
nachweisbare Striptease-Effekt.

Vor Jahren wurde vom Künstler Christo der Reichstag in Berlin verhüllt. Milli­
onen Menschen haben sich das als einzigartig empfundene Spektakel angeschaut. 
Anschließend wurden – auch zur Refinanzierung des Ganzen – Tuchstücke aus die
ser Verhüllungsaktion wie profane Reliquien verkauft. Was war das Besondere an 
diesem Tuch? Es war, wie tausend andere auch, in einer Weberei in Emsdetten im 
Münsterland hergestellt worden, war also vom Material her nichts Außerordent­
liches oder Besonderes. Die Verhüllung verbarg das Gewohnte, den Reichstag, den 
man Abend für Abend auf dem Fernsehschirm sehen konnte und kann. Und es 
stellten sich gerade mit der Verhüllung Fragen ein: Was wäre, wenn es das Bauwerk 
nicht gäbe, wenn es 1933 den Reichstagsbrand nicht gegeben hätte und die sich 
daran anschließenden Ermächtigungsgesetze der Nationalsozialist(inn)en? Was 
wäre, wenn es heute diesen Ort der demokratisch-politischen Willensbildung, die­
sen Ort des Parlamentarismus nicht gäbe?

In der Beilage Christ und Welt der Wochenzeitung Die Zeit gibt es eine Kolumne 
namens Der Atheist, der was vermisst ... Da ersehnt jemand etwas, der nicht glaubt 
(oder das zumindest behauptet oder glauben machen möchte), da vermisst jemand 
eine Wirklichkeit, die sich anscheinend nur der/dem Glaubenden erschließt, wie 
z.B. eine Entwicklung zum Besseren, eine letzte ausgleichende Gerechtigkeit, eine 
umfassende Vergebung, eine letzte Sinndeutung, ein hoffnungsvolles Ziel der Ge­
schichte. Gerade das, was fehlt, ist aber auf besondere Weise da. Etwas ist anwesend 
im Modus des Vermissens bzw. des Ersehnens.

Lässt man die schnell in den Vordergrund geschobene Frage beiseite, ob diese 
Heiligtümer wirklich, also im Sinne von historisch belegbar, die Textilien Jesu,   

117

Textile Heiligtümer



Marias, Johannes des Täufers waren oder nicht, ist so viel sicher: Diese Textilien 
sind Erinnerungsstücke, textile Hinweise auf etwas, wovon die Christ(inn)en be­
haupten, dass es auch in diesem historischen Sinne der Fall sei. Ein Textil verweist 
auf den Vorläufer und dem nach biblischem Befund entfernten Verwandten Jesu, 
auf Johannes den Täufer. Eines verweist auf Maria, seine Mutter. Fünf dieser Tex­
tilien verweisen auf Christus selbst. Letztlich verbindet sich das Zeichenhafte der 
Textilien also nicht mit den Textilien selbst, sondern mit den Personen, denen sie 
historisch zu Recht oder zu Unrecht zugeordnet werden; sie haben Verweischa­
rakter auf Personen und deren Haltungen und Handlungen.

Das Enthauptungstuch Johannes des Täufers

Das als Enthauptungstuch Johannes des Täufers verehrte Tuch ist ein von allen 
vier Seiten umsäumtes, rechteckiges Tuch. Es besteht aus feinem Leinendamast. 
Von der Größe her ist es eher als das Grabtuch des enthaupteten Täufers anzuse­
hen; denn es misst 282,2 mal 131,5 cm. Es ist auch erst seit dem 15. oder gar 16. 
Jh. als große Tuchreliquie belegt. Sein Aufbewahrungsort ist der Aachener Dom. 
Die Enthauptung Johannes des Täufers, der in der christlichen Tradition als Vor­
läufer Jesu gilt, und sein Begräbnis werden in Mk 6,17–29 berichtet. Von einem 
Begräbnis- oder Enthauptungstuch ist da jedoch nichts zu lesen.

Was wäre, wenn es das, worauf das Enthauptungstuch Johannes des Täufers 
hinweist oder hinweisen soll, nicht gäbe, nämlich den Menschen im Widerstand 
gegen die Zügellosigkeit, gegen die Lüge oder gegen die Willkür der Macht? – Der 
Mensch wäre ohne das ein ganzes Leben einfordernde, existenzielle Bekenntnis 
zur Wahrheit und zur Gerechtigkeit. Da riskiert mit Johannes einer Kopf und 
Kragen für seine religiöse und ethische Überzeugung und wird quasi als gruseliger 
Partygag zum Schweigen und zur Strecke gebracht. Dazu ist ein Mensch fähig, 
gottlob nicht nur wie die Selbstmordattentäter zum Unheil anderer, sondern ge­
rade auch zur Wahrung der Wahrheit und zum Heil der Heillosen sein ganzes 
Leben, seine ganze Existenz in die Waagschale zu werfen und einzusetzen. „Und 
setztet ihr nicht das Leben ein, nie wird euch das Leben gewonnen sein.“ So dich­
tete Friedrich Schiller in seiner Wallenstein-Trilogie. Oder anders formuliert: Dem 
Menschen ist sein Leben nichts mehr wert, wenn ihm nicht irgendetwas oder 
irgendwer mehr wert ist als sein Leben.

Das Kleid Mariens

Werfen wir einen Blick auf das Marienkleid. Es handelt sich dabei um ein aus fei­
nem weißen Leinen gefertigtes Frauengewand nach Art einer Tunika. Es ist aus ei­
nem einzigen Leinenstück hergestellt, wobei das Vorderteil über die Schulter hin­
weg in den hinteren Teil übergeht. Seitlich sind geschlitzte Giren ein- und Ärmel 

118

Nachfolge



angesetzt. Der Halsausschnitt und zwei Seitenschlitze am unteren Saum sind mit 
Ornamenten in Mäanderform verziert. Das Kleid misst 153 cm in der Länge und, 
bei ausgebreiteten Ärmeln, 132 cm in der Breite. Historisch genau datierbar ist es 
nicht, und eine biblische Belegstelle für ein solches Kleid gibt es auch nicht. 

Was wäre, wenn es das, worauf das Kleid Mariens hinweist, nicht gäbe? – Die 
christliche Ikonographie hat Maria in prächtige Gewänder gekleidet und so ihre 
Reinheit, ihre Schönheit, ihren Adel, ihre Demut etc. herausgestellt. Auch die als 
Wallfahrtsbild verehrte Madonna im Aachener Dom, wo unser Kleid aufbewahrt 
wird, wird so der Kirchenjahreszeit entsprechend den Verwandlungen einer sakral­
en Haute Couture unterworfen.

Aber dieses Marienkleid ist nicht das prächtige Ausstattungsstück einer künst­
lerisch wertvollen Marienfigur, sondern ist – so die Behauptung – ein Kleidungs­
stück der wirklichen Maria, der historischen Frau aus Fleisch und Blut. Dieses 
Marienkleid verweist auf den für Gott empfänglichen, den mit Gott schwangeren, 
den im wahrsten Sinne des Wortes gott-vollen Menschen. Was wäre, wenn es die 
Frau, aus der nach christlicher Lehre Gott in die Welt hinein geboren wird, nicht 
gäbe? Der Mensch könnte sich im Blick auf all die selbst zu verantwortenden 
Grässlichkeiten seiner Geschichte vorkommen wie die Ausgeburt der Hölle. Aber 
Gott kommt durch Maria – menschlich unverständlich und zugleich unverständ­
lich menschlich – wie jeder von uns auf menschliche Weise beim Menschen an. 
Der christliche Glaube sagt damit aber auch, der Mensch sei prinzipiell offen auf 
Gott hin, sei begnadet damit, Gott zu empfangen. Er habe, wie an Maria sichtbar 
wird, die Anlage zur Gottesgeburt in dieser Welt. Maria bringt, darin ist sie uns 
Vorbild, Gott zur Welt und damit die Welt zu Gott.

Die Windeln Jesu

Eigentlich sind diese Windeln Teil eines größeren Gewandes, das in etwa trapezför­
mig zurechtgeschnitten worden ist. Es besteht aus einem ungefärbten dunkelbrau­
nen Kamel- oder Ziegenhaar-Wollgewebe, misst 68 mal 94 cm und wird dreifach 
gefaltet im Aachener Dom aufbewahrt. Die Geburt Jesu wird mit dem Hinweis auf 
die Windeln, in die er gewickelt worden ist, in Lk 2,10–12 überliefert und uns all­
jährlich im Evangelium der Weihnacht präsentiert.

Was wäre, wenn es das, worauf die Windeln Jesu hinweisen, nicht gäbe, nicht 
gegeben hätte? – Ganz elementar weisen diese Windeln hin auf das Kind, als das 
Gott nach christlicher Lehre in diese Welt kam. Alle monotheistischen Religionen 
haben so ein Element der Verbindung von Transzendenz und Immanenz, von Gott 
und Mensch, von Himmel und Erde, ein Element der Erdung des Göttlichen. Die 
Juden kennen den Bund Gottes mit dem von ihm erwählten Volk Israel durch die 
Geschichte hindurch. Die Muslime haben den Koran als wortwörtliche, heilige 
Willensbekundung Gottes und halten ihn in Ehren.

119

Textile Heiligtümer



Die Windeln Jesu nun verweisen auf die, wie mir scheint, intensivste Form der 
Erdung des Göttlichen, auf die Menschwerdung Gottes. Aber was wäre, wenn die 
Menschwerdung Gottes ein Hirngespinst wäre? Klar, Windeln waren und sind im 
wahrsten Sinne stinknormal, sind anrüchig. Und so erscheint die Geburt Gottes 
als Mensch auch manchem Zeitgenossen wie ein windelweiches Ammenmärchen. 
Aber Christentum ist nicht ohne den Gedanken der Inkarnation zu haben. Ein 
Gott ganz ohne Erdung, ohne Menschwerdung, ohne Menschennatur, wäre ein 
völlig abstrakter Gott, ein spekulativer Gott für „großkopferte“ Philosophen, ein 
Gott, der nicht zu Herzen geht, weil er kein Herz hat, der uns nicht unter die Haut 
geht, weil er nicht in unserer Haut steckt.

Das Schürztuch Jesu

Mit dem Schürztuch soll Jesus den Jüngern nach der Fußwaschung am Gründon­
nerstag die Füße abgetrocknet haben. Es ist ein Leinentuch, gewebt ohne Muster­
ung aus starken Leinenfäden. Es misst 230 mal 128 cm an der einen und 95 cm an 
der anderen Seite. Eine genaue Datierung besitzen wir leider nicht. Die biblische 
Belegstelle von der Fußwaschung mit dem Hinweis auf das Leinentuch, mit dem 
sich Jesus zu diesem Zweck umgürtet hat, findet sich bei Joh 13,1–13.

Was fehlte dieser Welt, wenn es das, worauf das Schürztuch Jesu hinweist, wenn 
es die Fußwaschung, von der der Evangelist Johannes berichtet, nicht gegeben hät­
te? – Es fehlte das Vorbild eines selbstlosen Dienstes, der die menschengemachten 
Rangordnungen und Hierarchien, auch die kirchlichen in dieser Welt der Lächer­
lichkeit preisgibt. Jesus wäscht seinen Jüngern nicht den Kopf, sondern die Füße. 
Da kümmert sich der, mit dem niemand auf gleichem Fuße verkehren kann, um 
den Dreck von der untersten Fußsohle seiner Untergebenen und erklärt das zum 
Maßstab. „Ihr nennt mich Herr und Meister und ihr habt Recht, ich bin es. Wenn 
nun ich, euer Herr und Meister, euch die Füße gewaschen habe, dann müsst auch 
ihr tun, wie ich euch getan habe.“ (Joh 13,13)

Mit dem Fehlen dessen, woran das Schürztuch Jesu erinnert, wäre zudem die 
enge Verbindung von Abendmahl, also Gottesdienst, und Fußwaschung, also Men­
schendienst, nicht mehr gegeben. Dass Liturgie und Diakonie zusammengehören, 
nicht zuletzt darauf verweisen das Schürztuch und seine Verwendung im Kontext 
des letzten Abendmahles auch noch. Gottesdienst ist immer zweierlei, der Dienst 
Gottes an den Menschen und der Dienst des Menschen für und vor Gott. Der Men­
schendienst Gottes und der Gottesdienst des Menschen gehören zusammen.

Das Lendentuch Jesu

Schauen wir uns nun das Lendentuch Jesu an, das er am Kreuz getragen haben soll, 
um seine Blöße zu bedecken. Es wird im Dom aufbewahrt und besteht aus grobem 

120

Nachfolge



dreieckigen Leinengewebe, mit bräunlichen, auf Blutspuren hindeutenden Verfär­
bungen. Es ist ein grobschlächtig aus einer Tunika zugeschnittenes Dreieckstuch. 
Seine Maße betragen 127,5 mal 151 cm. Von einem Gewand oder allgemeiner 
von Kleidungsstücken, die Jesus zum Zeitpunkt seiner Hinrichtung getragen hat, 
berichten Lk 23,32–35 und Joh 19,23. Von einem speziellen Lendentuch ist aller­
dings in den Hinrichtungsschilderungen nicht die Rede.

 Das Lendentuch war das einzige, was man römischer- wie jüdischerseits bei ei­
ner Hinrichtung den Gekreuzigten in der sonstigen Nacktheit und Ausgesetztheit 
an Intimität noch konzedierte. Es war gewissermaßen der letzte Schamlappen ge­
gen den blanken Voyeurismus und den Sadismus, der seine sexuelle Lust durch die 
Quälerei und in der Quälerei anderer Menschen erfährt. 

Was fehlte dieser Welt, wenn es das, worauf das Lendentuch Jesu hinweist, 
nicht gäbe oder gegeben hätte? – Es fehlte der Gedanke der Solidarität Gottes mit 
den Bloßgestellten, mit den Begafften, mit den Ausgezogenen und den Zur-Schau-
Gestellten, mit den Entblätterten, mit den bis auf die Haut und bis ins Mark Bla­
mierten, mit den schamlos Entehrten. Es fehlte das Zeichen der Solidarität mit den 
Menschen, die wie er durch einen Justizskandal, ja einen Justizmord beseitigt wur­
den und werden in dieser Welt. Im Tod Jesu Christi begibt sich Gott selbst in die 
tiefsten Niederungen des menschlichen Leidens und Sterbens, weil er leiden kann 
und den Menschen leiden mag. Hier begegnet uns ein zutiefst sympathischer, d.h. 
leidensfähiger und mitleidender Gott.

Das Grabtuch Jesu

Das Grabtuch Jesu (Sindon munda) meint das Tuch, in das Jesus gehüllt worden 
sein soll, als er vom Kreuz abgenommen und ins Grab gelegt worden ist. Es ist ein 
feines, kostbares Leinentuch und misst heute 105 mal 180 cm. Es muss einmal dop­
pelt so lang gewesen sein. Es sind auch Stücke herausgeschnitten worden. Vermut­
lich stammt das Grabtuch aus dem 1. Jh. v. Chr.

Was fehlte dieser Welt, wenn es das, worauf das Grabtuch Jesu Christi hinweist, 
wenn es seinen bestialischen Tod nicht gegeben hätte? – Es fehlte der Gedanke ei­
ner bis zum Äußersten, einer über die Todesgrenze hinausgehenden Heilsinterven­
tion Gottes für den Menschen und diese Welt. Gott macht sich, so sagt der christ­
liche Glaube, angesichts des Leids der Welt keinen schlanken Fuß. Er geht den 
Weg des Menschen mit, den scheinbaren Holzweg vom Holz der Krippe bis zum 
Holz des Kreuzes, den Weg vom Geburts- bis zum Todesschrei, den Weg von den 
Windeln bis zum Leichentuch. Er steht wie wir im Leid und durchsteht mit uns das 
Leid bis in Sterben und Tod hinein. Er markiert den Weg durch das Sterben, den 
Weg in den Tod mit den Wegzeichen zum Leben. Er macht auch diesen letzten, uns 
allen zugemuteten Weg noch zum Lebensweg.

121

Textile Heiligtümer



Das Schweißtuch Jesu

Das sog. Sudarium, das Schweißtuch Jesu besteht aus feinster alexandrinischer 
Muschelseide, aus Byssos. Es ist 352 mal 615 cm groß, sechzehnfach gefaltet, 
wurde 1860 auf eine Schutzunterlage genäht und 1895 mit einer Schutzdecke 
verziert. Es stammt spätestens aus dem 1. Jh. unserer Zeitrechnung, überschnei­
det sich also mit der Lebenszeit Jesu. Vom Schweißtuch Jesu spricht die Heilige 
Schrift in Joh 20,6–7. Es ist die Rede davon, dass es auf dem Haupt Jesu gelegen, 
dann aber, nach der Auferstehung Jesu, nicht mehr bei den Leinentüchern, son­
dern separiert und zusammengebunden an einem eigenen Platz gelegen habe.

Was wäre, wenn es das, worauf das Schweißtuch Jesu hinweist, nicht gegeben 
hätte oder geben könnte? – Das Schweißtuch markiert im Evangelium den ent­
scheidenden Übergang, es steht für den Schritt aus dem Ende, für das der Tod 
steht, zu einer Vollendung, für die das Leben steht. Es ist ein Signum, das die Ge­
schichte des Todes Jesu mit der ersten Erfahrung von Auferstehung verbindet, ein 
verbindendes Zeichen, das auf die Identität und die Kontinuität des Gestorbenen 
und Auferstandenen hinweist. Ohne das, worauf das Schweißtuch hinweist, 
fehlte der Gedanke an die Auferstehung Jesu Christi und der Gedanke an die 
Auferstehung der Ermordeten, der Gemeuchelten, der zu Tode Geschundenen, 
der Verhungerten, der Verdursteten dieser Welt. Es wäre die endgültige absolute 
Irreversibilität des zugleich gleichmacherisch gerechten und des zugleich gna­
denlos ungerechten Todes. Es gäbe keine ausgleichende endgültige Gerechtig­
keit, sondern ausschließlich die Verewigung bleibender Ungerechtigkeit.

So aber hören wir in der ersten Präfation der Totenmesse noch die Worte: 
„Deinen Gläubigen, o Herr, wird das Leben gewandelt, nicht genommen. Und 
wenn die Herberge der irdischen Pilgerschaft zerfällt, ist uns im Himmel eine 
ewige Wohnung bereitet.“ Und so beten die Katholik(inn)en in jeder Euchari­
stiefeier nach den auch uns selbst geltenden Wandlungsworten: „Deinen Tod, 
o Herr, verkünden wir und deine Auferstehung preisen wir, bis du kommst in 
Herrlichkeit.“ Durch diesen Blick auf Tod und Auferstehung Jesu Christi wandelt 
sich auch die persönliche menschliche Unheils- in eine Heils- und Hoffnungs­
perspektive über den Tod hinaus.

Was bleibt?

Alle diese textilen Heilsutensilien sind kontingent, sind durch die Zufälle und 
die Willkürakte der Geschichte zu uns gekommen. Sie sind nicht essentiell zur 
Stützung des christlichen Glaubens in der Welt; das Glauben ginge also auch 
ohne sie. Und vielleicht erscheint dem einen oder anderen historisch-skeptisch 
orientierten Menschen diese Art von Frömmigkeit eher hinderlich als förderlich 
für den eigenen Glauben. Das ist nicht zu bestreiten und darf auch so sein. Aber 

122

Nachfolge



gibt es nicht ebenso viele legitime, geistgewirkte Zugänge zum Glauben wie es 
geistvolle gläubige Menschen gibt?

Natürlich kann man sich fragen, ob diese textilen Heiligtümer historisch echt 
sind. Einige sind uralt, reichen gut belegbar bis in die Zeit Jesu hinein, sie könnten 
in dem Sinne historisch echt sein und sind es vermutlich doch nicht. Sie können 
aber, und das ist entscheidend, zum Echtwerden des Glaubens beitragen, zur Echt­
heit des Glaubens anregen. Sie können uns die unabweisliche Frage nach den 
ethischen Maßstäben und der existenziellen Entschiedenheit des eigenen Lebens 
vorlegen. Sie können Wegweiser sein, Wegweiser, die man nicht braucht, wenn 
man den Weg genau kennt. Aber nicht alle kennen den Weg genau genug.

Etwas, was nur alle sieben Jahre gezeigt wird, ist der ständigen Verfügbarkeit 
und Sichtbarkeit entzogen. Um es zu sehen, muss man warten und sich innerlich 
ausrichten können auf den besonderen, vielleicht einmaligen Moment. Dabei 
wird das, was die Griechen der Antike Chronos nannten, die scheinbar mehr oder 
weniger gleichförmig und belanglos verstreichende Zeit, zu dem, was dieselben 
Griechen Kairos nannten, zum günstigen, einmaligen, vielleicht gnadenhaften 
Moment, in dem sich eine Wende im Glauben und im Leben vollziehen kann.

Die Vereinmaligung des Moments der Sichtbarkeit macht aber zugleich darauf 
aufmerksam, dass eigentlich jeder Moment im Chronos als genutzter Moment 
einen Kairos zu irgendetwas darstellt, zur Umkehr aus dem falschen Trott, zum 
Neubeginn nach dem desaströsen Ende, zur Versöhnung nach dem bitteren Zer­
würfnis, zur Hoffnung nach der tödlich lähmenden Angst. Gerade in dieser Zeit, 
in meiner Zeit, kann auch durch mich die Unheils- zur Heilszeit gewandelt wer­
den. Gott wandelt auch mich, und er wandelt auch durch mich und meinen klei­
nen Beitrag unsere heillose Zeit in sein zeitloses Heil.

Im Kern: Inkarnation

Im Kern zielen alle diese textilen Erinnerungsstücke auf das christliche Proprium, 
auf das Alleinstellungsmerkmal des Christlichen, auf die Inkarnation, die Mensch­
werdung Gottes in Jesus Christus, auf seinen Dienst der Menschlichkeit, auf sein 
grausames Leiden und Sterben, auf seine Auferstehung. Die textilen Erinnerungs­
stücke erinnern an den Kernbestand der christlichen Botschaft und der ist kon­
kret, geschichtlich, menschlich und darin zugleich göttlich, der ist ganz und gar 
irdisch und darin himmlisch.

Sich für aufgeklärt haltende Menschen neigen dazu, die angeblich noch im­
mer unaufgeklärten, einem Reliquienkult anhängenden Menschen zu belächeln. 
Karl Rahner, einer der ganz Großen in der Theologie des 20. Jhs., einer, der so 
abstrakt denken konnte, dass er damit viele junge Theolog(inn)en abhängte, hat 
aber schon vor vielen Jahrzehnten hellsichtig bemerkt: Auch die großen abstrak­
ten Philosophien, die scheinbar so ganz auf Konkretionen und Handgreifliches 

123

Textile Heiligtümer



oder Augenfälliges verzichten können, sind doch nur abgeblasste Mythologe­
me. Wir alle brauchen die Anschaulichkeit und den inhaltlichen Mehrwert, den 
Bedeutungsüberschuss, der in allen Narrationen steckt. Wir alle brauchen das 
Pack-Ende und das Packende des Konkreten, um zum Abstrakten vorzudringen. 
Wir alle brauchen die Handreichung des Anschaulichen, um eine Ahnung vom 
Unanschaulichen zu erhalten. Wir alle brauchen das Sich-Zeigen im Endlichen, 
um einen Schimmer vom Unendlichen, eine Ahnung von Gott zu erhaschen.

Jetzt sind diese konkreten, geschichtlichen, menschlichen und menschlich all­
zu menschlichen Erinnerungsstücke für sieben Jahre wieder eingepackt. Wenn wir 
aber mit der christlichen Botschaft vom geerdeten Himmel, mit unserem Glauben 
an den Mensch gewordenen Gott an unseren Arbeits- und Ausbildungsplätzen, 
in unseren Beziehungen, Ehen und Familien nicht auspacken, dann können wir 
nicht nur diese textilen Heiligtümer ein für alle Mal einpacken und eingepackt las­
sen, dann können wir auch als Christ(inn)en einpacken. Also nach dem Einpacken 
bitte auspacken und anpacken, d.h. Zeugnis geben, und zwar mit Wort und Tat. 

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv: 
www.geistundleben.de

Franz-Josef Steinmetz SJ, 
Jesus und sein Esel. Eine Betrachtung zum 
Palmsonntag, in: GuL 72/2 (1999), 136–140.

124

Nachfolge


