
Christliches Leben in der Diaspora
Neutestamentliche Perspektiven
 

Diaspora: So deutet eine junge, engagierte Katholikin ihre Situation, als sie hört, 
in ihrer süddeutschen Bischofsstadt sei die Katholikenzahl unter 50 % gefallen. 
Eine Schrumpfung. Eine numerische Minderheit, die weitere Fragen aufwirft: Fällt 
damit nicht über kurz oder lang der öffentliche Feiertag Mariä Himmelfahrt? Alte 
Selbstverständlichkeiten stehen plötzlich zur Disposition. „Diaspora“ bedeutet all­
tagssprachlich den Minderheitenstatus und die Marginalisierung einer Glaubens­
gruppe. Diese muss von ihrem kulturellen Zwischenraum aus verhandeln, sich 
behaupten und anfragen lassen. Ohne Zweifel ein mühsamer Weg. Nachvollzieh­
bar sind Beklemmung und Zukunftssorge, die Christ(inn)en hierzulande anficht, 
wenn sie ihre Kirche schrumpfen sehen. 

Allerdings: Global wie historisch konnten und können Christ(inn)en anderswo 
von einer solchen „Diasporasituation“ nur träumen – von Konkordat bis Körper­
schaftsrecht steht die Kirche hierzulande institutionell doch auf festem Grund. Die 
Kirchensteuergemeinschaften wirtschaftsstarker Staaten binden Millionen Men­
schen als „Fördermitglieder“ ein, und engagierte Christ(inn)en erfahren an ihren 
Wirkungsorten Anerkennung. Im Nahen Osten erleben wir z.Z. völlig andere Di­
mensionen von „Diaspora“. Menschen bezahlen sie mit Heimat, Habe oder Leben. 
Wie anders steht christliche „Diaspora“ da in Staaten ohne verfasste Religions- und 
Meinungsfreiheit, oder auch dort, wo es an Infrastruktur und Bildung mangelt? 

Wir stoßen auch zu Beginn der christlichen Bewegung auf solche äußerst pre­
kären Ausgangsbedingungen. „Minderheitensituation“ ist das täglich Brot der we­
nigen christlichen Gruppen – doch gerade in einer solchen „Diaspora“ bringen sie 
Texte voller spiritueller Ressourcen hervor. Insbesondere die situationsbezogene 
Briefliteratur vererbt uns Paradigmen für das Leben in „Diaspora“. Doch bevor wir 
nach solchen Verhaltensoptionen fragen, zunächst ein Blick auf den Streuungsvor­
gang am Anfang der christlichen Bewegung.

125

Diaspora im NT

Hildegard Scherer | Bonn

geb. 1975, Dr. theol. habil.,  Privatdozentin für 
Neues Testament an der Universität Bonn

hildegard.scherer@uni-bonn.de



„Diaspora“: gewaltsam zerstreut oder aktiv streuend?

Hält man sich an Begriff und Phänomen von diaspora/diaspeiro in Septuaginta1 
und Neuem Testament und somit an die Ursprünge unseres griechischen Lehn­
wortes, so erstaunt zunächst einmal der differenzierte Sprachgebrauch. Diaspora, 
„Zerstreuung“ bzw. diaspeirein, „zerstreuen“ spiegeln teilweise2 einen Leidenszu­
stand: Gewaltsam löst ein Mächtigerer eine Gruppe von Unterlegenen auf und 
„zerstreut“ sie räumlich – eine Art Kriegsfolge, wie Ez 29,12 oder Dtn 28,25 sie 
beschreiben; eine Machttat, wie sie auf den Sturz des Turms zu Babel folgt (Gen 
11,8f.). In der prophetischen Gottesrede ist es der Herr selbst, der diese Zerstreu­
ung bewirkt (z.B. Jer 15,7; Ez 12,14f.) – und in dessen Macht es steht, sie wieder 
aufzuheben, indem Israel in sein Land zurückkehren kann (z.B. Jes 11,12; Ez 
11,17; Dtn 30,4f.). Die Zwischenzeit kann in biblischer Diktion eine Zeit der Ohn­
macht sein: Bilder der „Zerstreuung“ sind das Reisig im Wind (Jer 13,24) oder die 
herrenlosen Schafe in den Bergen (1 Kön 22,17). 

Diese negative Diaspora-Konzeption denkt vom Ideal eines räumlichen Le­
benszusammenhangs aus, der schmerzhaft gestört wird. Erst mit dem Wieder­
gewinn von Lebensort und Souveränität ist der Leidenszustand behoben. Ohne 
Zweifel nährt sich diese Konzeption aus tatsächlichen Verlust- und Unterdrü­
ckungserfahrungen unter fremder Herrschaft.

Was die realgeschichtliche Entstehung der jüdischen Diaspora im Osten und 
im Mittelmeerraum betrifft,3 steht hinter ihr sicher häufig eine erzwungene Um­
siedlung nicht nur als Folge einer militärischen Unterwerfung, sondern auch 
durch Versklavung und Verkauf oder wirtschaftliche Not. Doch ist keineswegs 
auszuschließen, dass sich so manche auch mehr oder minder freiwillig in neue 
Umgebungen begaben – und dort blieben. Die ersten Christ(inn)en, v.a. die anti­
ochenisch-paulinischen, haben eine Streuung der christlichen Gruppen geradezu 
gesucht – mit missionarischer Dynamik.4 Zwar liegt, wie uns die Apostelgeschich­

1	 Die hebräische Semantik ist anders gelagert: „Diaspora“ übersetzt z.B. nie den hebr. Terminus techni-
cus für „Exil“, vgl. die Übersicht bei J. Kiefer, Exil und Diaspora. Begrifflichkeit und Deutungen im an-
tiken Judentum und in der hebräischen Bibel (AZBG 19). Leipzig 2005, 225–229, bes. 228; deshalb hier 
bewusst die Perspektive der griech. Texte, wie sie die urchristlichen Autoren mehr oder minder lasen. 
Zum Diaspora-Begriff vgl. auch C. G. Müller, Auserwählte als Fremde. Theologische Standortbestim-
mung im Ersten Petrusbrief, in: M. Ebner u.a. (Hrsg.), Der Erste Petrusbrief. Frühchristliche Identität im 
Wandel (QD 269). Freiburg i.Br. 2015, 9–66, 13–16.

2	 Bereits in den bibl.-jüd. Belegen findet sich allerdings eine differenzierte Sicht, in der Diaspora akzep­
tiert, als gute Lebensmöglichkeit oder sogar universal relevant eingeschätzt wurde, vgl. die Kategori­
sierung (Übersicht) in J. Kiefer, Exil, 432–436.688–695 [s. Anm. 1].

3	 Eine Übersicht findet sich z.B. bei D.-A. Koch, Geschichte des Urchristentums. Ein Lehrbuch. Göttingen 
2014, 115f. Dieses Werk bietet auch den historischen Hintergrund zu allen folgenden Ausführungen.

4	 Ob bereits die jüdische Diaspora „missionierte“, ist umstritten. Pro: z.B. R. Krüger, Die Diaspora. Von 
traumatischer Erfahrung zum ekklesiologischen Paradigma. Leipzig 2011 (span. Buenos Aires 2008), 
37–39.53 u.ö.; skeptisch: z.B. J. C. Paget, Hellenistic and Early Roman Period Jewish Missionary Efforts 
in the Diaspora, in: C. K. Rothschild / J. Schröter (Hrsg.), The Rise and Expansion of Christianity in the 
First Three Centuries of the Common Era (WUNT 301). Tübingen 2013, 11–49.

126

Nachfolge



te aufzeigt, auch den ersten Aufbrüchen weg von der „Jerusalemer Urgemeinde“ 
eine Leidenssituation zu Grunde: Die Verfolgung der Hellenist(inn)en, nament­
lich des Stephanus, führt zur Mission u.a. in Samarien und Antiochia (Apg 8,1.4; 
11,19). Doch von dort aus brechen schon bald Barnabas und Paulus nach Zypern 
und ins südliche Kleinasien auf (Apg 13). Paulus und seine Mitarbeiter(innen) le­
gen in der Folge tausende von Kilometern zurück und hinterlassen in den Metro­
polen von Mazedonien, Griechenland und Kleinasien nach einem meist kurzen 
Gründungsaufenthalt winzige Zellen – schätzungsweise 40–80 Personen – von 
Jesus-Anhänger(inne)n. 

Die christlichen Missionare(n) haben offensichtlich nicht an geschlossene 
Flächen gedacht oder Mehrheitsverhältnisse gekippt. Sie haben offensichtlich 
nie aus einer geschützten „Hausmacht“ heraus agiert, nie ein Interesse besessen, 
autarke Strukturen zu entwickeln. Gerade mitten in der „anderen“ Umgebung 
haben die Christusgläubigen in entscheidenden Bereichen einen Kontrapunkt 
zum Mainstream gelebt:5 z.B. im Bekenntnis zum einen Gott Israels, der über alles 
irdisch Erfahrbare hinaus einen letzten Rückhalt bietet, sich als Herr „jeden Ge­
schöpfs“ erweist (vgl. Röm 8,31–39); in der Loyalität zum erhöhten „Herrn“ Jesus 
Christus; in den daraus folgenden sozialen Entschränkungen und Neuorganisa­
tionen im „einen Leib“ (Gal 3,27f.; 1 Kor 12; Röm 12,4–8); in der Relativierung 
irdischer „Retter“ (vgl. Lk 2,11) und ihrer Machtstrukturen (Mk 10,42–45). Paulus 
beschreibt dies mit dem Begriff einer „neuen Zeit“ („Äon“, z.B. Gal 1,4; vgl. 6,15; 
Röm 12,2), die sich mitten in die „alte“ schiebt, als Leben nach dem „Willen Got­
tes“. Und gerade diese offen gelebte Alternative machte die christlichen Gruppen 
den einen attraktiv, den anderen unerträglich.

Die Gruppen können kaum auf Identitätstraditionen bauen, sobald typisch 
jüdische Abgrenzungssymbole wie Beschneidung oder Reinheitsgebote gefallen 
sind. Sie basieren allein auf entschiedenen Individuen. Damit sind sie aber auch 
unabhängig von geographischen Zentren, differenzierten Institutionen oder wei­
teren Bindungen – sie sind tatsächlich universal. Christentum kann überall dort 
gelebt werden, wo sich bereits Einzelne in Einstellung und Verhalten verändern. 
Die Tauf-Initiation und der kontinuierliche Lebenskern des Herrenmahls sind 
an jedem beliebigen Ort mit einfachster Ausstattung möglich – mit Wasser, Brot, 
Wein und wenigen kurzen Formeln.

Eine möglichst breite Streuung der Gemeinden „bis ans Ende der Erde“ (Apg 
1,8) wird sogar zum Wunschziel – je mehr „Diaspora“, desto besser, könnte man 
für die ersten Christ(inn)en sagen. Doch bleibt auch dieses Ideal nicht ungetrübt: 
Christliche Gemeinden werden sich über kurz oder lang in einem Leidenszustand 
wiederfinden. In 1 Petr schlägt die Problematik der Minderheitensituation voll 

5	 Wie auch die jüdischen Diaspora-Gemeinden, für die sich in vielen Bereichen mühelos Parallelen zie­
hen ließen.

127

Diaspora im NT



durch – die Adressat(inn)en fühlen sich wieder in „Diaspora“ (1 Petr 1,1) mit all 
ihren Konsequenzen. Doch liegt ihr konzeptionelles Ideal nicht in regionaler 
Restitution – sondern in transzendenter Transformation: Ihr angestammter Ort 
(„Erbe“) liegt in den Himmeln. In ihrer Identität verankert sind die Angespro­
chenen also im göttlichen Bereich, jenseits der irdischen Strukturen – in diesen 
bleiben sie stets fremd und sitzen zwischen den Stühlen (vgl. 1 Petr 1,4.17; 2,11).6 
Das Urchristentum hat sich also bewusst einer Minderheitensituation gestellt. 

Herausforderungen der Diaspora

Die Christ(inn)en der Diaspora sind als Minderheit „zwischendrin“, in ständi­
gem Alltagskontakt mit „Anderen“: Familienmitgliedern, Nachbar(inne)n, 
Berufskolleg(inn)en, städtischen Institutionen. Diese Begegnung, keineswegs 
immer solidarisch und friedlich, fordert heraus: Was tun bei machtförmiger Kon­
frontation? Welche Außenwirkung soll angezielt werden? Wie weit reicht die 
gemeinsame Basis mit den „Anderen“? Die christliche Briefliteratur zeigt mehr­
schichtige Antworten – exemplarisch seien hier die sog. Sendschreiben Offb 2f., 
Röm 12 und 1 Petr angeführt: Texte, in denen Ethos anschaulich verhandelt wird.

Wo sind „wir“ anders? Ein Grenzdiskurs
Ganz praktisch treibt die ersten Christ(inn)en eine Konsum-Frage um:7 Die Stadt 
feiert auf den Straßen mit einer festlichen Prozession, anschließend werden die 
geopferten Rinder gebraten. Seltener kostenloser Fleischgenuss lockt: zugreifen 
oder ablehnen, verzichten und auffallen? Die Geschäftsfreunde laden ein, die 
Kolleg(inn)en treffen sich, die Delikatesse des Abends ist ein Braten – Fleisch aus 
einer heidnischen Opferzeremonie: vor allen Farbe bekennen, auf keinen Fall 
mit „den Götzen“ in Kontakt treten? Oder den ganzen Götzenkult für Humbug 
halten, im Stillen dem Schöpfer danken und zugreifen? Ist Götzenopferfleisch mit 
dem Christsein vereinbar? 

Ein rigoroses „Nein“ kommt von den sog. Sendschreiben an die Gemeinden 
in Pergamon und Thyatira, Kleinasien (Offb 2,12–17.18–29; vgl. auch die Ableh­
nung der „Nikolaiten“ in Ephesus in Offb 2,6). Sie polemisieren gegen die falsche 
Lehre eines „Balaam“ bzw. der „Nikolaiten“ (2,6.14.15) und einer Prophetin „Ize­
abel“ (2,20).8 Die ist fix auf den Punkt gebracht: „Götzenopferfleisch essen“ und 

6	 Dies wertet R. Krüger, Diaspora, 116 [s. Anm. 4], als den eigentlich christlichen Beitrag zum Konzept. 
Vgl. zur Terminologie auch C. G. Müller, Auserwählte 22–26 [s. Anm. 1].

7	 Die Erwartung, dass sich Glaube auch in reflektiertem Konsumverhalten niederschlägt, sprach neu-
lich eine Bekannte aus: Als sie erfährt, dass ich Theologin bin, fragt sie interessiert weiter, was das für 
mich bedeute – Nach der Antwort die nächste Frage: wo ich denn einkaufen würde. 

8	 Zum Hintergrund: H.-J. Klauck, Das Sendschreiben nach Pergamon und der Kaiserkult in der Johan-
nesoffenbarung, in: Bib. 73 (1992), 153–182.

128

Nachfolge



9	 Die weitere Bedeutung der „Hurerei“, die besonders im Zusammenhang mit Bileam (Num 31,16) und 
Isebel (1 Kön 16,31) auf Exogamie und Abfallgefahr hinweist (ausführlich: M. Karrer, Apokalypse und 
Aposteldekret, in: W. Kraus [Hrsg.], Beiträge zur urchristlichen Theologiegeschichte [BZNW 163]. Berlin 
2009, 429–452, 445–451), muss leider außen vor bleiben. 

10	 Zu dieser Perspektive auf 1 Kor 8.10 vgl. z.B. V. Gäckle, Die Starken und die Schwachen in Korinth und 
Rom (WUNT II/200). Tübingen 2004, 36–43: Beim Argumentieren zitiert Paulus aus der Anfrage der 
Korinther. 

„huren“ (2,14.20)9. Ohne jegliche Interessen an deren theologischen Gründen 
werden die Träger(innen) dieser Position demontiert, der Kompromiss mit dem 
Mainstream abgelehnt.

Warum so rigoros? Die Sendschreiben ziehen eine akute Bedrohungskulisse 
auf. Ephesus hat Unbestimmtes „getragen wegen meines Namens“ (2,3) ; Mitglie­
dern der „bettelarmen“ und damit ohnehin marginalisierten Gemeinde in Smyr­
na (2,9) steht „Leid“, konkret ein Gefängnisaufenthalt und damit de facto ein 
Konflikt mit politischen Institutionen bevor (2,10) – mit möglicher Todesfolge 
(2,10f.). Die Gemeinde in Pergamon blickt schließlich auf die Tötung des „treuen 
Zeugen“ Antipas zurück (2,13). Die „Überwinder“-Sprüche am Ende jedes Send­
schreibens sprechen die Sprache des Kampfes – Kräftemessen, Entmachtungs­
versuche, Verletzung. Auch wenn die Verursacher der Repressalien nicht beim 
Namen genannt werden, so stehen die Zeichen auf Abgrenzung von einer als 
feindselig empfundenen Umgebung. Überall, wo die Sendschreiben gelesen wer­
den, stützt die Inszenierung eines Kaiser- und Götterkults das Imperium, die 
Stadtgemeinschaft, den Mainstream, die aktuellen Machthaber – für die Send­
schreiben mit ihrer Erfahrung von Bedrängnis und Martyrium eine mythologisch 
eingedunkelte („Satan“) Machtsphäre. Sich mit ihr zu kompromittieren hieße in 
den Augen der Sendschreiben, sie zu verharmlosen, sich um ein Stück Fleisch an 
sie zu „verkaufen“ – v.a. aber, an der Grundfeste des Monotheismus zu rütteln. 

Auch andere Protagonisten des Urchristentums lehnen den Genuss von Op­
ferfleisch ab, stimmen also in der Sache überein – kommunizieren dies aber in 
ganz anderem Stil: Die Apostelgeschichte inszeniert eine entsprechende Auflage 
an Heid(inn)en als Weisung „von oben“, von einem Jerusalemer Leitungsgremi­
um, die per Brief dekretiert wird (Apg 15,28f.). Den anspruchsvollsten Weg wählt 
sicher Paulus: Im (brieflichen) Dialog (vgl. 1 Kor 8–10)10 stellt er sich den Gegen­
argumenten – und versucht, zu überzeugen. Nicht zuletzt wirft er die Rücksicht 
auf die Anfechtungen des „schwachen“ Bruders in die Waagschale (1 Kor 8,1–13). 

Alltägliche „Außenwirkungen“
Kontakt mit anderen Göttern ist also für Christ(inn)en tabu – doch was tun im 
viel weiteren Kontakt mit den „Anderen“ außerhalb der Mahlsituationen? Hier 
geben 1 Petr und Röm 12 Auskunft, auch aus einer Minderheits- und Unterdrü­
ckungserfahrung heraus (z.B. Röm 8,31–39; 1 Petr 2,11; 3,14–16; 4,14–16).
Die Christ(inn)en des 1 Petr haben ihr Leben neu ausgerichtet – und die „Ande­

129

Diaspora im NT



11	 G. Guttenberger, Passio Christiana. Die alltagsmartyrologische Position des Ersten Petrusbriefes (SBS 
223). Stuttgart 2010, 22f., beobachtet in 1 Petr 4,15 eine Aversion gegen ein Leiden als „Oberlehrer 
und Besserwisser“ (23, i. O. kursiv).

12	 R. Feldmeier, „Basis des Kontaktes unter Christen“. Demut als Schlüsselbegriff der Ethik des Ersten Pe-
trusbriefes, in: D. S. du Toit (Hrsg.), Bedrängnis und Identität. Studien zu Situation, Kommunikation und 
Theologie des 1. Petrusbriefes (BZNW 200). Berlin 2013, 249–262, paraphrasiert m.E. treffend: „sich 
am Niedrigen orientierende Daseins- und Handlungsorientierung“ (252) bzw. „Orientierung nach 
unten“ (258). 

ren“ in ihrer Umgebungskultur hinter sich gelassen. Sie haben sich damit verbes­
sert, wird doch das Frühere als „unnütz“ und „Unkenntnis“ deklariert (1,14.18). 
Die Innovation verdankt sich allerdings der Initiative Gottes. Aller neuer Lebens­
wandel reagiert auf die Erwählung, die Vorleistung Gottes: kein Grund zur Über­
heblichkeit ggü. denen, die den „alten“ Lebensstil beibehalten haben (1,14–2,10).

Von außen schlagen den Angesprochenen nun Verbalinjurien, Kriminalisie­
rung und „Leiden“ entgegen. 1 Petr empfiehlt, darauf mit demonstrativ „guter“ 
Praxis zu reagieren: Der geforderte Abstand zu „fleischlichen Begierden“, so 1 Petr 
2,11 summarisch, ist ein ethischer Topos der Umgebungskultur, in der Philosophie 
und Lebenskunst die menschliche Selbstkontrolle idealisieren. Ein gemeinsames 
Verständnis von moralisch gutem Leben ist notwendig, wenn sich 1 Petr nicht 
nur die Widerlegung der Verleumdung von außen erhofft (2,12; 3,16), sondern 
sogar damit rechnet, dass die Anderen aufgrund von Beobachtung den Gott der 
Christ(inn)en anerkennen werden (1 Petr 2,12; vgl. 3,1). Was ausstrahlt, sind ein 
harmonischer und loyaler Umgang miteinander;11 Mitleid und Demut12 – und 
der Ausstieg aus einem Vergeltungskreislauf (3,8f.), wie er sich bereits in jesua­
nischer Tradition findet (Mt 5,39–41.44f.; Lk 6,27–29). Darüber hinaus gilt es für 
die Christ(inn)en, sich dort unterzuordnen, wo – weit entfernt von Gleichheit 
der Person oder demokratischer Meinungsbildung – gesellschaftliche Über­
macht herrscht: im Staat, im Haus (1 Petr 2,13–3,7). Wenn gefordert, sollen die 
Christ(inn)en auch zu einem verteidigenden „Wort von der Hoffnung“ greifen, 
doch dies im Stil von „Milde“, „Furcht“, mit „gutem Gewissen“, wiederum also in 
Bescheidenheit (1 Petr 3,15f.).

Die Analogien zu diesen Weisungen für Außenbeziehungen in Röm 12 sind, 
auch bei unterschiedlichen Akzenten, erstaunlich: „(9) … das Böse verabscheuend, 
am Guten hängend (vgl. 1 Petr 2,12; 3,11) … (12) in der Hoffnung euch freuend, in 
der Bedrängnis euch geduldend (vgl. 1 Petr 2,20) … (14) Segnet, die euch verfolgen, 
segnet, und verflucht nicht … (17) keinem Schlechtes für Schlechtes zurückgebend 
(vgl. 1 Petr 3,9), das Gute vordenkend vor allen Menschen. (18) Wenn es von euch 
aus möglich ist, mit allen Menschen in Frieden lebend (vgl. 1 Petr 3,11), (19) nicht 
euch selbst verteidigend – sondern gebt dem Zorn Raum, geschrieben ist nämlich: 
Mir gehört die Rache, ich werde vergelten, spricht der Herr (vgl. 1 Petr 2,23; 3,12). 
(20) Sondern: Wenn dein Feind hungert, mache ihn satt; wenn er Durst hat, gib 
ihm zu trinken. Wenn du nämlich das tust, wirst du Feuerkohlen auf seinen Kopf 

130

Nachfolge



häufen. (21) Werde nicht vom Schlechten besiegt, sondern besiege mit dem Gu­
ten das Schlechte.“ (vgl. 1 Petr 3,13)13 Es scheint, als hätte sich der Weg der de­
monstrativen Güte und Zurückgenommenheit im Umgang mit „den Anderen“ 
bewährt.

Auf Kurs bleiben: Christliche „Fernbeziehungen“14

Was die Binnenbeziehungen angeht, gilt den Christ(inn)en auf der Face-to-Face-
Ebene vor Ort das (kulturell etablierte) Ideal der Einmütigkeit – doch wie bleiben 
die verstreuten Grüppchen untereinander in Kontakt, geschweige denn Teil 
eines gemeinsamen Ganzen? 

Erstes Mittel der Wahl sind – und das mag angesichts der Schwierigkeiten 
einer antiken Reise erstaunen – persönliche Begegnungen. Nicht nur die Miss­
ionare(n) wie Paulus und seine Mitarbeiter(innen) oder Petrus, die Brüder des 
Herrn und die übrigen Apostel (vgl. 1 Kor 9,5) reisen auf den Land- und Seewe­
gen zwischen Palästina und Italien. Paulus hört durch die „Leute der Chloe“ vom 
Streit in Korinth (1 Kor 1,11); Stephanas, Fortunatus und Achaikus, wohnhaft in 
Korinth, besuchen Paulus in Ephesus (1 Kor 16,17); Paulus gibt Phoebe aus Ken­
chreae wohl seinen Brief nach Rom mit (Röm 16,1f.). Mit Selbstverständlichkeit 
hören wir bei Paulus von hoher Mobilität. Paradebeispiel ist das Ehepaar Priska 
und Aquila, ursprünglich aus Rom, von dort nach Korinth ausgewiesen (Apg 
18,2), mit Paulus nach Ephesus übersiedelt (1 Kor 16,19), und wahrscheinlich 
wieder nach Rom zurückgekehrt (Röm 16,3–5). Den Reisenden bieten gerade 
die christlichen Schwestern und Brüder eine unkomplizierte Anlaufstelle in der 
fremden Großstadt. Wieder und wieder wünscht sich auch Paulus, persönlich zu 
kommen (z.B. Röm 15,22–24; 1 Kor 16,5–7). Ist das nicht möglich, dienen Briefe 
als nicht ganz adäquater Ersatz – die Dichte einer Face-to-face-Kommunikation 
können sie nicht erreichen.

Doch nicht immer verlaufen die Besuche anderer Christ(inn)en in den Ge­
meinden harmonisch. Teils tragen sie ihre jeweiligen Positionen herein: Ver­
fechter(innen) der Beschneidung verunsichern die Galater(innen) (Gal 6,12f.); 
„Super-Apostel“ in Korinth stellen Paulus in den Schatten (2 Kor 11,5). Schon 
früh kommt es in Antiochia zum Eklat zwischen Petrus und Paulus, als dort „Ja­
kobusleute“ aus Jerusalem auftauchen und Petrus vom Essen mit den „Heiden“ 
abbringen (Gal 2,11–14). 

Gerade in puncto jüdischer Abgrenzungspraktiken reibt sich also das Urchris­
tentum. Und dies, obwohl nach Darstellung des Paulus (Gal 2,1–10; differierend: 
Apg 15,1–35) hier ein praktischer Konsens zwischen dem Jerusalemer Führungs­

13	 Vgl. ferner zur staatlichen Gewalt auch Röm 13,1–7.
14	 Spannend, aber überbordend umfangreich wäre darüber hinaus die Frage, wie denn die Christen vor 

Ort im Einzelnen miteinander umgingen. Dies würde jedoch das Diaspora-Thema sprengen.

131

Diaspora im NT



team und einer Delegation aus Antiochia persönlich ausgehandelt worden war: 
Aufteilung der Missionsgebiete – die Judenchrist(inn)en im Jerusalemer Gebiet 
leben weiter mit den Abgrenzungsgeboten, die von Antiochia gegründeten heid­
nischen Gemeinden gleichberechtigt ohne.

Bei zwei nicht kompatiblen Theorien und Praktiken der Gemeinden erweist 
sich die Zusammengehörigkeit auf einer ganz anderen Ebene: durch eine Solidari­
tätsaktion (Gal 2,10). Paulus sammelt in einem groß angelegten Projekt unter sei­
nen heidenchristlichen Gemeinden Gelder für die Armen des „anderen Flügels“ 
in Jerusalem (vgl. z.B. 1 Kor 16,1–4; 2 Kor 8f.; vgl. auch die Sammlung in Antiochia 
nach Apg 11,27–30). Röm 12,13 trifft den Nagel auf den Kopf mit dem Ideal, sich 
die Bedürfnissen der übrigen „Heiligen“ zu eigen zu machen und auch der Gast­
freundschaft nachzujagen. 

Rückschau

Diesen Rückblick auf die Klärungsprozesse in den verstreuten frühen Christen­
gemeinden haben wir in komfortabler Lage vorgenommen: Im Panorama über­
blicken wir den gesamten Mittelmeerraum, im Zeitraffer sehen wir, wie sich Lös­
ungen fanden und die Entwicklung fortschreitet. Zeit und Überlieferung haben 
eine chaotische Informationsfülle auf handliche Perikopen-Häppchen reduziert. 

In den Herausforderungen jeweils aktuell erlebter Diasporasituationen fehlt 
all dies. Mit eingeschränkter Perspektive, emotional involviert in Verlusterfahrun­
gen, stehen wir vor einem offenen Prozess – in dem morgen alles anders sein kann. 
Dennoch müssen wir uns hier und heute verhalten, als Personen, die dem Label 
„Christ(in)“ gerecht werden wollen: Position beziehen – Grenzen orten – Bezie­
hungen eingehen. Vielleicht kann uns dabei bestärken, wie unbefangen sich die 
Christ(inn)en von damals in eine Diaspora-Situation begeben haben – ein paar 
Handvoll Leute in einer Großstadt. In schlichtesten, aber sinnenfälligen Ritualen 
wie der wöchentlichen Mahlfeier finden sie Rhythmus, Verankerung, Angenom­
mensein; mit dem Mut zur höchstpersönlichen Anteilnahme pflegen sie Kontakt, 
auch über weite Strecken; wenn die christlichen Gruppen unter den „Heiden“ sich 
ganz praktisch mit Jerusalem solidarisieren, dann entsteht Einheit über inhalt­
liche Probleme hinweg; die wenigen Christusgläubigen begegnen den „Anderen“ 
mit einem großen Herzen, im Vertrauen auf die Kraft des Guten; ihr alltägliches 
Konsumverhalten – Stichwort Götzenopferfleisch – ist ein Statement, das auch 
„Andere“ zum Nachfragen veranlasst: ein Verzicht auf Genuss, auf willkommene 
Stärkung aus Überzeugung? Ein paar Handvoll Leute in einer Großstadt gestalten 
ihre Zwischen-Räume – wie wir glauben, letztlich durch die Zeiten geleitet.

132

Nachfolge


