Liturgische Anamnese

Stephan Wahle | Freiburg i.Br.

geb. 1974, Dr. theol. habil., Akademischer Oberrat
am Lehrstuhl fir Dogmatik und Liturgiewissen-
schaft der Universitat Freiburg

stephan.wahle@theol.uni-freiburg.de

Das Gedachtnis im Heute feiern

Zur existenziellen Bedeutung liturgischer Anamnese

Mit der Erinnerung tun wir uns hierzulande sehr schwer.! Besonders in Deutsch-
land und Osterreich bleibt Erinnerung auch 70 Jahre nach Kriegsende und dem
Zusammenbruch eines menschenverachtenden Regimes, wie es die Welt nie zuvor
gesehen hat, eine hochst umstrittene Angelegenheit. Der Theologe J. B. Metz hat
sich immer wieder fiir eine ,anamnetische Kultur“ stark gemacht, die an die Stelle
historisierender Vergegenstandlichung dieses Grauens tritt.> Wiederholt hat er
von der Bedeutung eines lebendigen Geddchtnisses im Sinne von , gefdhrlichen
Erinnerungen“® gesprochen, weil nach seinen Analysen eine Kultur auch gegen-
wartige Strukturen von Ungerechtigkeit und Unfreiheit aufzudecken vermag,
sofern deren Mitglieder um die Grundlagen der eigenen Kultur nicht nur wissen,
sondern diese auch verinnerlichen. Doch welche Bedeutung hat noch ein natio-
nales, kulturelles Geddchtnis in einer zunehmend pluralistischen Gesellschaft
und angesichts globaler Vernetzungen? Zweifelsohne gehort Auschwitz zur Iden-
titdt Deutschlands; gilt dies aber auch fiir die hier lebenden Migrant(inn)en? Und
welche Rolle spielen die grof3en Erzahlungen des Christentums fiir das Leben und
Handeln in unserer Zeit, v.a. fiir die Vielen, die diesen Erzahlungen nicht (mehr)
trauen kdnnen? Auch wenn in politischen Dokumenten vielfach das kulturelle,

1 Der folgende Beitrag geht auf frithere Studien des Autors zurtick, wurde aber fiir die Veroffentlichung
neu zusammengestellt und bearbeitet; vgl. S. Wahle, Gedenken Gottes - Gottes Gedenken. Die litur-
gisch-theologische Dimension christlicher Anamnese, in: R. Berndt (Hrsg.), Wider das Vergessen und fiir
das Seelenheil. Memoria und Totengedenken im Mittelalter (Erudiri sapientia 9). Miinster 2013, 41-51;
ders., Liturgie als Geddchtnisgeschehen. Dargestellt anhand eines Vergleichs von christlicher Sonntags-
und jiidischer Sabbatliturgie, in: ALw 47 (2005), 153-180; grundlegend ders., Gottes-Gedenken. Unter-
suchungen zum anamnetischen Gehalt christlicher und jiidischer Liturgie (IThS 73). Innsbruck 2006.

2 Vgl. den Sammelband J. B. Metz, Memoria passionis. Ein provozierendes Geddchtnis in pluralistischer
Gesellschaft. Freiburg i.Br. 32007.

3 Ebd., 93-119.177-196, insbesondere den Exkurs 192-196 [s. Anm. 2].

133



Kirche

religiose und humanistische Erbe Europas beschworen wird, stellt sich die Frage
nach der faktischen Relevanz und Lebenswirklichkeit von Erinnerungskultur in
postmoderner Gesellschaft.

Gegen das Phdnomen des Nicht-Mehr-Erinnern-Wollens und gegen die Skep-
sis tiber die Wahrhaftigkeit religioser Uberlieferungen steht das Zeugnis einer
Liturgie, die in ihren vielfdltigen Ausdrucksformen eine weit angereicherte Ge-
dédchtniskultur ist. Christliche Liturgie ist - wie auch die jiidische - wesentlich
rituelle Vergegenwartigung des Heilshandelns Gottes in der Geschichte. ,,Tut dies
zu meinem Geddchtnis!“ - der Anamnesebefehl des Neuen Testaments, der das
zentrale alttestamentlich-jiidische Erinnerungsgebot aufgreift und in christolo-
gischer Rezeption weitertrdgt, bringt wie kaum ein anderes neutestamentliches
Schriftwort den Inhalt christlichen Gottesdienstes auf den Punkt.

Liturgie wesentlich als Geddchtnisgeschehen zu interpretieren, ist jedoch
nicht allein angesichts des gesellschaftlichen Kontextes problematisch. Aus theo-
logischer Perspektive gelten immer noch die gegenreformatorischen Kanones
uber das Messopfer auf dem Konzil von Trient, wo es heifdt: ,Wenn jemand sagt,
das Opfer der Messe sei nur ein Lob- und Dankopfer oder ein blof3es Geddchtnis
(nudam commemorationem) des am Kreuz vollzogenen Opfers, nicht aber ein
Stthnopfer; (...) gelte das Anathem.“* Ein blofd mentales, subjektives Daran-Den-
ken kann liturgische Anamnese also keineswegs meinen. Wie ist dann aber der
vielschichtige Begriff ,,Geddchtnis“ in Bezug auf die Feier der Eucharistie und die
christliche Liturgie insgesamt in rechter Weise zu verstehen, zumal Trient und
auch das Zweite Vatikanische Konzil in Bezug auf das Messopfer doch von ,,me-
moria‘“s oder ,,memoriale“® sprechen?

Zur Beantwortung dieser Frage sollen in einem ersten Schritt einige Beispiele
aus der Osterlichen Dreitagefeier prasentiert werden, aus denen sich ein mar-
kanter Einblick in die spezifische Zeit- und Geschichtsstruktur romisch-katho-
lischer Liturgie gewinnen ldsst. Daran schliefdt sich eine liturgietheologische Er-
Orterung an, die nach dem Zueinander menschlichen und gottlichen Gedenkens
in der Liturgie fragt und dabei auf das Thema systematischer Liturgiewissenschaft
zu sprechen kommt: das Verstandnis von Zeit in der liturgischen Feier.” Gegen
Ende soll in einem kurzen spirituellen Ausblick die skizzierte Ausgangslage wieder
aufgegriffen werden.

COD 3,735; vgl. DH 1753 [Herv. SW].

COD 3,733; vgl. DH 1740.

Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, SC 47.

Vgl. R. Mefner, Was ist systematische Liturgiewissenschaft? Ein Entwurf in sieben Thesen, in: ALw 40
(1998), 257-274, hier: 272f. Vgl. zur Zeitstruktur der Liturgie generell: K.-H. Bieritz, Verschrdnkung der
Zeiten. Der Gottesdienst als Ort kontraprdsentischer Erinnerung, in: BThZ 23 (2006), 66-84; R. Mef3ner,
Die Kirche an der Wende zu einem neuen Aon. Voriiberlegungen zu einer Theologie der eucharistischen
Anamnese, in: S: Hell (Hrsg.), Die Glaubwiirdigkeit christlicher Kirchen. Auf dem Weg ins 3. Jahrtausend
(FS Lothar Lies). Innsbruck 2000, 209-238, bes. 221-224; H. Hoping, Gedenken und Erwarten. Zur
Zeitstruktur christlicher Liturgie, in: L] 50 (2000), 180-194, bes. 184-187.

N O o

134



Liturgische Anamnese

Einblick in das liturgische Zeitverstéandnis

Die grundlegende These lautet vorab: Wer dem umfassenden Sinngehalt christ-
licher Liturgie auf der Spur sein will, muss verstehen, wie die Liturgie die verschie-
denen Ebenen menschlicher Zeitvorstellung - Vergangenheit, Gegenwart, Zu-
kunft - in Beziehung zueinander setzt. Diese These soll zundchst an drei Beispielen
aus der Osterlichen Dreitagefeier begriindet werden. Das erste Beispiel stammt aus
der Abendmahlsmesse am Griindonnerstag. Die Einleitung zu den Einsetzungs-
worten wird in dieser speziellen Messfeier um wenige Worte erganzt:

»Denn am Abend, an dem er ausgeliefert wurde und sich aus freiem Willen dem
Leiden unterwarf - das ist heute -, nahm er das Brot und sagte Dank, brach es,
reichte es seinen Jiingern und sprach: Nehmet und esset ...“® [Herv. SW]

Mit der Hinzufiigung ,,das ist heute“ wird hier eine ganz spezifische Zeitstruk-
tur explizit gemacht, welche unausgesprochen fiir jede Eucharistiefeier zutrifft.
Die liturgische Feier des Griindonnerstags wird zu dem vergangenen und erinner-
ten Geschehen im Abendmahlssaal als gleichzeitig erachtet. In sprachlich fast
nicht mehr aussagbarer Weise werden die Zeitebenen ineinander geschoben: Der
Abend, an dem Jesus sich dem Leiden unterwarf, der ist heute!

Als zweites Beispiel ist die erste Auswahloration aus der Karfreitagsliturgie zu
nennen, die nach einem stillem Einzug und der Prostratio oder dem Niederknien
von Priester und Gemeinde vor dem leeren, ungeschmiickten Altar gesprochen
wird: ,,Gedenke, Herr, der grofen Taten, / die dein Erbarmen gewirkt hat. / Schiitze
und heilige deine Diener, / fiir die dein Sohn Jesus Christus sein Blut vergossen /
und das Osterliche Geheimnis eingesetzt hat, / der mit dir lebt und herrscht in alle
Ewigkeit.“?

Die gesamte Karfreitagsliturgie wird durch dieses in die Stille des Raumes ge-
sprochene Gebet unter ein umfassendes Vorzeichen gesetzt: das Aufrichten eines
Memorials an Gott. Es ist die Bitte um sein Gedédchtnis, von dem die Erneuerung
des in Kreuz und Auferstehung gewirkten Heils ausgeht. Mit dieser Bitte wird die
Zielrichtung des Memorials der Karfreitagsliturgie nicht in die Vergangenheit,
sondern in Richtung Zukunft gelenkt. Es ist der ewige Gott, der um das Gedacht-
nis seiner Heilstaten und so um sein Erbarmen fiir die gegenwairtig versammelte
Gemeinde angerufen wird.

8 Messbuch fiir die Bistiimer des deutschen Sprachgebietes. Authentische Ausgabe fiir den liturgischen
Gebrauch. Kleinausgabe. Das Messbuch deutsch fiir alle Tage des Jahres. Hrsg. von den Bischofskon-
ferenzen Deutschlands, Osterreichs und der Schweiz sowie der Bischéfe von Luxemburg, Bozen-
Brixen und Liittich, Einsiedeln u.a. 21988, 32.

9 Ebd,, 40 [s. Anm. 8].

135



Kirche

Schlieflich ein drittes Beispiel aus dem Hohepunkt des Triduums, der Osternacht:
Hier ist es das Exsultet, der eindrucksvolle Lobgesang auf die Osterkerze, der auf die
spezifische Zeitstruktur dieser liturgischen Feier aufmerksam macht. Darin heif3t
esu.a.: ,Dies ist ja das Fest der Ostern, / an dem jenes wahre Lamm getotet wird, /
durch dessen Blut die Tiiren der Glaubigen gefeit sind. / Dies ist die Nacht, in der
du am Anfang unsere Viter, die Nachkommen Israels, / nachdem sie herausgefiihrt
waren aus Agypten, / trockenen Fufles durch das Schilfmeer geleitet hast. / Dies
also ist die Nacht, welche die Finsternis der Siinden / durch der Feuersaule Erleuch-
tung verscheucht hat. / Dies ist die Nacht, die heute auf der ganzen Erde Men-
schen, / die zum Glauben in Christus gekommen sind, / losgeldst von den Lastern
der Welt und vom Dunkel der Siinde, / heimfiihrt zur Gnade und den Heiligen
zugesellt.“10

Durch das Exsultet als Ouverttire der Osternachtsliturgie wird eine christo-
zentrische Anamnese {iberschritten. Die gesamte Heilsgeschichte - angefangen
von der Schopfung, iiber die zentralen Heilserweise Gottes an seinem Volk Israel
mit dem Exodusereignis als Interpretationsschliissel in der Mitte, bis zur prophe-
tischen Botschaft der messianischen Erlosung - wird in die eine Nacht der Ostern
hineinverlagert. Im und mit dem Exsultet ziehen quasi die Gldubigen selbst zusam-
men mit dem Volk Israel durch das Rote Meer, durch die Wiiste, iiber den Jordan
ins gelobte Land, begleitet von Zweifel und Unglauben, Schuld und Umkehr. Und
zugleich ist es Christus, der als ewiger Morgenstern, so am Ende des Gesanges, aus
der Fiille der Zeit in das heutige Osterfest einbricht, um sich mit seiner Kirche zu
verbinden. Schopfung, Offenbarung und eschatologische Erlosung verschmelzen
in der einen Nacht der Auferstehung Christi, die aber keine vergangene, sondern
eine gegenwartige Nacht ist.

Fragen wir nun aber konkret: Wie ist das zu verstehen, wenn in der Geddchtnis-
feier des Letzten Abendmahls der Priester betet, dass nicht damals, sondern heute,
im realen Moment der eucharistischen Versammlung Jesus das Leiden auf sich
nahm? Warum muss Gott am Karfreitag tiberhaupt an seine grofden Taten durch
die Geddchtnisfeier seiner Glaubigen erinnert werden? Was hat es schlie8lich
damit auf sich, das in der je heutigen Osternacht auch die , Ndchte unserer Viter
(und Miitter)“ gegenwartig sein sollen? Mit anderen Worten: Was fiir eine Art von
Gedenken wird hier praktiziert, das offensichtlich nicht bei einer individuellen
Gedichtnisleistung von Menschen in ihrer sozialen, beziehungsweise kulturellen
Verfasstheit aufgeht, das keine nuda commemoratio bildet? Rein logisch-rational
miissen solche Formulierungen Verwunderung und Unverstdndnis hervorrufen.

10 Ubers. nach N. Lohfink, Das Exsultet deutsch. Kritische Analyse und Neuentwurf, in: G. Braulik / N.
Lohfink (Hrsg.), Osternacht und Altes Testament. Studien und Vorschlige (OBS 22). Frankfurt a.M.
2003, 83-120, hier: 118.

136



Liturgische Anamnese

Liturgie als kulturelles Gedachtnis des Volkes Gottes

In vielen liturgietheologischen Handreichungen wird zu Recht die vorrangige
Bedeutung gottlichen Handelns vor menschlichem Tun betont.'! Dabei erweist
es sich zunéchst als selbstverstandlich, dass Liturgie ohne die Versammlung von
Glaubenden, ohne ein gewisses Maf an Glaube und Erinnerungsbereitschaft,
ohne die Verkiindigung des Gotteswortes im Menschenwort und ohne die Inan-
spruchnahme von Raum und Zeit nicht stattfinden kann. Deshalb bildet grund-
satzlich das kulturelle Geddchtnis der Glaubigen den Ausgangspunkt, wenn iiber
das Zueinander menschlichen und gottlichen Handelns in der Liturgie nachge-
dacht werden soll.

Identititsstiftung durch Ursprungserzahlungen

Die ersten an Jesus als den Christus Glaubenden versammelten sich nicht zum
Zweck von Bittstellungen, Opferungen oder Beschworungen zum Gottesdienst,
sondern um an Jesus als den Christus zu denken, von ihm zu erzdhlen, im Ge-
dédchtnis an die Begegnungen mit dem Auferstandenen Mahl zu halten und so der
Hoffnung auf seine nahe Wiederkunft leibhaftigen Ausdruck zu verleihen - in der
Glaubensgewissheit, dass im Ritual der auferstandene Gekreuzigte selbst seiner
Verheifdung treu bleibt: ,Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind,
da bin ich mitten unter ihnen.“ (Mt 18,20) Das in allen Religionen und Kulturen
auf unterschiedliche Weise ausgeprégte kulturelle Geddchtnis mit Riickgriff auf
die Denkwiirdigkeiten der jeweiligen Kultur ldsst die gegenwartig Lebenden in ih-
rer Alltdglichkeit einen derart umfassenden Sinn erkennen.

Die hiermit angedeutete kulturelle Basis menschlichen Gedenkens wurde in
den letzten Jahren besonders durch die Arbeiten von Jan und Aleida Assmann he-
rausgestellt, zuriickgehend auf die bedeutenden Studien von Maurice Halbwachs
zum kollektiven Geddchtnis.’? Im Kontext einer Gesellschaft, eines Volkes, einer
spezifischen Kultur von Erinnerung zu sprechen, zielt nach Assmann wesentlich
auf die Vergewisserung der innersten Urspriinge, der zentralen Uberlieferungen
und der jeweiligen Geschichte einer Gemeinschaft. Daran erkennt man ein iden-
titatsstiftendes Merkmal im Zusammenschluss von Menschen, das in der Gene-
rationenabfolge bewahrt wird. Bestimmte Medien fungieren als Vermittlerins-
tanzen, da v.a. das sog. kulturelle Geddchtnis ,,auf konkrete Verkdrperungen und

11 Der folgende Abschnitt bildet eine {iberarbeitete Fassung aus: S. Wahle, Liturgie als dsthetische Erfah-
rung. Eine theologische Grundlegung, in: A. Gerhards / A. Poschmann (Hrsg.), Liturgie und Asthetik.
Trier 2013, 52-82, hier: 66-75.

12 Vgl. bes. J. Assmann, Das kulturelle Geddchtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identitdt in friihen
Hochkulturen. Minchen 21997; dazu G. Briiske, Die Liturgie als Ort des kulturellen Geddchtnisses.
Anregungen fiir ein Gesprich zwischen Kulturwissenschaften und Liturgiewissenschaft, in: L] 51 (2001),
151-171.

137



Kirche

aktuelle Inszenierung angewiesen“?? ist. Als erstes ist der Zusammenhang von Fest,
Feier und Alltag zu nennen, der bereits die Relevanz von Religion und Liturgie als
Medien des kulturellen Geddchtnisses anzeigt. Daneben ist auf sprachliche, zeit-
liche und rdumliche Formen zu verweisen wie heilige Texte, Orte, Zeichen, Rituale,
Zeiten und Gegenstdnde. Bei der medialen Aufbereitung kultureller Ursprungser-
zahlungen geht es jedoch weniger um das vergangene Faktum als solches als um
eine Deutung der Gegenwart, die kontrdr oder aber in kontinuierlicher Beziehung
zur eigenen Geschichte steht. Ein Ereignis der Geschichte bleibt einmalig und wird
durch menschliche Erinnerung nicht wiederholt; vor Gott jedoch besitzt es eine
andauernde Gegenwart, die im Ritual begangen wird.

Existenzielles Eingedenksein in Judentum und Christentum
Auch die Liturgie ist in ihrer dsthetischen Gestalt als eine Vermittlerinstanz zu
den Grundlagen des Christentums zu verstehen. So wie die Heilige Schrift in ihrer
Kanonizitat als schriftliches Zeugnis den jiidischen und christlichen Glauben in
die folgenden Generationen weitertrégt, so lasst sich die Liturgie als Medium des
christlich-kulturellen Gedédchtnisses begreifen. In ihren Festen und Feiern reali-
siert und aktualisiert sie durch Wort und Sakrament die grofien Erzdhlungen tiber
Gott, Mensch und Welt im Heute der Gemeinde. Voraussetzung fiir jede Feier von
Liturgie ist die Versammlung der Glaubigen zum Volk Gottes. Eine systematisch-
theologische Durchdringung der Feier hat daher grundséatzlich vom aktiven
Zeitbewusstsein und somit vom Gedenken und Erwarten der Gemeinde, dem Zu-
sammenschluss des personlichen mit dem gemeinschaftlichen Beten der Kirche,
auszugehen. Das zentrale, biblisch bezeugte Verstdndnis von Anamnese in Form
einer Bitte an Gott, er moge seines Bundes zu Heil und Gericht gedenken,* erhilt
dann seine Glaubwiirdigkeit, wenn sich die Gemeinde selbst fiir eine Begegnung
mit Gott bereit gemacht hat. Gemaf} der jiidischen und frithchristlichen Tradition
bildet das lebendige, existenzielle Eingedenksein in der Geschichte des eigenen
Volkes mit ihrem Gott, verbunden mit einer Erwartungshaltung auf das Kommen
Gottes, das pragende, identitétsstiftende Merkmal des kulturellen Geddchtnisses
beider Religionsgemeinschaften. Erinnert sei an die eindrucksvollen Worte Ezer
Weizmanns, dem ehemaligen Staatsprasidenten von Israel, als er im Deutschen
Bundestag unter Riickgriff auf den Text der Pesachhaggada bekannte:

»Ich war ein Sklave in Agypten und empfing die Thorah am Berge Sinai, und
zusammen mit Josua und Elijah tiberschritt ich den Jordan (...) Ich habe gegen die
Romer gekdmpft und bin aus Spanien vertrieben worden. Ich wurde auf dem Schei-

13 J. Assmann, Der zweidimensionale Mensch. Das Fest als Medium des kollektiven Geddchtnisses, in:
Ders. / T. Sundmaier, Das Fest und das Heilige. Kontrapunkte des Alltags (Studien zum Verstehen frem-
der Religionen 1). Giitersloh 1991, 13-30, hier: 25.

14 Vgl. R. Wentz, , Herr, gedenke deines Bundes!“ Ein Beitrag zum Verstdndnis liturgischer Anamnese, in:
HID 52 (1998), 203-219; ders., Vom anamnetischen Sinn liturgischer Symbolhandlungen. Plidoyer fiir
einen Paradigmenwechsel im Verstdndnis liturgischer Zeichen, in: HID 55 (2001), 250-264.

138



Liturgische Anamnese

terhaufen in Magenza, in Mainz, geschleppt, und habe die Thorah im Jemen stu-
diert. Ich habe meine Familie in Kischinev verloren und bin in Treblinka verbrannt
worden. Ich habe im Warschauer Aufstand gekdampft und bin nach Eretz Israel
gegangen, in mein Land, aus dem ich ins Exil gefiihrt wurde, in dem ich geboren
wurde, aus dem ich komme und in das ich zuriickkehren werde.“!®

Weizmann hat so sehr das jiidische Gedachtnisgebot Zachor! Erinnere Dich!
verinnerlicht, dass er sich selbst zur Exodus-Generation hinzuzdhlt und den Bo-
gen der jidischen Geschichte bis in die jiingste Vergangenheit weiterspannt.
Seine Spiritualitdat wurzelt in einer Erinnerungskultur, die in Israel und dem frii-
hen Judentum ,,die am weiten eindrucksvollsten und elaboriertesten Formen“¢
hervorgebracht hat. Weizmann besitzt ein lebendiges, verinnerlichtes Verhéltnis
zur Geschichte des eigenen Volkes. Generell kann deshalb gesagt werden: Das (tra-
ditionelle) Judentum hat nicht nur eine Geschichte, es lebt vielmehr mit einem
fortwdhrenden Geddchtnis.!” Jeder Tag ist durch Gebet und Gottesdienst von ei-
ner anamnetischen Lebenshaltung umfasst, sodass ein Feiertag diesen Grundzug
judischer Identitdt lediglich auf herausragende Weise dsthetisch und feierlich
manifestiert. Gedenken, Handeln und Leben gehoren so eng zusammen, dass die
hebrdische Wurzel zachor in biblischen Kontexten gebraucht wird, die eine theo-
logisch relevante Zeit und deren Bedeutung fiir die Gegenwart behandeln und die
Aussagen iiber eine wirksame Realitdit machen. Wenn sich das Gedenken im Alten
Testament vorwiegend im Kult realisiert, geht es weniger um eine Gegenwartig-
setzung von Heilsereignissen als um das Eintreten in ein gott-menschliches Bezie-
hungsgeschehen und die Teilhabe an der fortwirkenden Heilswirklichkeit Gottes.'®

Im Christentum und speziell in der christlichen Liturgie sind das Gedenken so-
wie ein existenzielles Verhdltnis zur Geschichte als identitatsstiftende Grof3e trotz
des neutestamentlichen Fundaments zugunsten anderer Kategorien in den Hin-
tergrund getreten. Besonders die liturgiewissenschaftlichen Studien Odo Casels
haben jedoch die anamnetische Verfasstheit christlicher Liturgie wieder neu ins
Bewusstsein gehoben.! Heutige Liturgie- und Sakramententheologie rezipiert und
modifiziert seinen Ansatz oft durch das Modell der , Begegnung®. Liturgie wird

15 Zitiert nach C. Miinz, ,,Alles was ich tun kann, ist diese Geschichte zu erzihlen“. Erinnerung und Ge-
ddchtnis im Judentum und Christentum, in: M. Wermke (Hrsg.), Die Gegenwart des Holocaust. ,,Erinne-
rung“ als religionspdidagogische Herausforderung (Grundlegungen. Veroffentlichungen des Religions-
péadagogischen Instituts Loccum 1). Miinster 1997, 69-83, hier: 73f.

16 J. Assmann, Re-Membering - Kollektives Geddchtnis und jiidisches Erinnerungsgebot, in: M. Wermke
(Hrsg.), Die Gegenwart des Holocaust, 23-46, hier: 31 [s. Anm. 15]; vgl. Y. H. Yerushalmi, Zachor. Erin-
nere Dich. Jiidische Geschichte und jiidisches Geddchtnis. Aus dem Amerikanischen von W. Heuss. Berlin
1988 (2. Aufl. 1996).

17 Vgl. C. Miinz, Erinnerung und Geddchtnis, 71 [s. Anm. 15].

18 Vgl. H.-]. Fabry, , Gedenken“ im Alten Testament, in: J. Schreiner (Hrsg.), Freude am Gottesdienst. As-
pekte urspriinglicher Liturgie (FS Josef G. Ploger). Stuttgart 1983, 177-187.

19 Esist hier nicht der Ort, Casels Mysterientheologie zu erldutern, vgl. aus der Fiille an Schriften beson-
ders O. Casel, Mysteriengegenwart, in: JLw 8 (1928), 145-224; dazu A. Schilson, Theologie als Sakra-
mententheologie. Die Mysterientheologie Odo Casels (TTS 18). Mainz 1982.

139



Kirche

als ,,eulogische Gedachtnisfeier des Paschamysteriums Jesu Christi“?® bestimmt,
wodurch der personale Charakter des Geddchtnisgeschehens noch stirker in den
Vordergrund riickt, als dies in Casels Konzentration auf die kultische Gegenwar-
tigsetzung der Heilsereignisse erfolgt.?!

Die anamnetisch-epikletische Grundstruktur der Liturgie

Die genannten Beispiele aus der osterlichen Liturgie haben auf zwei Modi einer
Zeiterfahrung hingewiesen: einerseits die Form menschlicher Zeit konkreter
Erinnerung und Erwartung, andererseits die Erfahrung einer realen Ndhe des
auferstandenen Gekreuzigten als qualifizierte Gegenwart. Wie kommt aber die
Gemeinschaft von menschlich-kirchlichem und gottlichem Handeln in der Feier
der Liturgie zustande? Wie finden die Lebenswelt der Gldubigen und die im Glau-
ben anzunehmende Wirklichkeit der Gegenwart Gottes zueinander?

In Bezug auf die Sakramente hat bereits Thomas von Aquin so etwas wie eine
sakramentale Phdnomenologie des aktiven Zeitbewusstseins entwickelt, wenn
er das sakramentale Handeln der Kirche unter den drei zentralen, aristotelisch
geprdgten Aspekten von Ursache, Form und Ziel der Heiligung des Menschen
auf die Zeitdimensionen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft hin ordnet.?
Das heif3t: ,, Kausal sind die Sakramente an die memoria des einmaligen Leidens
Jesu gebunden, formal haben sie Wirkkraft in der Gegenwart der Feiernden, final
nehmen sie die noch ausstehende Vollendung vorweg.“* Die Anamnese des Pa-
schamysteriums Jesu Christi, die Vergegenwdartigung der Gnade und die Antizi-
pation der Vollendung der Gottesherrschaft konnen nicht allein aus dem aktiven
Handeln des Volkes Gottes bewirkt werden. Inmitten allen Tuns stof3t die kirch-
liche Gemeinschaft an eine Grenze, die jeder/jedem schnell bewusst wird, die/der
erkennt, dass trotz der Fahigkeit zu Erinnerung und Erwartung die Zeit letztlich
unverfiigbar bleibt.

Bei den genannten Beispielen, speziell beim Karfreitagsgebet, deutet sich
aber eine Vorstellung an, nach der sich das Gedenken der Gemeinde zu einem
spezifischen Gedenken Gottes ,korrelativ“* verhilt. Damit gemeint ist die An-
nahme gottlicher Ndhe in menschlicher Gegenwart, oder anders gesagt: Es geht

20 H. B. Meyer, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral. Mit einem Beitrag von Irmgard Pahl (GdK 4).
Regensburg 1989, 454; zum Begriff eulogia vgl. L. Lies, Eulogia - Uberlegungen zur formalen Sinngestalt
der Eucharistie, in: ZKTh 100 (1978), 69-97.

21 Vgl. L. Lies, Kultmysterium heute - Modell sakramentaler Begegnung, in: ALw 28 (1986), 2-21.

22 Vgl. Thomas von Aquin, S. th. III q. 60 a. 3c.

23 J. Wohlmuth, Voriiberlegungen zu einer theologischen Asthetik der Sakramente, in: H. Hoping / B. Jegg-
le-Merz (Hrsg.), Liturgische Theologie. Aufgaben systematischer Liturgiewissenschaft. Paderborn 2004,
85-106, hier: 97; vgl. ders., Zeiterfahrung. Eine phdnomenologisch-theologische Problemanzeige, in: M.
Beintker (Hrsg.), Rechtfertigung und Erfahrung (FS Gerhard Sauter). Giitersloh 1995, 246-268.

24 R.Mefner, Einfiihrung in die Liturgiewissenschaft (UTB 2173). Paderborn 2001/22009, 162.

140



Liturgische Anamnese

um das Verhdltnis von andauernder Heilsgeschichte und angebrochener Got-
tesherrschaft zur gegenwartigen Zeit der Gemeinde. Auf Ebene der liturgischen
Dramaturgie erweist sich dabei der untrennbare Zusammenhang von Anamnese
und Epiklese, von memores und petimus, als entscheidendes Charakteristikum.?
Durch die pneumatische Nihe des auferweckten Gekreuzigten gedenkt Gott
selbst in der Liturgie seines Bundes; durch die Anrufung des Heiligen Geistes als
verwandelnde Kraft Gottes verleiht die Gemeinde in ihrem Vollzug dem passiven
Bewusstsein Ausdruck, durch die anamnetische Feier des Glaubens nicht bereits
die pneumatische Gegenwart des auferstandenen Gekreuzigten erwirkt zu haben.
In dieser Weise spiegelt sich die trinitarische Struktur christlicher Liturgie, spezi-
ell im anamnetisch-epikletischen Beten wider, nach der es das Wirken des Heili-
gen Geistes ist, welches die Welt bis zur Vollendung durch Gott als schopferische
Kraft erhdlt und erneuert.

Das gottliche Handeln in der Welt - von der Schépfung angefangen, in den
Erfahrungen des Volkes Israels und schlie8lich in eschatologischer Fiille in Jesus
Christus - besitzt als geistgewirktes Handeln ein kontinuierliches Element. ,Es
ist ein- und derselbe Geist, der die Welt durchweht und mit den widergottlichen
Michten ringt, damit sich letztlich das Leben gegen den Tod durchsetzt, (...) die
weise Ordnung Gottes gegen die Bedrohung durch das Chaos. Dieser Geist durch-
dringt nach Gottes freiem Entschluss die Geschichte des ersterwédhlten Volkes Is-
rael, die sich im Heilswerk Jesu Christi vollendet und auf die gesamte Menschheit
und Schopfung ausweitet.“%¢ In der Doxologie zum Abschluss der Gebete und
Psalmen in Messfeier und Tagzeitenliturgie wird die geistgewirkte Einheit von
Christus und seiner Kirche wie die Einheit der Glaubigen in herausragender Wei-
se artikuliert. In der Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils heifst
es in Bezug auf die liturgische Versammlung zur Verehrung Gottes und Heiligung
des Menschen: , All das aber geschieht in der Kraft des Heiligen Geistes.“ (SC 6)
Damit wird das pneumatische Wirkprinzip der Liturgie angesprochen, womit die
oftmals beklagte ,pneumatische Vergessenheit“ der westlichen Kirche - zumin-
dest auf der Ebene der Konzilskonstitution - tiberwunden wurde und die durch
und durch christologisch strukturierte romische Liturgie eine trinitarische Weite
erlangt hat.

Soist es derselbe Geist, der auch heute in der liturgischen Versammlung
die verborgene Prasenz Gottes durch Jesus Christus schafft. Dies geschieht
aber nicht, indem der Geist die Gottesdienstgemeinde in eine vergangene Ge-
schichte zuriickversetzt, sondern indem er die Gegenwart mit der Gegenwart
des Heil schaffenden Gottes erfiillt. Die Zeit der Kirche wird dadurch zu einer

25 Zum Folgenden vgl. ausfiihrlicher S. Wahle, Liturgie als eschatologisches Heilsgeschehen, in: BiLi 82
(2009), 240-250, hier 247f.

26 M. Stuflesser / S. Winter, Wo zwei oder drei versammelt sind. Was ist Liturgie? (Grundkurs Liturgie 1).
Regensburg 2004, hier: 58.

141



Kirche

geisterfiillten Zeit, die bis zur endgiiltigen Durchsetzung und Vollendung der

in Jesus Christus angebrochenen Gottesherrschaft andauert. Der Geist schafft
im glaubenden Menschen den Raum zur Erkenntnis und Erfahrung Gottes, zur
Eingliederung in die eine grofle Gemeinschaft des Glaubens an den heilsméach-
tigen, dreifaltigen Gott. Damit wird eine Form von kairologischer Gleichzeitigkeit
geschenkt, die durch das kontinuierliche Wirken des Geistes Gottes zugleich zu
einer Ungleichzeitigkeit mit dem unvordenklichen Anfang der Schopfung und
der unerreichbaren Vollendung der Schopfung im Reiche Gottes aufgebrochen
wird und schlie8lich zur Entscheidung aufruft. Inhalt liturgischen Gedenkens ist
,Gottes Handeln in der Geschichte, damit aber eine Geschichte, die im Gedacht-
nis Gottes standige Gegenwart ist“?’.

Grundlegend fiir das Begriffsverstindnis von Liturgie als dem Gottesdienst
der Kirche ist also das Modell des Anamnetischen, verstanden als vergegenwarti-
gendes Geddchtnis des Evangeliums durch Verkiindigung, Gesang und Gebet und
verbunden mit der Bitte um Erneuerung und Vollendung des in der Geschichte
gewirkten Heils. Das wortbezogene (,logosgeméfie®) Gottes-Gedenken in der
Liturgie ist zugleich aber immer schon in kulturell bedingte, mimetische Hand-
lungen eingebunden. So gehort zu den notwendigen Inkulturationsprozessen,
wodurch die Liturgie der Kirche im Lauf der Zeit angereichert wurde, immer ein
Klarungs- und Reformprozess, der die Grenzen in der Darstellung des Nicht-Dar-
stellbaren und v.a. des unerwartbar Zukiinftigen absteckt. K.-H. Bieritz erkennt
in der Geschichte ,einen Prozess fortschreitender Entfaltung mimetisch-drama-
tischer Elemente in der Liturgie“?®. Insofern ist die Anamnesis des Volkes Gottes,
die in der Anamnesis Gottes wurzelt, die grundlegende Kategorie von Liturgie, aus
der die Mimesis kirchlicher Symbol- und Zeichenhandlungen ihre Wirkméachtig-
keit und Berechtigung erhalt.

Von der ethischen Dimension liturgischer Anamnese

Eine kritische Frage bleibt abschliefiend berechtigt: Handelt es sich bei der tiber-
lieferten Liturgie nicht doch nur um eine rituelle Feier, die von den faktischen Zu-
stainden, vom , Heute“ der Welt und den Erwartungen der Menschen absieht? Ein
anamnetisches Liturgieverstindnis, welches sich fiir das notwendige Eingedenk-
sein der Gemeinde in die eigene Geschichte stark macht, weil sich darin das Wi-
derfahrnis der Transzendenz ereignen will, kann von dem andauernden Leiden
und dem ,,Seufzen der Schopfung® (vgl. Rom 8,22) nicht absehen. Die liturgie-
ethische Dimension von Anamnese liegt besonders im Aspekt des Gedenkens an
das Leiden Christi, worin sich ein Eingedenksein in den unerlosten Zustand der

27 R.MeRner, Einfiihrung in die Liturgiewissenschaft, 162 [s. Anm. 24]; vgl. K.-H. Bieritz, Verschrinkung
der Zeiten, 74f. [s. Anm. 7].
28 K.-H. Bieritz, Verschrinkung der Zeiten, 72 [s. Anm. 7].

142



Liturgische Anamnese

Welt verbindet. Es ist ja gerade die memoria passionis, mortis et resurrectionis, in
der die Solidaritdt des Gekreuzigten mit den unschuldigen Opfern und Toten der
Geschichte und den unschuldig Leidenden der Gegenwart eingeschrieben ist.?
J.-H. Tick spricht angesichts der Messfeier als memoriale passionis von einer ,eu-
charistischen Erinnerungssolidaritdt“*, in der das Eingedenksein der Gemeinde
mit der memoria Dei verbunden ist, sodass auch die ,,Abwesenden der Vergangen-
heit, die schmerzlich Vermissten, aber auch die Vergessenen, deren Namen nie-
mand mehr kennt“*!, in die liturgische Feier eingeschrieben sind.

Die Qualifikation liturgischer Anamnese im Sinne einer kontraprisentischen
Erinnerung und Erwartung, die sie mit anderen Formen kulturellen Gedenkens
teilt, beinhaltet ein gesellschaftskritisches Moment, welches Liturgie nicht zur
schonen Verweilstunde am Sonntag verkommen ldsst. Ganz im Gegenteil: Im
Sinne einer qualifizierten Zeit will sie die Missverstande dieser Welt aufdecken,
gerade weil sie die Uberzeugung von der angebrochenen Gottesherrschaft wach-
hailt, deren Vollendung noch bevorsteht. Statt kurzfristiger Befriedigung seelischer
Regression fithrt die theologische Qualifikation von Liturgie im Sinne einer Ge-
dédchtnisfeier des Paschamysteriums Jesu Christi zu einer Beunruhigung des Status
quo der Alltaglichkeit, sofern das Geddchtnis der Gemeinde wahrlich von Selbst-
uberschreitung gepragt ist und fiir das Widerfahrnis der Transzendenz im Glauben
offen wird.?? Ziel des aktiven anamnetischen Bewusstseins der Glaubenden ist aber
nicht allein die Reflexion und Deutung der eigenen Lebensverhdltnisse, sondern
die Verwandlung zum neuen Leben, zu dem die/der Glaubige in der erbetenen
Begegnung mit dem befreienden Lebensschicksal Jesu durch Gottes Geist (durch
»,Gottes Gedenken“) schon heute befihigt wird.

Auf diese Weise wird das Profil christlicher Existenz und Spiritualitdt deutlich:
Sie besteht in der personalen Teilhabe am Leidens- und Todesschicksal Jesu in
den anamnetischen Vollziigen der Liturgie, aus denen das eigene Leben zwischen
Geburt und Tod - in Solidaritdt mit allen Leidenden und Toten - hoffnungsvoll
und befreiend gelebt werden will. Liturgische Partizipation am Paschamysterium
will ,,zu einer neuen Existenzweise, zu einer Praxis der Liebe Gottes im Alltag der
Welt“®® befdhigen. Treffend hat der evangelische Theologe K.-H. Bieritz den ex-
istenziellen Gehalt der Anamnese des Paschamysteriums beschrieben, ,,die sich
dem Menschen mit jedem Atemzug des vergehenden Lebens, mit jedem Schmerz,
mit jedem Verlust, aber auch in den fliichtigen Erfahrungen gelingenden, lieben-
den Lebens aufdrangt - auch durch betdubte Augen und Ohren hindurch: wie

29 Vgl. H. Hoping, Gedenken und Erwarten, 193 [s. Anm. 7].

30 Vgl. J.-H. Tick, Memoriale passionis. Die Selbstgabe Jesu Christi ,fiir alle* als Anstof8 zu einer neuen
eucharistischen Erinnerungssolidaritdt, in: M. Striet (Hrsg.), Gestorben fiir wen? Die Diskussion um das
»pro multis“. Freiburgi.Br. 2007, 93-110, bes. 103-107.

31 ]J.-H. Tick, Memoriale passionis, 106 [s. Anm. 30].

32 Vgl.]J. Wohlmuth, Jesu Weg - unser Weg. Kleine mystagogische Christologie. Wiirzburg 1992, 84f.

33 E. Schockenhoff, Erléste Freiheit. Worauf es im Christentum ankommt. Freiburg i.Br. 2012, 69.

143



Kirche

man denn angesichts des unausweichlichen Todes sinnvoll zu leben und Hoff-
nung zu bewahren vermochte. “3*

Wer angesichts solcher existenziellen Fragen auf das Paschamysterium ver-
weist, antwortet mit den grof3en Erzahlungen der Geschichte Jesu Christi und
mit ihr auch der Geschichte Israels. Im Kern liegt hier ein gesamtbiblisches Para-
digma zugrunde: eine Hoffnung, , die durch den Tod hindurch tragt: (...) dass
das Leben siegt“®. Zu einer solchen Hoffnung gehort aber auch die schmerzvolle
Erfahrung einer Gottverlassenheit, einer Ferne Gottes oder ,eines Sich-Entziehens
der spiirbaren Prasenz dieses Gottes und Vaters“*®, eine Karsamstagserfahrung al-
s0, die nicht einseitig durch das Moment des Osterjubels iberdeckt werden darf.
Die grofien christlichen Feste werden in einer immer noch dunklen Welt gefeiert,
auch wenn die/der Glaubende sich mutig und gelassen als , Kind des Tages“ be-
kennen darf, wissend, ,,dal die Nacht schon endgiiltig daran ist zu endigen“*.
Doch diese Erfahrung, von der K. Rahner so selbstverstandlich spricht, ist briichig
geworden. In den christlichen Liturgien werden diese grofien Erzahlungen in der
Hoffnung weiter erzdhlt und im Heute gefeiert, ,,aus dem immer noch wirksamen
Dunkel der Gegenwart in die lichte Helle eines Morgens“*® zu gelangen.

34 K.-H. Bieritz, Perspektiven der Liturgiewissenschaft, in: 1. Mildenberger / W. Ratzmann (Hrsg.), Liturgie
mit offenen Tiiren. Gottesdienst auf der Schwelle zwischen Kirche und Gesellschaft (Beitrdge zu Liturgie
und Spiritualitédt 13). Leipzig 2005, 9-30, hier: 29f.

35 Ebd., 30 [s. Anm. 34].

36 A.Schilson, Negative Theologie der Liturgie? Uber die liturgische Erfahrung der Verborgenheit des nahen
Gottes, in: L] 50 (2000), 235-250, hier: 242.

37 K. Rahner, Heilige Nacht, in: ders., Sdmtliche Werke Bd. 7. Der betende Christ. Geistliche Schriften und
Studien zur Praxis des Glaubens. Bearb. von A. R. Batlogg. Freiburg i.Br. 2013, 386-389, hier: 388.

38 A.Schilson, Negative Theologie der Liturgie?, 247 [s. Anm. 36].

144



