
Das Gedächtnis im Heute feiern
Zur existenziellen Bedeutung liturgischer Anamnese

Mit der Erinnerung tun wir uns hierzulande sehr schwer.1 Besonders in Deutsch­
land und Österreich bleibt Erinnerung auch 70 Jahre nach Kriegsende und dem 
Zusammenbruch eines menschenverachtenden Regimes, wie es die Welt nie zuvor 
gesehen hat, eine höchst umstrittene Angelegenheit. Der Theologe J. B. Metz hat 
sich immer wieder für eine „anamnetische Kultur“ stark gemacht, die an die Stelle 
historisierender Vergegenständlichung dieses Grauens tritt.2 Wiederholt hat er 
von der Bedeutung eines lebendigen Gedächtnisses im Sinne von „gefährlichen 
Erinnerungen“3 gesprochen, weil nach seinen Analysen eine Kultur auch gegen­
wärtige Strukturen von Ungerechtigkeit und Unfreiheit aufzudecken vermag, 
sofern deren Mitglieder um die Grundlagen der eigenen Kultur nicht nur wissen, 
sondern diese auch verinnerlichen. Doch welche Bedeutung hat noch ein natio­
nales, kulturelles Gedächtnis in einer zunehmend pluralistischen Gesellschaft 
und angesichts globaler Vernetzungen? Zweifelsohne gehört Auschwitz zur Iden­
tität Deutschlands; gilt dies aber auch für die hier lebenden Migrant(inn)en? Und 
welche Rolle spielen die großen Erzählungen des Christentums für das Leben und 
Handeln in unserer Zeit, v.a. für die Vielen, die diesen Erzählungen nicht (mehr) 
trauen können? Auch wenn in politischen Dokumenten vielfach das kulturelle, 

 1	 Der folgende Beitrag geht auf frühere Studien des Autors zurück, wurde aber für die Veröffentlichung 
neu zusammengestellt und bearbeitet; vgl. S. Wahle, Gedenken Gottes – Gottes Gedenken. Die litur-
gisch-theologische Dimension christlicher Anamnese, in: R. Berndt (Hrsg.), Wider das Vergessen und für 
das Seelenheil. Memoria und Totengedenken im Mittelalter (Erudiri sapientia 9). Münster 2013, 41–51; 
ders., Liturgie als Gedächtnisgeschehen. Dargestellt anhand eines Vergleichs von christlicher Sonntags- 
und jüdischer Sabbatliturgie, in: ALw 47 (2005), 153–180; grundlegend ders., Gottes-Gedenken. Unter-
suchungen zum anamnetischen Gehalt christlicher und jüdischer Liturgie (IThS 73). Innsbruck 2006.

 2 	 Vgl. den Sammelband J. B. Metz, Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in pluralistischer 
Gesellschaft. Freiburg i.Br. ³2007.

 3 	 Ebd., 93–119.177–196, insbesondere den Exkurs 192–196 [s. Anm. 2].

Liturgische Anamnese

Stephan Wahle | Freiburg i.Br.

geb. 1974, Dr. theol. habil., Akademischer Oberrat 
am Lehrstuhl für Dogmatik und Liturgiewissen­
schaft der Universität Freiburg

stephan.wahle@theol.uni-freiburg.de

133



4 	 COD 3,735; vgl. DH 1753 [Herv. SW].
5	 COD 3,733; vgl. DH 1740.
6	 Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, SC 47.
7	 Vgl. R. Meßner, Was ist systematische Liturgiewissenschaft? Ein Entwurf in sieben Thesen, in: ALw 40 

(1998), 257–274, hier: 272f. Vgl. zur Zeitstruktur der Liturgie generell: K.-H. Bieritz, Verschränkung der 
Zeiten. Der Gottesdienst als Ort kontrapräsentischer Erinnerung, in: BThZ 23 (2006), 66–84; R. Meßner, 
Die Kirche an der Wende zu einem neuen Äon. Vorüberlegungen zu einer Theologie der eucharistischen 
Anamnese, in: S: Hell (Hrsg.), Die Glaubwürdigkeit christlicher Kirchen. Auf dem Weg ins 3. Jahrtausend 
(FS Lothar Lies). Innsbruck 2000, 209–238, bes. 221–224; H. Hoping, Gedenken und Erwarten. Zur 
Zeitstruktur christlicher Liturgie, in: LJ 50 (2000), 180–194, bes. 184–187.

religiöse und humanistische Erbe Europas beschworen wird, stellt sich die Frage 
nach der faktischen Relevanz und Lebenswirklichkeit von Erinnerungskultur in 
postmoderner Gesellschaft.

Gegen das Phänomen des Nicht-Mehr-Erinnern-Wollens und gegen die Skep­
sis über die Wahrhaftigkeit religiöser Überlieferungen steht das Zeugnis einer 
Liturgie, die in ihren vielfältigen Ausdrucksformen eine weit angereicherte Ge­
dächtniskultur ist. Christliche Liturgie ist – wie auch die jüdische – wesentlich 
rituelle Vergegenwärtigung des Heilshandelns Gottes in der Geschichte. „Tut dies 
zu meinem Gedächtnis!“ – der Anamnesebefehl des Neuen Testaments, der das 
zentrale alttestamentlich-jüdische Erinnerungsgebot aufgreift und in christolo­
gischer Rezeption weiterträgt, bringt wie kaum ein anderes neutestamentliches 
Schriftwort den Inhalt christlichen Gottesdienstes auf den Punkt. 

Liturgie wesentlich als Gedächtnisgeschehen zu interpretieren, ist jedoch 
nicht allein angesichts des gesellschaftlichen Kontextes problematisch. Aus theo­
logischer Perspektive gelten immer noch die gegenreformatorischen Kanones 
über das Messopfer auf dem Konzil von Trient, wo es heißt: „Wenn jemand sagt, 
das Opfer der Messe sei nur ein Lob- und Dankopfer oder ein bloßes Gedächtnis 
(nudam commemorationem) des am Kreuz vollzogenen Opfers, nicht aber ein 
Sühnopfer; (…) gelte das Anathem.“4 Ein bloß mentales, subjektives Daran-Den­
ken kann liturgische Anamnese also keineswegs meinen. Wie ist dann aber der 
vielschichtige Begriff „Gedächtnis“ in Bezug auf die Feier der Eucharistie und die 
christliche Liturgie insgesamt in rechter Weise zu verstehen, zumal Trient und 
auch das Zweite Vatikanische Konzil in Bezug auf das Messopfer doch von „me-
moria“5 oder „memoriale“6 sprechen?

Zur Beantwortung dieser Frage sollen in einem ersten Schritt einige Beispiele 
aus der Österlichen Dreitagefeier präsentiert werden, aus denen sich ein mar­
kanter Einblick in die spezifische Zeit- und Geschichtsstruktur römisch-katho­
lischer Liturgie gewinnen lässt. Daran schließt sich eine liturgietheologische Er­
örterung an, die nach dem Zueinander menschlichen und göttlichen Gedenkens 
in der Liturgie fragt und dabei auf das Thema systematischer Liturgiewissenschaft 
zu sprechen kommt: das Verständnis von Zeit in der liturgischen Feier.7 Gegen 
Ende soll in einem kurzen spirituellen Ausblick die skizzierte Ausgangslage wieder 
aufgegriffen werden.

134

Kirche



8	 Messbuch für die Bistümer des deutschen Sprachgebietes. Authentische Ausgabe für den liturgischen 
Gebrauch. Kleinausgabe. Das Messbuch deutsch für alle Tage des Jahres. Hrsg. von den Bischofskon­
ferenzen Deutschlands, Österreichs und der Schweiz sowie der Bischöfe von Luxemburg, Bozen-
Brixen und Lüttich, Einsiedeln u.a. 21988, 32.

9	 Ebd., 40 [s. Anm. 8].

Einblick in das liturgische Zeitverständnis 

Die grundlegende These lautet vorab: Wer dem umfassenden Sinngehalt christ­
licher Liturgie auf der Spur sein will, muss verstehen, wie die Liturgie die verschie­
denen Ebenen menschlicher Zeitvorstellung – Vergangenheit, Gegenwart, Zu­
kunft – in Beziehung zueinander setzt. Diese These soll zunächst an drei Beispielen 
aus der Österlichen Dreitagefeier begründet werden. Das erste Beispiel stammt aus 
der Abendmahlsmesse am Gründonnerstag. Die Einleitung zu den Einsetzungs­
worten wird in dieser speziellen Messfeier um wenige Worte ergänzt: 
„Denn am Abend, an dem er ausgeliefert wurde und sich aus freiem Willen dem 
Leiden unterwarf – das ist heute –, nahm er das Brot und sagte Dank, brach es, 
reichte es seinen Jüngern und sprach: Nehmet und esset …“8 [Herv. SW]

Mit der Hinzufügung „das ist heute“ wird hier eine ganz spezifische Zeitstruk­
tur explizit gemacht, welche unausgesprochen für jede Eucharistiefeier zutrifft. 
Die liturgische Feier des Gründonnerstags wird zu dem vergangenen und erinner­
ten Geschehen im Abendmahlssaal als gleichzeitig erachtet. In sprachlich fast 
nicht mehr aussagbarer Weise werden die Zeitebenen ineinander geschoben: Der 
Abend, an dem Jesus sich dem Leiden unterwarf, der ist heute! 

Als zweites Beispiel ist die erste Auswahloration aus der Karfreitagsliturgie zu 
nennen, die nach einem stillem Einzug und der Prostratio oder dem Niederknien 
von Priester und Gemeinde vor dem leeren, ungeschmückten Altar gesprochen 
wird: „Gedenke, Herr, der großen Taten, / die dein Erbarmen gewirkt hat. / Schütze 
und heilige deine Diener, / für die dein Sohn Jesus Christus sein Blut vergossen / 
und das österliche Geheimnis eingesetzt hat, / der mit dir lebt und herrscht in alle 
Ewigkeit.“9 

Die gesamte Karfreitagsliturgie wird durch dieses in die Stille des Raumes ge­
sprochene Gebet unter ein umfassendes Vorzeichen gesetzt: das Aufrichten eines 
Memorials an Gott. Es ist die Bitte um sein Gedächtnis, von dem die Erneuerung 
des in Kreuz und Auferstehung gewirkten Heils ausgeht. Mit dieser Bitte wird die 
Zielrichtung des Memorials der Karfreitagsliturgie nicht in die Vergangenheit, 
sondern in Richtung Zukunft gelenkt. Es ist der ewige Gott, der um das Gedächt­
nis seiner Heilstaten und so um sein Erbarmen für die gegenwärtig versammelte 
Gemeinde angerufen wird. 

135

Liturgische Anamnese



Schließlich ein drittes Beispiel aus dem Höhepunkt des Triduums, der Osternacht: 
Hier ist es das Exsultet, der eindrucksvolle Lobgesang auf die Osterkerze, der auf die 
spezifische Zeitstruktur dieser liturgischen Feier aufmerksam macht. Darin heißt 
es u.a.: „Dies ist ja das Fest der Ostern, / an dem jenes wahre Lamm getötet wird, / 
durch dessen Blut die Türen der Gläubigen gefeit sind. / Dies ist die Nacht, in der 
du am Anfang unsere Väter, die Nachkommen Israels, / nachdem sie herausgeführt 
waren aus Ägypten, / trockenen Fußes durch das Schilfmeer geleitet hast. / Dies 
also ist die Nacht, welche die Finsternis der Sünden / durch der Feuersäule Erleuch­
tung verscheucht hat. / Dies ist die Nacht, die heute auf der ganzen Erde Men­
schen, / die zum Glauben in Christus gekommen sind, / losgelöst von den Lastern 
der Welt und vom Dunkel der Sünde, / heimführt zur Gnade und den Heiligen 
zugesellt.“10

Durch das Exsultet als Ouvertüre der Osternachtsliturgie wird eine christo­
zentrische Anamnese überschritten. Die gesamte Heilsgeschichte – angefangen 
von der Schöpfung, über die zentralen Heilserweise Gottes an seinem Volk Israel 
mit dem Exodusereignis als Interpretationsschlüssel in der Mitte, bis zur prophe­
tischen Botschaft der messianischen Erlösung – wird in die eine Nacht der Ostern 
hineinverlagert. Im und mit dem Exsultet ziehen quasi die Gläubigen selbst zusam­
men mit dem Volk Israel durch das Rote Meer, durch die Wüste, über den Jordan 
ins gelobte Land, begleitet von Zweifel und Unglauben, Schuld und Umkehr. Und 
zugleich ist es Christus, der als ewiger Morgenstern, so am Ende des Gesanges, aus 
der Fülle der Zeit in das heutige Osterfest einbricht, um sich mit seiner Kirche zu 
verbinden. Schöpfung, Offenbarung und eschatologische Erlösung verschmelzen 
in der einen Nacht der Auferstehung Christi, die aber keine vergangene, sondern 
eine gegenwärtige Nacht ist.

Fragen wir nun aber konkret: Wie ist das zu verstehen, wenn in der Gedächtnis­
feier des Letzten Abendmahls der Priester betet, dass nicht damals, sondern heute, 
im realen Moment der eucharistischen Versammlung Jesus das Leiden auf sich 
nahm? Warum muss Gott am Karfreitag überhaupt an seine großen Taten durch 
die Gedächtnisfeier seiner Gläubigen erinnert werden? Was hat es schließlich 
damit auf sich, das in der je heutigen Osternacht auch die „Nächte unserer Väter 
(und Mütter)“ gegenwärtig sein sollen? Mit anderen Worten: Was für eine Art von 
Gedenken wird hier praktiziert, das offensichtlich nicht bei einer individuellen 
Gedächtnisleistung von Menschen in ihrer sozialen, beziehungsweise kulturellen 
Verfasstheit aufgeht, das keine nuda commemoratio bildet? Rein logisch-rational 
müssen solche Formulierungen Verwunderung und Unverständnis hervorrufen.

10	 Übers. nach N. Lohfink, Das Exsultet deutsch. Kritische Analyse und Neuentwurf, in: G. Braulik / N. 
Lohfink (Hrsg.), Osternacht und Altes Testament. Studien und Vorschläge (ÖBS 22). Frankfurt a.M. 
2003, 83–120, hier: 118.

136

Kirche



11	 Der folgende Abschnitt bildet eine überarbeitete Fassung aus: S. Wahle, Liturgie als ästhetische Erfah-
rung. Eine theologische Grundlegung, in: A. Gerhards / A. Poschmann (Hrsg.), Liturgie und Ästhetik. 
Trier 2013, 52–82, hier: 66–75.

12	 Vgl. bes. J. Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen 
Hochkulturen. München 21997; dazu G. Brüske, Die Liturgie als Ort des kulturellen Gedächtnisses. 
Anregungen für ein Gespräch zwischen Kulturwissenschaften und Liturgiewissenschaft, in: LJ 51 (2001), 
151–171.

 Liturgie als kulturelles Gedächtnis des Volkes Gottes

In vielen liturgietheologischen Handreichungen wird zu Recht die vorrangige 
Bedeutung göttlichen Handelns vor menschlichem Tun betont.11 Dabei erweist 
es sich zunächst als selbstverständlich, dass Liturgie ohne die Versammlung von 
Glaubenden, ohne ein gewisses Maß an Glaube und Erinnerungsbereitschaft, 
ohne die Verkündigung des Gotteswortes im Menschenwort und ohne die Inan­
spruchnahme von Raum und Zeit nicht stattfinden kann. Deshalb bildet grund­
sätzlich das kulturelle Gedächtnis der Gläubigen den Ausgangspunkt, wenn über 
das Zueinander menschlichen und göttlichen Handelns in der Liturgie nachge-
dacht werden soll.

Identitätsstiftung durch Ursprungserzählungen 
Die ersten an Jesus als den Christus Glaubenden versammelten sich nicht zum 
Zweck von Bittstellungen, Opferungen oder Beschwörungen zum Gottesdienst, 
sondern um an Jesus als den Christus zu denken, von ihm zu erzählen, im Ge­
dächtnis an die Begegnungen mit dem Auferstandenen Mahl zu halten und so der 
Hoffnung auf seine nahe Wiederkunft leibhaftigen Ausdruck zu verleihen – in der 
Glaubensgewissheit, dass im Ritual der auferstandene Gekreuzigte selbst seiner 
Verheißung treu bleibt: „Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, 
da bin ich mitten unter ihnen.“ (Mt 18,20) Das in allen Religionen und Kulturen 
auf unterschiedliche Weise ausgeprägte kulturelle Gedächtnis mit Rückgriff auf 
die Denkwürdigkeiten der jeweiligen Kultur lässt die gegenwärtig Lebenden in ih­
rer Alltäglichkeit einen derart umfassenden Sinn erkennen.

Die hiermit angedeutete kulturelle Basis menschlichen Gedenkens wurde in 
den letzten Jahren besonders durch die Arbeiten von Jan und Aleida Assmann he­
rausgestellt, zurückgehend auf die bedeutenden Studien von Maurice Halbwachs 
zum kollektiven Gedächtnis.12 Im Kontext einer Gesellschaft, eines Volkes, einer 
spezifischen Kultur von Erinnerung zu sprechen, zielt nach Assmann wesentlich 
auf die Vergewisserung der innersten Ursprünge, der zentralen Überlieferungen 
und der jeweiligen Geschichte einer Gemeinschaft. Daran erkennt man ein iden­
titätsstiftendes Merkmal im Zusammenschluss von Menschen, das in der Gene­
rationenabfolge bewahrt wird. Bestimmte Medien fungieren als Vermittlerins­
tanzen, da v.a. das sog. kulturelle Gedächtnis „auf konkrete Verkörperungen und 

137

Liturgische Anamnese



13	 J. Assmann, Der zweidimensionale Mensch. Das Fest als Medium des kollektiven Gedächtnisses, in: 
Ders. / T. Sundmaier, Das Fest und das Heilige. Kontrapunkte des Alltags (Studien zum Verstehen frem­
der Religionen 1). Gütersloh 1991, 13–30, hier: 25.

14	 Vgl. R. Wentz, „Herr, gedenke deines Bundes!“ Ein Beitrag zum Verständnis liturgischer Anamnese, in: 
HlD 52 (1998), 203–219; ders., Vom anamnetischen Sinn liturgischer Symbolhandlungen. Plädoyer für 
einen Paradigmenwechsel im Verständnis liturgischer Zeichen, in: HlD 55 (2001), 250–264.

aktuelle Inszenierung angewiesen“13 ist. Als erstes ist der Zusammenhang von Fest, 
Feier und Alltag zu nennen, der bereits die Relevanz von Religion und Liturgie als 
Medien des kulturellen Gedächtnisses anzeigt. Daneben ist auf sprachliche, zeit­
liche und räumliche Formen zu verweisen wie heilige Texte, Orte, Zeichen, Rituale, 
Zeiten und Gegenstände. Bei der medialen Aufbereitung kultureller Ursprungser­
zählungen geht es jedoch weniger um das vergangene Faktum als solches als um 
eine Deutung der Gegenwart, die konträr oder aber in kontinuierlicher Beziehung 
zur eigenen Geschichte steht. Ein Ereignis der Geschichte bleibt einmalig und wird 
durch menschliche Erinnerung nicht wiederholt; vor Gott jedoch besitzt es eine 
andauernde Gegenwart, die im Ritual begangen wird.

Existenzielles Eingedenksein in Judentum und Christentum 
Auch die Liturgie ist in ihrer ästhetischen Gestalt als eine Vermittlerinstanz zu 
den Grundlagen des Christentums zu verstehen. So wie die Heilige Schrift in ihrer 
Kanonizität als schriftliches Zeugnis den jüdischen und christlichen Glauben in 
die folgenden Generationen weiterträgt, so lässt sich die Liturgie als Medium des 
christlich-kulturellen Gedächtnisses begreifen. In ihren Festen und Feiern reali­
siert und aktualisiert sie durch Wort und Sakrament die großen Erzählungen über 
Gott, Mensch und Welt im Heute der Gemeinde. Voraussetzung für jede Feier von 
Liturgie ist die Versammlung der Gläubigen zum Volk Gottes. Eine systematisch-
theologische Durchdringung der Feier hat daher grundsätzlich vom aktiven 
Zeitbewusstsein und somit vom Gedenken und Erwarten der Gemeinde, dem Zu­
sammenschluss des persönlichen mit dem gemeinschaftlichen Beten der Kirche, 
auszugehen. Das zentrale, biblisch bezeugte Verständnis von Anamnese in Form 
einer Bitte an Gott, er möge seines Bundes zu Heil und Gericht gedenken,14 erhält 
dann seine Glaubwürdigkeit, wenn sich die Gemeinde selbst für eine Begegnung 
mit Gott bereit gemacht hat. Gemäß der jüdischen und frühchristlichen Tradition 
bildet das lebendige, existenzielle Eingedenksein in der Geschichte des eigenen 
Volkes mit ihrem Gott, verbunden mit einer Erwartungshaltung auf das Kommen 
Gottes, das prägende, identitätsstiftende Merkmal des kulturellen Gedächtnisses 
beider Religionsgemeinschaften. Erinnert sei an die eindrucksvollen Worte Ezer 
Weizmanns, dem ehemaligen Staatspräsidenten von Israel, als er im Deutschen 
Bundestag unter Rückgriff auf den Text der Pesachhaggada bekannte: 

„Ich war ein Sklave in Ägypten und empfing die Thorah am Berge Sinai, und 
zusammen mit Josua und Elijah überschritt ich den Jordan (...) Ich habe gegen die 
Römer gekämpft und bin aus Spanien vertrieben worden. Ich wurde auf dem Schei­

138

Kirche



15	 Zitiert nach C. Münz, „Alles was ich tun kann, ist diese Geschichte zu erzählen“. Erinnerung und Ge-
dächtnis im Judentum und Christentum, in: M. Wermke (Hrsg.), Die Gegenwart des Holocaust. „Erinne-
rung“ als religionspädagogische Herausforderung (Grundlegungen. Veröffentlichungen des Religions­
pädagogischen Instituts Loccum 1). Münster 1997, 69–83, hier: 73f. 

16	 J. Assmann, Re-Membering – Kollektives Gedächtnis und jüdisches Erinnerungsgebot, in: M. Wermke 
(Hrsg.), Die Gegenwart des Holocaust, 23–46, hier: 31 [s. Anm. 15]; vgl. Y. H. Yerushalmi, Zachor. Erin-
nere Dich. Jüdische Geschichte und jüdisches Gedächtnis. Aus dem Amerikanischen von W. Heuss. Berlin 
1988 (2. Aufl. 1996).

17	 Vgl. C. Münz, Erinnerung und Gedächtnis, 71 [s. Anm. 15].
18	 Vgl. H.-J. Fabry, „Gedenken“ im Alten Testament, in: J. Schreiner (Hrsg.), Freude am Gottesdienst. As-

pekte ursprünglicher Liturgie (FS Josef G. Plöger). Stuttgart 1983, 177–187.
19	 Es ist hier nicht der Ort, Casels Mysterientheologie zu erläutern, vgl. aus der Fülle an Schriften beson­

ders O. Casel, Mysteriengegenwart, in: JLw 8 (1928), 145–224; dazu A. Schilson, Theologie als Sakra-
mententheologie. Die Mysterientheologie Odo Casels (TTS 18). Mainz 1982.

terhaufen in Magenza, in Mainz, geschleppt, und habe die Thorah im Jemen stu­
diert. Ich habe meine Familie in Kischinev verloren und bin in Treblinka verbrannt 
worden. Ich habe im Warschauer Aufstand gekämpft und bin nach Eretz Israel 
gegangen, in mein Land, aus dem ich ins Exil geführt wurde, in dem ich geboren 
wurde, aus dem ich komme und in das ich zurückkehren werde.“15 

Weizmann hat so sehr das jüdische Gedächtnisgebot Zachor! Erinnere Dich! 
verinnerlicht, dass er sich selbst zur Exodus-Generation hinzuzählt und den Bo­
gen der jüdischen Geschichte bis in die jüngste Vergangenheit weiterspannt. 
Seine Spiritualität wurzelt in einer Erinnerungskultur, die in Israel und dem frü­
hen Judentum „die am weiten eindrucksvollsten und elaboriertesten Formen“16 
hervorgebracht hat. Weizmann besitzt ein lebendiges, verinnerlichtes Verhältnis 
zur Geschichte des eigenen Volkes. Generell kann deshalb gesagt werden: Das (tra­
ditionelle) Judentum hat nicht nur eine Geschichte, es lebt vielmehr mit einem 
fortwährenden Gedächtnis.17 Jeder Tag ist durch Gebet und Gottesdienst von ei­
ner anamnetischen Lebenshaltung umfasst, sodass ein Feiertag diesen Grundzug 
jüdischer Identität lediglich auf herausragende Weise ästhetisch und feierlich 
manifestiert. Gedenken, Handeln und Leben gehören so eng zusammen, dass die 
hebräische Wurzel zachor in biblischen Kontexten gebraucht wird, die eine theo­
logisch relevante Zeit und deren Bedeutung für die Gegenwart behandeln und die 
Aussagen über eine wirksame Realität machen. Wenn sich das Gedenken im Alten 
Testament vorwiegend im Kult realisiert, geht es weniger um eine Gegenwärtig­
setzung von Heilsereignissen als um das Eintreten in ein gott-menschliches Bezie­
hungsgeschehen und die Teilhabe an der fortwirkenden Heilswirklichkeit Gottes.18 

Im Christentum und speziell in der christlichen Liturgie sind das Gedenken so­
wie ein existenzielles Verhältnis zur Geschichte als identitätsstiftende Größe trotz 
des neutestamentlichen Fundaments zugunsten anderer Kategorien in den Hin­
tergrund getreten. Besonders die liturgiewissenschaftlichen Studien Odo Casels 
haben jedoch die anamnetische Verfasstheit christlicher Liturgie wieder neu ins 
Bewusstsein gehoben.19 Heutige Liturgie- und Sakramententheologie rezipiert und 
modifiziert seinen Ansatz oft durch das Modell der „Begegnung“. Liturgie wird 

139

Liturgische Anamnese



20	 H. B. Meyer, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral. Mit einem Beitrag von Irmgard Pahl (GdK 4). 
Regensburg 1989, 454; zum Begriff eulogia vgl. L. Lies, Eulogia – Überlegungen zur formalen Sinngestalt 
der Eucharistie, in: ZKTh 100 (1978), 69–97.

21	 Vgl. L. Lies, Kultmysterium heute – Modell sakramentaler Begegnung, in: ALw 28 (1986), 2–21.
22	 Vgl. Thomas von Aquin, S. th. III q. 60 a. 3c.
23	 J. Wohlmuth, Vorüberlegungen zu einer theologischen Ästhetik der Sakramente, in: H. Hoping / B. Jegg­

le-Merz (Hrsg.), Liturgische Theologie. Aufgaben systematischer Liturgiewissenschaft. Paderborn 2004, 
85–106, hier: 97; vgl. ders., Zeiterfahrung. Eine phänomenologisch-theologische Problemanzeige, in: M. 
Beintker (Hrsg.), Rechtfertigung und Erfahrung (FS Gerhard Sauter). Gütersloh 1995, 246–268.

24	 R. Meßner, Einführung in die Liturgiewissenschaft (UTB 2173). Paderborn 2001/22009, 162.

als „eulogische Gedächtnisfeier des Paschamysteriums Jesu Christi“20 bestimmt, 
wodurch der personale Charakter des Gedächtnisgeschehens noch stärker in den 
Vordergrund rückt, als dies in Casels Konzentration auf die kultische Gegenwär­
tigsetzung der Heilsereignisse erfolgt.21 

Die anamnetisch-epikletische Grundstruktur der Liturgie

Die genannten Beispiele aus der österlichen Liturgie haben auf zwei Modi einer 
Zeiterfahrung hingewiesen: einerseits die Form menschlicher Zeit konkreter 
Erinnerung und Erwartung, andererseits die Erfahrung einer realen Nähe des 
auferstandenen Gekreuzigten als qualifizierte Gegenwart. Wie kommt aber die 
Gemeinschaft von menschlich-kirchlichem und göttlichem Handeln in der Feier 
der Liturgie zustande? Wie finden die Lebenswelt der Gläubigen und die im Glau­
ben anzunehmende Wirklichkeit der Gegenwart Gottes zueinander? 

In Bezug auf die Sakramente hat bereits Thomas von Aquin so etwas wie eine 
sakramentale Phänomenologie des aktiven Zeitbewusstseins entwickelt, wenn 
er das sakramentale Handeln der Kirche unter den drei zentralen, aristotelisch 
geprägten Aspekten von Ursache, Form und Ziel der Heiligung des Menschen 
auf die Zeitdimensionen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft hin ordnet.22 
Das heißt: „Kausal sind die Sakramente an die memoria des einmaligen Leidens 
Jesu gebunden, formal haben sie Wirkkraft in der Gegenwart der Feiernden, final 
nehmen sie die noch ausstehende Vollendung vorweg.“23 Die Anamnese des Pa­
schamysteriums Jesu Christi, die Vergegenwärtigung der Gnade und die Antizi­
pation der Vollendung der Gottesherrschaft können nicht allein aus dem aktiven 
Handeln des Volkes Gottes bewirkt werden. Inmitten allen Tuns stößt die kirch­
liche Gemeinschaft an eine Grenze, die jeder/jedem schnell bewusst wird, die/der 
erkennt, dass trotz der Fähigkeit zu Erinnerung und Erwartung die Zeit letztlich 
unverfügbar bleibt. 

Bei den genannten Beispielen, speziell beim Karfreitagsgebet, deutet sich 
aber eine Vorstellung an, nach der sich das Gedenken der Gemeinde zu einem 
spezifischen Gedenken Gottes „korrelativ“24 verhält. Damit gemeint ist die An­
nahme göttlicher Nähe in menschlicher Gegenwart, oder anders gesagt: Es geht 

140

Kirche



25	 Zum Folgenden vgl. ausführlicher S. Wahle, Liturgie als eschatologisches Heilsgeschehen, in: BiLi 82 
(2009), 240–250, hier 247f.

26	 M. Stuflesser / S. Winter, Wo zwei oder drei versammelt sind. Was ist Liturgie? (Grundkurs Liturgie 1). 
Regensburg 2004, hier: 58.

um das Verhältnis von andauernder Heilsgeschichte und angebrochener Got­
tesherrschaft zur gegenwärtigen Zeit der Gemeinde. Auf Ebene der liturgischen 
Dramaturgie erweist sich dabei der untrennbare Zusammenhang von Anamnese 
und Epiklese, von memores und petimus, als entscheidendes Charakteristikum.25 
Durch die pneumatische Nähe des auferweckten Gekreuzigten gedenkt Gott 
selbst in der Liturgie seines Bundes; durch die Anrufung des Heiligen Geistes als 
verwandelnde Kraft Gottes verleiht die Gemeinde in ihrem Vollzug dem passiven 
Bewusstsein Ausdruck, durch die anamnetische Feier des Glaubens nicht bereits 
die pneumatische Gegenwart des auferstandenen Gekreuzigten erwirkt zu haben. 
In dieser Weise spiegelt sich die trinitarische Struktur christlicher Liturgie, spezi­
ell im anamnetisch-epikletischen Beten wider, nach der es das Wirken des Heili­
gen Geistes ist, welches die Welt bis zur Vollendung durch Gott als schöpferische 
Kraft erhält und erneuert.

Das göttliche Handeln in der Welt – von der Schöpfung angefangen, in den 
Erfahrungen des Volkes Israels und schließlich in eschatologischer Fülle in Jesus 
Christus – besitzt als geistgewirktes Handeln ein kontinuierliches Element. „Es 
ist ein- und derselbe Geist, der die Welt durchweht und mit den widergöttlichen 
Mächten ringt, damit sich letztlich das Leben gegen den Tod durchsetzt, (…) die 
weise Ordnung Gottes gegen die Bedrohung durch das Chaos. Dieser Geist durch­
dringt nach Gottes freiem Entschluss die Geschichte des ersterwählten Volkes Is­
rael, die sich im Heilswerk Jesu Christi vollendet und auf die gesamte Menschheit 
und Schöpfung ausweitet.“26 In der Doxologie zum Abschluss der Gebete und 
Psalmen in Messfeier und Tagzeitenliturgie wird die geistgewirkte Einheit von 
Christus und seiner Kirche wie die Einheit der Gläubigen in herausragender Wei­
se artikuliert. In der Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils heißt 
es in Bezug auf die liturgische Versammlung zur Verehrung Gottes und Heiligung 
des Menschen: „All das aber geschieht in der Kraft des Heiligen Geistes.“ (SC 6) 
Damit wird das pneumatische Wirkprinzip der Liturgie angesprochen, womit die 
oftmals beklagte „pneumatische Vergessenheit“ der westlichen Kirche – zumin­
dest auf der Ebene der Konzilskonstitution – überwunden wurde und die durch 
und durch christologisch strukturierte römische Liturgie eine trinitarische Weite 
erlangt hat. 

So ist es derselbe Geist, der auch heute in der liturgischen Versammlung 
die verborgene Präsenz Gottes durch Jesus Christus schafft. Dies geschieht 
aber nicht, indem der Geist die Gottesdienstgemeinde in eine vergangene Ge­
schichte zurückversetzt, sondern indem er die Gegenwart mit der Gegenwart 
des Heil schaffenden Gottes erfüllt. Die Zeit der Kirche wird dadurch zu einer 

141

Liturgische Anamnese



27	 R. Meßner, Einführung in die Liturgiewissenschaft, 162 [s. Anm. 24]; vgl. K.-H. Bieritz, Verschränkung 
der Zeiten, 74f. [s. Anm. 7].

28	 K.-H. Bieritz, Verschränkung der Zeiten, 72 [s. Anm. 7].

geisterfüllten Zeit, die bis zur endgültigen Durchsetzung und Vollendung der 
in Jesus Christus angebrochenen Gottesherrschaft andauert. Der Geist schafft 
im glaubenden Menschen den Raum zur Erkenntnis und Erfahrung Gottes, zur 
Eingliederung in die eine große Gemeinschaft des Glaubens an den heilsmäch­
tigen, dreifaltigen Gott. Damit wird eine Form von kairologischer Gleichzeitigkeit 
geschenkt, die durch das kontinuierliche Wirken des Geistes Gottes zugleich zu 
einer Ungleichzeitigkeit mit dem unvordenklichen Anfang der Schöpfung und 
der unerreichbaren Vollendung der Schöpfung im Reiche Gottes aufgebrochen 
wird und schließlich zur Entscheidung aufruft. Inhalt liturgischen Gedenkens ist 
„Gottes Handeln in der Geschichte, damit aber eine Geschichte, die im Gedächt­
nis Gottes ständige Gegenwart ist“27.

Grundlegend für das Begriffsverständnis von Liturgie als dem Gottesdienst 
der Kirche ist also das Modell des Anamnetischen, verstanden als vergegenwärti­
gendes Gedächtnis des Evangeliums durch Verkündigung, Gesang und Gebet und 
verbunden mit der Bitte um Erneuerung und Vollendung des in der Geschichte 
gewirkten Heils. Das wortbezogene („logosgemäße“) Gottes-Gedenken in der 
Liturgie ist zugleich aber immer schon in kulturell bedingte, mimetische Hand­
lungen eingebunden. So gehört zu den notwendigen Inkulturationsprozessen, 
wodurch die Liturgie der Kirche im Lauf der Zeit angereichert wurde, immer ein 
Klärungs- und Reformprozess, der die Grenzen in der Darstellung des Nicht-Dar­
stellbaren und v.a. des unerwartbar Zukünftigen absteckt. K.-H. Bieritz erkennt 
in der Geschichte „einen Prozess fortschreitender Entfaltung mimetisch-drama­
tischer Elemente in der Liturgie“28. Insofern ist die Anamnesis des Volkes Gottes, 
die in der Anamnesis Gottes wurzelt, die grundlegende Kategorie von Liturgie, aus 
der die Mimesis kirchlicher Symbol- und Zeichenhandlungen ihre Wirkmächtig­
keit und Berechtigung erhält.

Von der ethischen Dimension liturgischer Anamnese

Eine kritische Frage bleibt abschließend berechtigt: Handelt es sich bei der über­
lieferten Liturgie nicht doch nur um eine rituelle Feier, die von den faktischen Zu­
ständen, vom „Heute“ der Welt und den Erwartungen der Menschen absieht? Ein 
anamnetisches Liturgieverständnis, welches sich für das notwendige Eingedenk­
sein der Gemeinde in die eigene Geschichte stark macht, weil sich darin das Wi­
derfahrnis der Transzendenz ereignen will, kann von dem andauernden Leiden 
und dem „Seufzen der Schöpfung“ (vgl. Röm 8,22) nicht absehen. Die liturgie-
ethische Dimension von Anamnese liegt besonders im Aspekt des Gedenkens an 
das Leiden Christi, worin sich ein Eingedenksein in den unerlösten Zustand der 

142

Kirche



29	 Vgl. H. Hoping, Gedenken und Erwarten, 193 [s. Anm. 7].
30	 Vgl. J.-H. Tück, Memoriale passionis. Die Selbstgabe Jesu Christi ‚für alle‘  als Anstoß zu einer neuen 

eucharistischen Erinnerungssolidarität, in: M. Striet (Hrsg.), Gestorben für wen? Die Diskussion um das 
„pro multis“. Freiburg i.Br. 2007, 93–110, bes. 103–107.

31	 J.-H. Tück, Memoriale passionis, 106 [s. Anm. 30].
32	 Vgl. J. Wohlmuth, Jesu Weg – unser Weg. Kleine mystagogische Christologie. Würzburg 1992, 84f.
33	 E. Schockenhoff, Erlöste Freiheit. Worauf es im Christentum ankommt. Freiburg i.Br. 2012, 69.

Welt verbindet. Es ist ja gerade die memoria passionis, mortis et resurrectionis, in 
der die Solidarität des Gekreuzigten mit den unschuldigen Opfern und Toten der 
Geschichte und den unschuldig Leidenden der Gegenwart eingeschrieben ist.29   
J.-H. Tück spricht angesichts der Messfeier als memoriale passionis von einer „eu­
charistischen Erinnerungssolidarität“30, in der das Eingedenksein der Gemeinde 
mit der memoria Dei verbunden ist, sodass auch die „Abwesenden der Vergangen­
heit, die schmerzlich Vermissten, aber auch die Vergessenen, deren Namen nie­
mand mehr kennt“31, in die liturgische Feier eingeschrieben sind.

Die Qualifikation liturgischer Anamnese im Sinne einer kontrapräsentischen 
Erinnerung und Erwartung, die sie mit anderen Formen kulturellen Gedenkens 
teilt, beinhaltet ein gesellschaftskritisches Moment, welches Liturgie nicht zur 
schönen Verweilstunde am Sonntag verkommen lässt. Ganz im Gegenteil: Im 
Sinne einer qualifizierten Zeit will sie die Missverstände dieser Welt aufdecken, 
gerade weil sie die Überzeugung von der angebrochenen Gottesherrschaft wach­
hält, deren Vollendung noch bevorsteht. Statt kurzfristiger Befriedigung seelischer 
Regression führt die theologische Qualifikation von Liturgie im Sinne einer Ge
dächtnisfeier des Paschamysteriums Jesu Christi zu einer Beunruhigung des Status 
quo der Alltäglichkeit, sofern das Gedächtnis der Gemeinde wahrlich von Selbst­
überschreitung geprägt ist und für das Widerfahrnis der Transzendenz im Glauben 
offen wird.32 Ziel des aktiven anamnetischen Bewusstseins der Glaubenden ist aber 
nicht allein die Reflexion und Deutung der eigenen Lebensverhältnisse, sondern 
die Verwandlung zum neuen Leben, zu dem die/der Gläubige in der erbetenen 
Begegnung mit dem befreienden Lebensschicksal Jesu durch Gottes Geist (durch 
„Gottes Gedenken“) schon heute befähigt wird.

Auf diese Weise wird das Profil christlicher Existenz und Spiritualität deutlich: 
Sie besteht in der personalen Teilhabe am Leidens- und Todesschicksal Jesu in 
den anamnetischen Vollzügen der Liturgie, aus denen das eigene Leben zwischen 
Geburt und Tod – in Solidarität mit allen Leidenden und Toten – hoffnungsvoll 
und befreiend gelebt werden will. Liturgische Partizipation am Paschamysterium 
will „zu einer neuen Existenzweise, zu einer Praxis der Liebe Gottes im Alltag der 
Welt“33 befähigen. Treffend hat der evangelische Theologe K.-H. Bieritz den ex­
istenziellen Gehalt der Anamnese des Paschamysteriums beschrieben, „die sich 
dem Menschen mit jedem Atemzug des vergehenden Lebens, mit jedem Schmerz, 
mit jedem Verlust, aber auch in den flüchtigen Erfahrungen gelingenden, lieben
den Lebens aufdrängt – auch durch betäubte Augen und Ohren hindurch: wie 

143

Liturgische Anamnese



man denn angesichts des unausweichlichen Todes sinnvoll zu leben und Hoff­
nung zu bewahren vermöchte.“34 

Wer angesichts solcher existenziellen Fragen auf das Paschamysterium ver­
weist, antwortet mit den großen Erzählungen der Geschichte Jesu Christi und 
mit ihr auch der Geschichte Israels. Im Kern liegt hier ein gesamtbiblisches Para­
digma zugrunde: eine Hoffnung, „die durch den Tod hindurch trägt: (...) dass 
das Leben siegt“35. Zu einer solchen Hoffnung gehört aber auch die schmerzvolle 
Erfahrung einer Gottverlassenheit, einer Ferne Gottes oder „eines Sich-Entziehens 
der spürbaren Präsenz dieses Gottes und Vaters“36, eine Karsamstagserfahrung al­
so, die nicht einseitig durch das Moment des Osterjubels überdeckt werden darf. 
Die großen christlichen Feste werden in einer immer noch dunklen Welt gefeiert, 
auch wenn die/der Glaubende sich mutig und gelassen als „Kind des Tages“ be­
kennen darf, wissend, „daß die Nacht schon endgültig daran ist zu endigen“37. 
Doch diese Erfahrung, von der K. Rahner so selbstverständlich spricht, ist brüchig 
geworden. In den christlichen Liturgien werden diese großen Erzählungen in der 
Hoffnung weiter erzählt und im Heute gefeiert, „aus dem immer noch wirksamen 
Dunkel der Gegenwart in die lichte Helle eines Morgens“38 zu gelangen.

34	 K.-H. Bieritz, Perspektiven der Liturgiewissenschaft, in: I. Mildenberger / W. Ratzmann (Hrsg.), Liturgie 
mit offenen Türen. Gottesdienst auf der Schwelle zwischen Kirche und Gesellschaft (Beiträge zu Liturgie 
und Spiritualität 13). Leipzig 2005, 9–30, hier: 29f.

35	 Ebd., 30 [s. Anm. 34].
36	 A. Schilson, Negative Theologie der Liturgie? Über die liturgische Erfahrung der Verborgenheit des nahen 

Gottes, in: LJ 50 (2000), 235–250, hier: 242.
37	 K. Rahner, Heilige Nacht, in: ders., Sämtliche Werke Bd. 7. Der betende Christ. Geistliche Schriften und 

Studien zur Praxis des Glaubens. Bearb. von A. R. Batlogg. Freiburg i.Br. 2013, 386–389, hier: 388.
38	 A. Schilson, Negative Theologie der Liturgie?, 247 [s. Anm. 36].

144

Kirche


