
1	 Vgl. dazu ausführlicher meine beiden größeren Veröffentlichungen zum Thema: P. Zimmerling, Stu-
dienbuch Beichte. Göttingen 2009; ders., Beichte – Gottes vergessenes Angebot. Leipzig 22015.

2	 Vgl. dazu T. Böttrich, Schuld bekennen – Versöhnung feiern. Die Beichte im lutherischen Gottesdienst 
(Arbeiten zur Pastoraltheologie, Liturgik und Hymnologie 46). Göttingen 2008.

3	 Zur wechselvollen Geschichte der Beichte in den ev. Kirchen vgl. P. Zimmerling, Studienbuch Beichte, 
Kap. 1, 13ff. [s. Anm. 1].

Renaissance der Beichte? 
Hintergründe und Perspektiven in der evangelischen Seelsorge

Seit einigen Jahren lassen sich Anzeichen für eine Renaissance der Beichte im Pro­
testantismus erkennen.1 Der Begriff Beichte hat in der evangelischen Tradition un­
terschiedliche Bedeutungsfacetten. Viele Christ(inn)en praktizieren die sog. Her­
zensbeichte im stillen Gebet, indem sie Gott um Vergebung ihrer Sünden bitten. 
Die Vaterunser-Bitte „Vergib uns unsere Schuld“ stellt hierzu eine prototypische 
Formulierung dar. Daneben existiert die geschwisterliche Beichte, die Versöhnung 
von Christ(inn)en untereinander. Sie geht auf Aussagen Jesu in der Bergpredigt 
zurück, wonach vor dem Dienst für Gott die Versöhnung mit dem Bruder erfolgen 
soll (Mt 5,23f.). Im Raum der evangelischen Kirchen wird v.a. die gemeinsame 
Beichte der im Gottesdienst Versammelten praktiziert.2 Sie kommt vor als „offene 
Schuld“ (d.h. öffentliche Schuld) entweder ohne explizite Zusage der Vergebung 
oder als gemeinsam gesprochenes Schuldbekenntnis mit förmlichem Zuspruch 
der Vergebung durch den/die Pfarrer(in). Schließlich gibt es die Einzelbeichte, 
Privatbeichte oder persönliche Beichte, früher oft „Ohrenbeichte“ genannt, um 
die es im Folgenden primär gehen soll. Im Protestantismus ist sie mehr und mehr 
hinter der gemeinsamen Beichte im Gottesdienst zurückgetreten.3 Schon aus ju­
ristischen Gründen besitzt die Einzelbeichte aber – zumindest theoretisch – auch 
in den evangelischen Kirchen eine herausgehobene Bedeutung. Jede Beichte vor 
einem/einer Pfarrer(in) steht unter dem Beichtgeheimnis, das der Staat anerkennt. 
Der/Die Beichthörer(in) ist durch die Ordination zur Verschwiegenheit verpflich­
tet. Auch vor Gericht kann er/sie nicht zu einer Zeugenaussage im Hinblick auf 
den Inhalt der Beichte gezwungen werden. 

Peter Zimmerling | Leipzig

geb. 1958, Dr. theol. habil., Professor für Praktische 
Theologie, Erster Universitätsprediger

zimmerli@rz.uni-leipzig.de

145

Renaissance der Beichte



Aufbruch zu neuen Ufern in der evangelischen Seelsorge

In der Seelsorge geht es heute darum, dem einzelnen Menschen einerseits zur 
Selbstwerdung, andererseits zur Selbstvergewisserung zu verhelfen. Meine These 
ist, dass die Beichte auf dem Weg dahin ein wichtiges seelsorgliches Mittel dar­
stellt. Einerseits steht vielen Menschen in unserer Gesellschaft ein früher un­
denkbarer Reichtum an Selbstverwirklichungsmöglichkeiten zur Verfügung. Die 
Erweiterung von Lebensmöglichkeiten ist etwas Positives. In der Seelsorge geht 
es angesichts dieser Situation darum, Menschen „Mut zum Selbst“ zu machen, 
wie es in der Seelsorgebewegung früher formuliert worden ist.4 Andererseits ist 
angesichts zunehmender Veraltungsgeschwindigkeiten – was heute gilt, ist mor­
gen bereits überholt – und Ausdifferenzierung jeder Mensch gezwungen, eine 
Patchwork-Identität zu entwickeln, die dem rasanten gesellschaftlichen Wandel 
Rechnung trägt und aus verschiedenen möglichen Lebensmustern zusammenge­
setzt wird. Mit der Multioptionsvielfalt5 geht die Angst einher, etwas zu verpassen, 
die sich in der Scheu vor Selbstfestlegungen auswirkt. Die Konsequenz ist eine 
häufig zu beobachtende Überanstrengung des Subjekts, das sich ständig selbst 
definieren muss. Angesichts dieser Situation geht es in der Seelsorge darum, Men­
schen zur Selbstvergewisserung durch heilsame Selbstbegrenzung zu verhelfen.6 
„Die postmoderne Gesellschaft provoziert durch die Illusion, dass man immer 
unendlich viele Möglichkeiten habe, beim Einzelnen das Gefühl: ‚Ich darf nicht 
am Ende sein!‘ – eben dies als gesellschaftlichen Zwang zu entlarven, vermag ein 
Seelsorger dann, wenn er diesen letzten Schritt der Selbstverendlichung mitgehen 
kann: Du darfst am Ende sein – ich will das mit Dir aushalten!“7 Dass daraus keine 
„Glorifizierung fragmentarischer Existenz und fragmentarischer Arbeitserfolge“ 
wird – so der Vorwurf von M. Josuttis8 –, verbürgt der reformatorisch verstandene 
Rechtfertigungsglaube. Dieser bildet die inhaltlich-theologische Ermöglichung 
von „Selbstbegrenzung“ und „Selbstverendlichung“. Dabei stellt die Beichte ein 
wichtiges, ja unverzichtbares Mittel dar, dass die Rechtfertigung durch Gott al­
lein aus Gnaden einem Menschen zur konkreten Erfahrung wird. Indem der/die 
Beichthörer(in) dem/der Beichtenden im Auftrag Gottes die Vergebung seiner/
ihrer Schuld und seines/ihres Versagens zuspricht, wird ein Neuanfang möglich. 
Dass dem/der Beichtenden in der Beichte seine/ihre Gerechtigkeit von außen 
als iustitia aliena zugesprochen wird, ist nicht Ausdruck einer entmündigenden, 
klein machenden, sondern einer heilsam rettenden Erfahrung (C. Möller). Sie 

4	 Vgl. dazu C. R. Rogers, Entwicklungen der Persönlichkeit. Stuttgart 1973, 167ff.
5	 P. Gross, Die Multioptionsgesellschaft. Frankfurt a.M. 41996.
6	 So R. Schieder, Seelsorge in der Postmoderne, in: Wege zum Menschen 1994, 40ff. in Aufnahme von H. 

Luther, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie des Subjekts. Stuttgart 1992.
7	 R. Schieder, Seelsorge in der Postmoderne, 40 [s. Anm. 6].
8	 M. Josuttis, Die Einführung in das Leben. Pastoraltheologie zwischen Phänomenologie und Spiritualität. 

Gütersloh 1996, 120.

146

Kirche



9	 I. Karle, Seelsorge in der Moderne. Eine Kritik der psychoanalytisch orientierten Seelsorgelehre. Neukir­
chen-Vluyn 1996.

ermöglicht dem/der Beichtenden bei sich selbst einzukehren, seine/ihre Selbstbe­
grenzung bewusst anzunehmen. Er/Sie muss nicht mehr sein, als er/sie vor Gott 
und Menschen in Wirklichkeit ist: ein heilsam begrenzter Mensch. 

Auch die führenden Vertreter(innen) der humanwissenschaftlich orientierten 
Seelsorgebewegung haben in den 1970er Jahren versucht, die Eigenart der religi­
ösen Praxis in der Seelsorge näher zu bestimmten. Ihre Erkenntnisse müssen aber 
unter den veränderten Bedingungen der Gegenwart weiterentwickelt werden. 
Kirchliche Seelsorge ist der zunehmenden Konkurrenz vonseiten anderer Seelsor­
geangebote ausgesetzt. Unter ganz anderen Bedingungen als in der Diskussion 
der 1970er Jahre ist damit die Frage wieder aktuell geworden, worin das besondere 
Profil kirchlicher Seelsorge besteht. I. Karle hat mit ihrer Untersuchung Seelsorge in 
der Moderne im Anschluss an die Systemtheorie N. Luhmanns auf die notwendige 
Kirchlichkeit als Profil evangelischer Seelsorge hingewiesen.9 Ich würde vorsichti­
ger von der Respiritualisierung als Entwicklungshorizont der Seelsorge sprechen. 
Viele Menschen – durchaus auch solche aus säkularen Kontexten – sind heute of­
fen für spirituelle Angebote in der Seelsorge, z.B. für ein Gebet oder andere leicht 
mitvollziehbare geistliche Rituale. Warum sollte die Beichte nicht dazu gehören? 
Sie würde helfen, die Spiritualität als eine Quelle göttlicher Lebenskraft im Rah­
men der Seelsorge zu entdecken und damit Selbstbeschränkung der Seelsorge auf 
psychologisch bzw. therapeutisch erschließbare Selbstheilungskräfte des Men­
schen zu überwinden. Inhaltlich führt die bewusste Reintegration der spirituellen 
Dimension in die heutige Seelsorge dazu, den Glauben als Lebenshilfe, ein in der 
jüngsten Vergangenheit nur wenig genutztes Potenzial, zu erschließen.

Neben dem seelsorgerlichen Einzelgespräch finden heute zunehmend eine Rei
he weiterer alter und neuer Mittel in der Seelsorge Beachtung. Zum einen spielen 
die modernen Telekommunikationsmittel eine zunehmende Rolle. Das gilt v.a. für 
das Internet und die dadurch möglich gewordene Kommunikation. Wie die tradi­
tionelle Telefonseelsorge stellen Angebote per Internet (von Gemeinden, aber auch 
von einzelnen Pfarrer(inne)n oder Laien) – etwa als Chat – eine inzwischen durch­
aus in Anspruch genommene Form der Seelsorge dar. Solche Angebote entsprech­
en offensichtlich dem Lebensgefühl, d.h. den Kommunikationsgewohnheiten 
einer zunehmenden Anzahl von Menschen, für die es selbstverständlich geworden 
ist, das Internet als Artikulations- und Austauschraum zu nutzen.

Auf der anderen Seite lässt sich in der Seelsorge gegenwärtig eine Rückbesin­
nung auf traditionelle, aber seit längerer Zeit in den Hintergrund getretene Akte 
beobachten. Dazu gehören Handlungen stärker sinnlicher und ritueller Art wie 
Segnen, Meditieren, Handauflegen, Fasten, Austreiben und eben auch Beichten. 
Josuttis hat in diesem Zusammenhang sogar für die Notwendigkeit eines Paradig­

147

Renaissance der Beichte



10	 Vgl. dazu den Seelsorgeentwurf M. Josuttis, Segenskräfte. Potentiale einer energetischen Seelsorge. Gü­
tersloh 22002; sowie ders., Der Weg in das Leben. Eine Einführung in den Gottesdienst auf verhaltens-
wissenschaftlicher Grundlage. Gütersloh 21993; ders., Die Einführung in das Leben. Gütersloh 1996. 

11	 E. Biser, „Das Christentum ist eine therapeutische Religion“. Fragen zur Situation von Glaube und Chri-
stentum an Eugen Biser, in: HerKorr 48 (1994), 453f., hier: 454. 

12	 Vgl. M. Luther, Ausgewählte Werke. Die Münchner Lutherausgabe, Bd. 3. Hrsg. von H.H. Borcherdt / G. 
Merz. München 31962, 290.

13	 M. Luther, Weimarer Ausgabe (WA) 8, 177, 28–33 (Von der Beichte, 1521; Sprache modernisiert); s. 
auch ders., Ausgewählte Werke, Bd. 3, 289ff. (Der Große Katechismus, 1529).

menwechsels in der Seelsorge bzw. der Praktischen Theologie insgesamt plädiert.10 
Ich würde nicht soweit gehen, trete aber für eine Ergänzung des Gesprächs als bis­
her fast ausschließliches Mittel kirchlicher Seelsorge ein. Die Seelsorge hat hier auf 
Veränderungen der gesellschaftlichen Gemütslage zu reagieren. Die allgemeine 
Skepsis gegenüber der Intellektualität führte zur Krise einer auf die Ratio reduzier­
ten Religiosität. Viele Zeitgenoss(inn)en erwarten heute vom christlichen Glauben 
weniger die Lösung weltanschaulicher Probleme als vielmehr Hilfe im Diesseits, 
in ihrer konkreten Existenz, ihren Lebensproblemen und Krankheiten.11 Gerade 
geistig beanspruchte Menschen wollen den Glauben nicht nur denken, sondern 
sinnenfällig erfahren. Die Beichte stellt dazu ein wichtiges Mittel dar.

Zwei Eckpunkte in der Geschichte der Beichte im Protestantismus

Martin Luther
Die Reformation wurde ausgelöst durch einen Wittenberger Beichtstuhlstreit um 
die Frage nach der Bedeutung und Gültigkeit des Ablasses. Der Streit führte zur 
Lösung der 1500 Jahre in der Christenheit ungelöst gebliebenen Frage nach der 
Sünde im Christenleben: Gott ist bereit – ohne Vorleistungen – dem/der Getauften 
immer neu seine/ihre Sünde zu vergeben. Vielen Protestant(inn)en – und vermut­
lich auch vielen Katholik(inn)en – ist dabei unbekannt: Luther hat im Gefolge 
des Beichtstuhlstreits die Beichte keineswegs abgeschafft. Vielmehr hat er sie ra­
dikal reformiert. Theologische Bedeutung und äußere Gestalt der Beichte bilden 
dabei die Nagelprobe seiner Rechtfertigungslehre. Daraus ergibt sich zum einen: 
Die Beichte darf nicht – wie im Spätmittelalter – als frommes Werk des Menschen 
missverstanden werden, das Gott von ihm zu tun verlangt. Sie ist vielmehr Gottes 
Angebot, sich das Evangelium persönlich zusprechen zu lassen.12 Im Kern ist die 
Beichte deshalb Zuspruch des Evangeliums. Zum anderen folgt aus der Rechtferti­
gungslehre: Genauso wenig wie jemand zur Annahme des Evangeliums gezwungen 
werden kann, darf er/sie mit Zwangsmitteln zum Gebrauch der Beichte gebracht 
werden. Sie muss eine freiwillige Angelegenheit bleiben. Luther hat deshalb den 
mittelalterlichen Beichtzwang abgeschafft. „Man soll wohl dazu reizen, aber nit 
treiben, man soll dazu locken, aber nit zwingen. Man soll die Leute darin bestär­
ken, aber man soll nit drohen und schrecken mit der Beicht. Frei, willig und gern 
soll man beichten. Kann man das nit tun, so lasse man das Treiben ausstehen.“13 

148

Kirche



14	 Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche. Hrsg. im Gedenkjahr der Augsburgischen 
Konfession 1930. Göttingen 81979, 706 (Der Große Katechismus).

15	 Zit. nach M. Luther, Ausgewählte Werke, Bd. 3, 291 [s. Anm. 13].

So hoch schätzte Luther die Beichte, dass er lange schwankte, ob sie zu den Sakra­
menten zu zählen ist oder nicht. Schließlich entschloss er sich, es nicht zu tun, 
weil ihr – zwar von Jesus Christus eingesetzt – ein sichtbares Zeichen fehlt. Den­
noch behält sie gerade durch die Verknüpfung mit der Taufe ihre Wichtigkeit. Sie 
ist „nicht anders denn ein Wiedergang und Zutreten zur Taufe“.14 

Eine Art Kompendium von Luthers Beichtauffassung liegt in seinem Kleinen 
und Großen Katechismus vor. In ersterem wird die Beichte zunächst auf ihre beiden 
wesentlichen Stücke beschränkt: Es geht in ihr allein um das Bekenntnis der Sün­
de und um die Absolution. Damit ist die mittelalterliche Verknüpfung der Beichte 
mit einer Fülle von Bußleistungen vom Tisch. Weiter weist Luther darauf hin, 
dass nur bewusste Sünden bekannt werden müssen. Damit ist die Forderung der 
Kirche nach vollständiger Aufzählung aller Sünden überwunden. Dieser Hinweis 
ist deshalb so wichtig, weil bis dahin die Wirksamkeit der Absolution von der Voll­
ständigkeit der Aufzählung abhängig war, man also nie sicher sein konnte, ob die 
Vergebung auch gültig war. Auch die Ablösung der Beichte von einer bestimmten 
Form von Reue befreit sie von Ängstlichkeit und Skrupulosität. Luther stellt die 
Beichte in einen Raum der Freiheit. Dass sie dem Menschen ein befreites Gewissen 
schenken will, muss sich darin widerspiegeln, wie in ihr Schuld bekannt wird. 

Für Luther ist es unfassbar, dass Menschen das Angebot der Beichte ausschla­
gen. Er kommt im Großen Katechismus zu dem Schluss, dass derjenige, der nicht 
beichtet, gar kein Christ sein kann, weil er dadurch zu erkennen gibt, dass er das 
Evangelium selbst verachtet. „Willst du es aber verachten und so stolz ungebeich­
tet hingehen, so schließen wir das Urteil, daß du kein Christ bist (…). Denn du 
verachtest, was kein Christ verachten soll (…) und ist ein gewisses Zeichen, daß du 
auch das Evangelium verachtest.“15 Umgekehrt ist die Praxis der Beichte ein un­
trüglicher Hinweis auf das Christsein eines Menschen. Wer Christ(in) ist, übt die 
Beichte, und wer die Beichte übt, ist ein/e Christ(in). 

Warum der harsche Ton? Luther hatte zu seiner eigenen Bestürzung erken­
nen müssen, dass die von ihm in Gang gebrachte reformatorische Erneuerung 
der Beichte nicht zu ihrem fleißigeren Gebrauch führte. Im Gegenteil: Durch die 
Abschaffung des Beichtzwangs ist es im Raum der sich konstituierenden evange­
lischen Kirche zum Verfall der Beichte gekommen. Die Freiheit zur Beichte wur­
de bald als Freiheit von der Beichte missverstanden. Um seiner Forderung nach 
fleißigem Gebrauch der Beichte Nachdruck zu verleihen, rückt Luther im Großen 
Katechismus Christsein und Beichte so nahe zusammen, dass das Beichten zum 
Kennzeichen von Christsein wird: Ein Gedanke, der zu früheren Aussagen Luthers 
mit ihrer betonten Pluralität von Möglichkeiten des Zuspruchs der Vergebung – 
etwa in seiner Predigt über die Beichte am Sonntag Reminiscere 1522 – in deutlich­

149

Renaissance der Beichte



16	 Predigt am Sonntag Reminiscere (16.03.1522), in: K. Aland (Hrsg.), Luther Deutsch, Die Werke Martin Lu-
thers in neuer Auswahl für die Gegenwart, Der Kampf um die reine Lehre, Bd. 4. Göttingen 31983, 91–94.

17	 J. Scharfenberg, Seelsorge und Beichte heute, in: Wege zum Menschen 24, 1972, 80–90.
18	 Ders., Welchen Sinn hat es von Schuld zu sprechen? Wunden, die die Zeit nicht heilt, in: EK 22 (1989), 

5.40; ders., Pastoralpsychologie als Remythologisierung?, in: Wege zum Menschen 40, 1988, 141.

er Spannung steht.16 In den lutherischen Kirchen wird bald das Katechismusverhör 
vor dem Abendmahlsgang obligatorisch. In gewisser Weise fällt damit die Luther 
nachfolgende Kirche hinter seine Erkenntnisse zurück.

Joachim Scharfenberg
Bisher am radikalsten wurde die Beichte im Protestantismus 1972 durch J. Schar­
fenberg in Frage gestellt.17 In der Beichte kulminiert für ihn das vom sog. Bruch ge­
kennzeichnete Gesprächsparadigma der von E.Thurneysen und K. Barth geprägten 
kerygmatischen Seelsorge. Dieses sei aufgrund neuer Einsichten aus den Human­
wissenschaften überholt. Überdies verlange die veränderte gesellschaftliche Situa­
tion, den traditionellen Seelsorgeansatz mit der Beichte als Zentrum hinter sich zu 
lassen. In einer freiheitlich-demokratisch verfassten Gesellschaft funktioniert nach 
Scharfenbergs Überzeugung der Modus der Übertragung von Schuld auf fraglos an­
erkannte Autoritäten nicht mehr, die für ihn aufgrund psychologischer Interpre­
tation in der herkömmlichen Beichte vorliegt. Stattdessen müsse es in Zukunft 
darum gehen, die Probleme der Seelsorgesuchenden im Gespräch zu bearbeiten 
mit dem Ziel, diesen ein Leben in Freiheit und Selbstbestimmung zu ermöglichen. 
Höchstens in kommunitätsähnlichen Gemeinschaften ist für ihn die Beichte noch 
sinnvoll – allerdings auch hier in einer tiefgreifend veränderten Gestalt: nämlich in 
Form einer selbstkritischen Gruppenaussprache, in der er das Öffentlichkeitsmo­
ment der urchristlichen Beichtpraxis wiederzuentdecken meint. 

Wie kam es zu dieser grundsätzlichen Ablehnung der Beichte? Im genannten 
Artikel berichtet der Autor von einer Erfahrung, die er während seiner Tätigkeit als 
Krankenhausseelsorger in Göttingen gemacht hat. Scharfenberg erzählt von einer 
Frau, die trotz zahlreicher Beichten nicht von quälenden Schuldgefühlen befreit 
werden konnte. Daraus zieht er nicht den – durchaus berechtigten – Schluss, dass 
in bestimmten Fällen statt einer Beichte zunächst ein psychologisch orientiertes 
Beratungsgespräch notwendig sein kann, sondern lehnt die Beichte als Mittel der 
Seelsorge überhaupt ab. Erst in späteren Veröffentlichungen formuliert er vorsich­
tiger:18 Ein Schuldbekenntnis könne in der Seelsorge sinnvoll sein, um Schuld 
nicht länger verdrängen zu müssen; denn Verdrängtes nötige zur Wiederholung.

Anzeichen für eine Renaissance der Beichte heute

Obwohl Scharfenberg mit seinen Überlegungen der Beichte im Protestantismus 
zunächst das Fundament unter den Füßen weggezogen hat, lassen sich spätestens 

150

Kirche



19	 Vgl. z.B. E. Bezzel, Frei zum Eingeständnis. Geschichte und Praxis der evangelischen Einzelbeichte. Stutt­
gart 1982.

20	 Siehe z. B. A. Camus (La Chute), H. Broch (Die Schlafwandler), R. Hochhuth (Der Stellvertreter), M. 
Frisch (Andorra), S. Lenz (Zeit der Schuldlosen); vgl. J. Gründel, Art. Sünde V. Theologisch-ethisch, in: 
LThK, Bd. 9. Freiburg u.a. 32000, 1129f.

21 Vgl. dazu im Folgenden C. Dahlgrün, „Sorry, du, dumm gelaufen!“ Beobachtungen zur Kultur des 
Beichtrituals, in: Pastoraltheologie 91 (2002), 308–321.

22	 Ebd. [s. Anm. 21]
23	 Vgl. R. Riess (Hrsg.), Abschied von der Schuld? Zur Anthropologie und Theologie von Schuldbewußtsein, 

Opfer und Versöhnung (Theologische Akzente 1). Stuttgart u.a. 1996; vgl. auch: E. Hahn, „Ich glaube 
… die Vergebung der Sünden.“ Studien zur Wahrnehmung der Vollmacht zur Sündenvergebung durch die 
Kirche Jesu Christi (Forschungen zur systematischen und ökumenischen Theologie 92). Göttingen 
1999, 181–195.

seit den 1980er Jahren vorsichtige Ansätze ihrer Erneuerung beobachten.19 Die 
Wiederentdeckung der Beichte ereignete sich in ganz unterschiedlichen Zusam­
menhängen – sowohl innerhalb als auch außerhalb von Theologie und Kirche. 
War es früher üblich, schuldhaftes Versagen nach Möglichkeit zu verschweigen 
oder zu verdrängen (man denke nur an die Reklame noch der 1970er Jahre, in der 
Hausfrauen aufgrund des Gebrauchs des richtigen Waschmittels ein reines Gewis­
sen verheißen wurde), ist es inzwischen gesellschaftlich akzeptiert, eigenes Fehl­
verhalten in der Öffentlichkeit zu thematisieren. Dass Menschen ein Bewusstsein 
wirklicher Schuld und echten Versagens haben, zeigt schon lange die moderne 
Literatur.20 Die Versuche, Schuld rein soziologisch, psychologisch oder biologisch 
zu erklären, haben einen Großteil ihrer öffentlichen Plausibilität eingebüßt. Nach 
Jahrzehnten der Verdrängung von Schuld aus dem öffentlichen Bewusstsein, 
zeichnet sich in den letzten Jahren eine Veränderung der gesellschaftlichen Ge­
mütslage ab. Es ist geradezu modern geworden, in der Öffentlichkeit Schuld zu 
bekennen,21 und zwar individuelle und kollektive gleichermaßen. Das gilt für den 
Raum der Medien und der Unterhaltungsindustrie wie auch für die Politik. Talk­
shows sind immer wieder als säkulares Beicht- und Bußinstitut bezeichnet wor­
den. Unter der Überschrift „Ja, ich bin fremdgegangen“ legen z.B. Partner(innen) 
voreinander Geständnisse ab. In vielen Filmen geht es darum, wie Menschen mit 
ihrer Schuld fertigwerden können. Selbst im politischen Bereich lässt sich eine 
erstaunliche Bereitschaft zum Eingeständnis von Schuld beobachten. Kaum ein 
Staatsbesuch, ohne dass Schuld bekannt würde. Prominente Beispiele dafür sind 
die Bill Clintons vor dem amerikanischen Senat und des japanischen Ministerprä­
sidenten Obuchi in dessen Rede 1998 in Korea. Die Theologin C. Dahlgrün spricht 
kritisch von einer regelrechten „Entschuldigungsseuche“.22 Auch in der theolo­
gischen Diskussion ist die Beichte inzwischen ein heimliches Modethema gewor­
den. Praktisch-theologische Seminare zum Thema erfreuen sich bei Studierenden 
großer Beliebtheit. Beim Deutschen Evangelischen Kirchentag und v.a. in evange­
lischen Kommunitäten wie Taizé findet das Angebot der Einzelbeichte Zuspruch. 

Auf der anderen Seite lässt sich – mit guten Gründen – in der Gesellschaft, ja 
selbst in der Kirche ein „Abschied von der Schuld“ diagnostizieren.23 Ein Indiz 

151

Renaissance der Beichte



24	 O. Marquard, Abschied vom Prinzipiellen. Philosophische Studien. Stuttgart 1981, 49.
25	 Ebd.

dafür ist die Beobachtung, dass den meisten Menschen kaum noch verständlich 
ist, was Schuld und Sünde im biblischen Sinn bedeuten. In der Alltagssprache 
hat sich eine Abschwächung der Rede von Sünde und Schuld zu einer religiös 
neutralen Bedeutung oder gar zur rein ironischen Verwendung ereignet. So findet 
das Wort „sündigen“ nur noch gegenüber der Übertretung von Verkehrsregeln 
oder bei gesundheitsschädlichem Essverhalten Verwendung. Sünde und Schuld 
wurden im Bewusstsein einer zunehmend säkularen Gesellschaft mehr und mehr 
zum rein privaten Phänomen, zu einer Angelegenheit der subjektiven Inner­
lichkeit ohne Bezug auf Gott. Auch die neue Sehnsucht nach Spiritualität ist mit 
der Erkenntnis von Sünde und Schuld nicht unmittelbar verbunden. Es geht ihr 
häufig ausschließlich um eine – angesichts der Risikogesellschaft verständliche 
– Selbstvergewisserung des Individuums durch spirituelle Erfahrungen. Ein tran­
szendentes göttliches Gegenüber, vor dem man sich für sein Handeln verantwort­
lich fühlt, spielt in den spirituellen Neuaufbrüchen keine Rolle. Schließlich stellt 
auch die Nazi-Vergangenheit Deutschlands ein Hindernis auf dem Weg zu einem 
christlichen Verständnis von Schuld und Entlastung dar. Angesichts der Shoa 
erscheint die persönliche Schuld des heutigen Menschen bedeutungslos, wenn 
nicht banal. Es gab in Deutschland nicht nur eine „Unfähigkeit zu trauern“; es 
gibt auch eine Unfähigkeit, persönliche Schuld zu erkennen und zu bekennen. 

Chancen zur Wiedergewinnung der Beichte

Nach Meinung des Philosophen Odo Marquard befindet sich der neuzeitliche 
Mensch in einer prekären Lage. Er muss mit seiner Schuld und Schuldverfloch
tenheit selber fertig werden und findet sich als Konsequenz in einer „Übertribuna­
lisierung“ seiner Lebenswirklichkeit vor.24 Der Mensch gerät „als wegen der Übel 
der Welt absolut Angeklagter – vor einem Dauertribunal, dessen Ankläger und 
Richter der Mensch selber ist – unter absoluten Legitimationszwang.“25 Weil er 
die Entlastung durch die göttliche Vergebung nicht mehr kennt, ist der Mensch 
selbst verantwortlich für alles, was im persönlichen und gesellschaftlichen Leben 
misslingt. Nur wenige scheinen aber die direkte Konfrontation mit individueller 
bzw. kollektiver Schuld und Schuldverflochtenheit auszuhalten, ohne Entschul
dungsmechanismen zu entwickeln. In der Konsequenz kommt eine Reihe von 
Strategien zum Einsatz, um unabhängig von Gott mit Sünde und Schuld fertig zu 
werden. Davon greift aber letztlich keine, weil der Mensch nun einmal allein von 
Gott gerechtfertigt werden kann. 

Wenn es wirkliche Schuld und echtes Versagen gibt, können diese letztlich 
auch durch keine Therapie wegerklärt werden. Inzwischen nehmen sich Journa­

152

Kirche



26	 Vgl. z.B. J. Fleischhauer u.a., Aufstieg einer Sünderin, in: Spiegel 9/2010, 66–74 (Titelbild mit Unter­
schrift: „Mensch Käßmann, Vom Umgang mit der Schuld“); M. Matussek, Auf Teufel komm raus (Die 
sieben Todsünden der Bibel), in: Spiegel 7/2010, 61–71; G. Schulze, Die Sünde. Das schöne Leben und 
seine Feinde. Franfurt a.M. 2008; P. Gross, Jenseits der Erlösung. Die Wiederkehr der Religion und die 
Zukunft des Christentums. Bielefeld 22008.

27	 P. Tournier, Vom Sinn unserer Krankheit. Bern – Freiburg 1979, 201f. 206.
28	 C. Goldner, Meiser, Fliege & Co. Ersatztherapeuten ohne Ethik, in: Psychologie heute 23 (1996), 20–27.

list(inn)en und Soziolog(inn)en des Themas Schuld und Vergebung verstärkt an.26 
Angesichts dieser Situation besteht die Chance, Schulderkenntnis und Schuldbe­
kenntnis als Zeichen der Würde des Menschen wiederzuentdecken. Auf dem Weg 
dahin kommt gerade der Beichte eine wichtige Funktion zu. Sie gibt dem Men­
schen anders als manche therapeutischen Ansätze seine Verantwortlichkeit zurück 
und trägt damit zur Stärkung des Selbstwertgefühls bei. In der Selbsterkenntnis 
liegt auch für viele Therapien ein wichtiges Moment der Personwerdung. Das Be­
kenntnis zu eigenem schuldhaften Handeln führt psychologisch gesprochen zur 
Integration verdrängter Persönlichkeitsanteile, stellt mithin einen Akt der Reife 
dar. Der Arzt und Psychotherapeut Paul Tournier glaubte sogar, dass Beichte und 
Buße auf dem Weg zu seelischer Gesundheit die wichtigsten Schritte seien.27 

Neben Psychotherapien hat sich in den vergangenen Jahren eine Reihe von öf­
fentlichen, medial vermittelten Angeboten etabliert, in denen Menschen schein­
bare Entlastung von ihrer Schuld erfahren. Ich denke an Talkradios wie „Domian“ 
(WDR) oder viele der „Daily Talkshows“. Diese Angebote erfreuen sich nach den 
Erhebungen der Sendeanstalten großer Beliebtheit. Untersuchungen lassen erken­
nen, dass wenigstens für die unmittelbaren Teilnehmer(innen) der Talkshows der 
dort angebotene Weg keine echte Lösung darstellt. Im Gegenteil ist er bei vielen 
mit schweren psychischen Folgeschäden verbunden, hervorgerufen durch die 
auf suggestivem Wege bewirkte Preisgabe intimster Geständnisse.28 Die Beichte 
sollte angesichts dieser Situation als befreiendes und Weiterleben ermöglichendes 
Kontrastangebot, das durch das Beichtgeheimnis die Intimität des/der Einzelnen 
schützt, in das öffentliche Gespräch eingebracht werden. 

Am schwierigsten stellt sich die Wiedergewinnung eines angemessenen Sün­
denverständnisses in Theologie und Kirche dar. Ein solches Sündenverständnis 
würde sowohl moralistische Verflachung als auch Erfahrungsferne der Verkündi­
gung überwinden helfen. Es geht darum, dass der Begriff für die Zuhörer(innen) 
wieder konkrete Erfahrung und lebendige Anschauung erhält. Dazu wird es nur 
kommen, wenn alltägliche moralische Verfehlungen wieder als Sünde erkannt und 
bezeichnet werden. Gleichzeitig muss der Weg freigemacht werden, dass nach den 
tieferliegenden Ursachen dieser Alltagssünden gefragt wird. Sie liegen, wie bereits 
die biblische Urgeschichte lehrt, in der Entfremdung des Menschen von Gott, von 
sich selbst, vom Nächsten und von seiner Mitwelt. Dabei bedingen sich alle vier 
Aspekte der Entfremdung gegenseitig. Ein so gefasstes Sündenverständnis berück­
sichtigt wesentliche Anliegen der Psychotherapie. Zur Illustration ein Beispiel: Je­

153

Renaissance der Beichte



mand wird immer wieder am 8. Gebot schuldig, weil er/sie seinen/ihren Mitmen­
schen nicht die Wahrheit sagt, um vor ihnen besser dazustehen. Wird ihm/ihr 
diese Sünde vergeben, kann er/sie einen Schritt weitergehen und erkennen, dass 
dieses Verhalten z.B. mit einem schwachen Selbstwertgefühl zu tun hat. Egal wo­
her dieses im Einzelnen rühren mag (hier müsste in schweren Fällen eine Therapie 
ansetzen), hat er/sie als Christ(in) die Chance, als von Gott gewollter, geliebter und 
gebrauchter Mensch an Selbstwert zu gewinnen. Im Gefolge davon wird ihm/ihr 
die Kraft zuteil, sich den Mitmenschen auch mit seinen/ihren Schwächen zuzu­
muten und ihnen wahrhaftiger zu begegnen. So vermag gerade die Erfahrung der 
Vergebung in diesem Beispiel dazu beizutragen, sowohl in der Beziehung zu Gott 
als auch zu sich selbst und zu den Mitmenschen authentischer zu werden.

Letztlich geht es bei der Wiedergewinnung der Beichte um die Erneuerung der 
Rede von Gott. Wie kann Gott wieder als der erkannt werden, der durch Gericht 
und Gnade wirkt? Die Vergebung durch Gott erfolgt nach biblischem Verständnis 
nicht ohne Buße, d.h. ohne Umkehr vonseiten des Menschen. Die Erfahrung von 
Gottes Vergebung bleibt sein ungeschuldetes freies Geschenk an den einzelnen 
Menschen. Zu der notwendigen Erneuerung der Gotteserkenntnis gehört die Ein­
sicht, dass der Mensch Gott als seinem Schöpfer für sein gesamtes Tun – ob er es 
wahrhaben will oder nicht – verantwortlich ist.

Perspektiven für die Zukunft der Beichte

Notwendige Zusammenarbeit von Seelsorge und Therapie
Heute ist es möglich, die Gemeinsamkeiten und Unterschiede des seelsorgerlichen 
und des therapeutischen Umgangs mit Sünde und Schuld nüchterner und vorur­
teilsfreier als früher wahrzunehmen. In Zukunft geht es darum, dass Seelsorge 
und Therapie verstärkt voneinander lernen. Die Psychotherapie fand heraus, dass 
es krankhafte Formen der Schulderfahrung gibt. Daraus lernte die Seelsorge, dass 
zwischen Schuld und Schuldkomplex, d.h. echten und pathologischen Formen 
von Schulderfahrung und Schuldgefühl unterschieden werden muss. Das Schuld­
gefühl als Zwangsneurose und Selbstbestrafungswahn kann therapiert werden. 
Die Beichte bleibt hier wirkungslos, wenn sie nicht sogar zur Verfestigung der Neu­
rose führt. Andererseits gibt es Formen von Sünde und Schuld, die durch keine 
Therapie wegerklärt werden können. Wirkliche Sünde und Schuld gehören in die 
Beichte.

Das Beichtgespräch hat humanwissenschaftlichen Erkenntnissen zu verdan­
ken, dass es heute professioneller geführt werden kann. Entsprechende Kenntnisse 
bewahren den/die Beichthörer(in) z.B. vor einem kasuistischen Vorgehen und 
helfen ihm/ihr, den/die Beichtende(n) besser in dessen/deren besonderer Notlage 
wahrzunehmen. Sie lassen ihn/sie auch wachsam sein gegenüber Übertragungs­
mechanismen, die sich in jedem Seelsorgegespräch einstellen.

154

Kirche



Im Bewusstwerden und Aussprechen von Sünde und Schuld in der Beichte liegt 
eine Parallele zum Bewusstwerden und Aussprechen von traumatischen Erfahrun­
gen im Rahmen der Psychoanalyse. Immer sollte es dabei sowohl das Ziel der thera­
peutischen Intervention als auch der Beichte sein, Menschen ihre Verantwortlich­
keit zurückzugeben und so zur Stärkung ihres Selbstwertgefühls beizutragen. 

Ich wünsche mir, dass sich die Beziehung zwischen Seelsorge und Therapie in 
Zukunft weniger in Form einer Einbahnstraße darstellt. In zahlreichen Fällen habe 
ich Menschen, die ich in der Vergangenheit seelsorglich begleitete, nahegelegt, 
sich in eine therapeutische Behandlung zu begeben. Nur selten ist mir dagegen 
umgekehrt der Fall begegnet, dass Menschen von ihrer/ihrem Therapeutin/Thera­
peuten zu mir zur Beichte geschickt wurden. 

Beichte als gemeindepädagogische Aufgabe
Die Wiedergewinnung der Beichte stellt nicht zuletzt eine gemeindepädagogische 
Aufgabe dar. Bereits im Kindesalter können Angebote einer kindgemäßen Hinfüh­
rung zu Bekenntnis und Vergebung gemacht werden. Kommen solche Angebote 
bei Kindern an, sind sie die beste Voraussetzung dafür, dass diese auch im Erwach­
senenalter einen Zugang zur Beichte finden. Entscheidend ist dabei, dass im Kin­
desalter die Begleitung auf dem Weg zur Beichte primär durch die nächststehen­
den Menschen, also die Eltern, erfolgt.29 Es fällt auf, dass das Thema „Schuld bei 
Kindern“ in Theologie und Kirche im evangelischen Raum fast zur Gänze ausfällt. 
Entsprechenden Unterrichtseinheiten in Konfirmandenunterricht und Christen­
lehre käme eine wichtige Rolle auf dem Weg zur Wiedergewinnung der Beichte 
zu. Sie sollten die Möglichkeit einschließen, Beichte im Vollzug kennenzulernen. 
Gerade jugendgemäße Beichtformen können helfen, die Hemmschwelle gegen­
über der Einzelbeichte abzubauen.30 Es gibt inzwischen eine große Anzahl unter­
schiedlicher meditativer Beichtformen: einen Nagel als Sinnbild der eigenen Sün­
den unter einem Holzkreuz ablegen; Beichtzettel verbrennen; Steine in einen See 
werfen, die zuvor mit einer besonders drückenden Sünde beschriftet wurden.

Da in den meisten Kirchgemeinden die Einzelbeichte unbekannt ist, muss sie 
auch unter den erwachsenen Kirchenmitgliedern zunächst wieder ins Bewusstsein 
gerufen werden. Dafür bieten sich Gemeindeabende und Predigtreihen, aber auch 
das Angebot der Beichte im Gemeindebrief an. Eine weitere Möglichkeit besteht in 
der Einrichtung eigener Bußgottesdienste, etwa als abendlicher Vespergottesdienst, 
mit vorangehender oder anschließender Möglichkeit zur Einzelbeichte.31 

29	 Vgl. dazu H. P. Mahlke, Schuld und Vergebung bei Kindern, in: W. Klän /C. Barnbrock (Hrsg.), Heilvolle 
Wende. Buße und Beichte in der evangelisch-lutherischen Kirche. Göttingen 2009, 99–113.

30	 R. Braun, Impulse zur Erneuerung der Beichte durch meditative Formen, in: H.-D. Neef (Hrsg.), Theologie 
und Gemeinde. Beiträge zu Bibel, Gottesdienst, Predigt und Seelsorge. Stuttgart 2006, 155–166.

31	 G. Ruhbach, Das ganze Leben eine Buße. Sünde und Sündenvergebung im Alltag und als gottesdienst­
liche Handlung, in: W. Böhme (Hrsg.), Sündigen wir noch? Über Schuld, Buße und Vergebung (Herren­
alber Texte 65). Karlsruhe 1986, 50.

155

Renaissance der Beichte


