Junge Theologie

Ruth Stengel SMMP | Bestwig

geb. 1979, Lic.-Theol, Dipl.-Relpdd., Assistentin im
Pauluskolleg Paderborn

sr.ruth@smmp.de

Pieta auf staubiger StraB3e

Expedition in die Briiche der eigenen Ordensexistenz

Es mag verwundern, aber ich bin noch da: Als junge Ordensfrau und pastorale Mit-
arbeiterin gehore ich zu einer selten gewordenen Spezies. Meine Gemeinschaft der
Schwestern der heiligen Maria Magdalena Postel ist eine der zahlreichen Kongregati-
onen, dieim 19. Jh. gegriindet wurden und heute vor radikalen Umbriichen ste-
hen, eingebettet in eine kirchliche Erosionsbewegung mit vollig offenem Ausgang.
Taglich bewege ich mich zwischen Abbruchwelten und Kontrastorten.!

Wie und wo ereignet sich heute Ordensleben? Als Theologin fasziniert mich
das Offene und Briichige in den Themen. Warum also nicht ,vor der eigenen
Haustiire“ nach Spuren aufbrechenden Lebens Ausschau halten? So wage ich in
diesem Essay die theologische Expedition in die Briiche? der eigenen (Ordens-)
Existenz, die mit der Frage nach der Herkunft beginnt.

1 Dabeiist das hohe Durchschnittsalter der Schwestern (es lag im Jahr 2014 bei 72 Jahren) nur ein
Symptom der Krisenzeit. Vgl. zu aktuellen Zahlentrends fiir Deutschland: Deutsche Ordensobernkon-
ferenz (DOK), Zahlen und Fakten von Ordensgemeinschaften, unter URL: http://www.orden.de/index.
php?rubrik=3&seite=t1s&e2id=73 (Stand: 20.08. 2014).

2 Im Verstindnis des Bruches folge ich M.de Certeau und seiner Metapher des griindenden Bruches
(la rupture instauratrice). Ausgehend von seinen hist. Analysen zur Mystik der Neuzeit weitet er den
Bruch zur fundamentalen theologischen Kategorie, neutestamentlich situiert als Nachfolgegesche-
hen am leeren Grab. Der abwesend erfahrene Jesus wird zum anwesenden Christus, wo seine Ferne
eine neue Dynamik unter seinen Jiingern bewirkt. Dieses Bruchgeschehen zwischen alter und neuer
Erfahrung ist dann griindend, wenn es eine Bewegung auslost. So betont de Certeau nachdriicklich:
»Jede Form des ,Bruchs‘ muss ihren eigentlichen Sinn in der Erfordernis einer diesem Bruch selbst
innewohnenden Uberschreitung finden*, siche M. de Certeau, Glaubens-Schwachheit. Hrsg. von L.
Giard. Aus dem Franzosischen von M. Lauble (ReligionsKulturen, Bd. 2). Stuttgart 2009, 57. Vgl. zum
griindenden Bruch den Grundlagenartikel de Certeaus, La rupture instauratrice ou le christianisme
dans la culture contemporaine, in: Esprit, Juni 1971, 1177-1214, wiedergegeben in ders., Glaubens-
Schwachheit, 155-186.

156



Briiche der Ordensexistenz

Umgehen mit einem Mangel an Geschichte

Maria Magdalena Postel lebte von 1756-1846 in der Normandie und griindete
nach den Wirren der Franzosischen Revolution im Jahre 1807 eine Gemeinschaft
mit dem vorrangigen Ziel, ,,die Jugend (zu) unterrichten, ihr Liebe zu Gott und
zur Arbeit ein(zu)floRen; sich (zu) opfern, um den Armen zu helfen und moglichst
jede Not zu lindern.“® Keine ihrer origindren Schriften ist erhalten. Durch den
ersten Biographen wurden lediglich drei Briefe und der Entwurf der ersten Kons-
titutionen tuberliefert. Schon frith nach ihrem Tod setzte eine Schwemme hagio-
graphischer Erbauungsliteratur ein und formte das Bild einer idealen Ordensfrau
im Duktus restaurativer Frommigkeit. Kurzum: Der Geist der Griinderin versteckt
sich hinter frommen Geschichten und fehlenden Quellen.

Mithilfe des Geschichtsverstindnisses des Jesuiten, Historikers und Theologen
Michel de Certeau* gewinnt dieser Mangelzustand schopferische Qualitdt. Seine
Denkrichtung inspiriert, mit der Ausgangslage kreativ umzugehen, ,denn seiner
Vorstellung entspricht es, (...) gerade die Fragmente als Ausgangspunkt und Mate-
rial des Neuansatzes zu begreifen.“® [Herv. DB] De Certeau lenkt, geschult durch
seine Studien zur frithneuzeitlichen Mystik als Erfahrungswissenschaft®, die Auf-
merksamkeit auf ereignishafte Quellen ,abseits eingeschliffener Trampelpfade*.

Genese einer Griindung

Es gibt einen , Trampelpfad“ innerhalb der Griindungsgeschichte, der aus heu-
tiger Sicht fast iberwuchert scheint: die Zeitspanne von 25 Jahren zwischen der
Gemeinschaftsgriindung und dem Einzug in die Ruinen einer verfallenen Bene-
diktinerabtei. Aufgrund der widerspriichlichen Erfahrungsdichte ist sie ein sper-
riges Stiick Ordensgeschichte, die aus dem Konzept einer , Erfolgsstory - Griin-
dung“® herausfillt. Der Grindungspfad war miithevoll, markiert durch zahlreiche
Ortswechsel und Umbriiche auf der Suche nach einer Bleibe. Die junge Gemein-

3 Zit. nach F.-A. Delamare, Maria Magdalena - Julie Postel. Griinderin der Kongregation der Schwestern
der heiligen Maria Magdalena Postel. Neuauflage nach der zweiten deutschen Ubersetzung von Grete
Thormann 1986. Kassel 2007, 20.

4 Zu Person und Werk siehe einfithrend L. Giard, Michel de Certeau. Ein biographisches Portrit, in: M.
Fiissel (Hrsg.), M. de Certeau. Geschichte-Kultur-Religion. Konstanz 2007, 21-32.

5 D. Bogner, Gebrochene Gegenwart. Mystik und Politik bei Michel de Certeau. Mainz 2002, 29.

6 Vgl. zur neuzeitlichen Mystik sein Hauptwerk Mystische Fabel. 16. bis 17. Jahrhundert. Aus dem Fran-
zosischen von M. Lauble. Berlin 2010. Zum Begriff der Erfahrungswissenschaft vgl. ders., Glaubens-
Schwachheit, 51 [s. Anm. 2]. Fur de Certeau ist Spiritualitét eine Erfahrungswissenschaft.

7 F.Dosse, Michel de Certeau und die Geschichtsschreibung, in: M. Fissel (Hrsg.), Geschichte - Kultur -
Religion, 47-66, hier: 64 [s. Anm. 4].

8 Der Historiker C. Langlois hat in seinem Werk zu den franzosischen Kongregationen des 19. Jhs. um-
fassend die Genese und den Verlauf der Griindungsgeschichten dokumentiert und analysiert, vgl. C.
Langlois, Le catholicisme au féminin. Les congrégations francaises a supérieure général au XIX “siécle.
Paris 1984.

157



Junge Theologie

schaft hatte ein Leben auf der Strae und die Infragestellung der Sendung durch
Andere zu bestehen. Permanent umkreiste sie jenen Ort, der Maria Magdalena
Postel durch die Vision eines Kindes als ,,Ort der Verheiflung“® prophezeit worden
war. Die einzige Konstante in dieser Zeit: Maria Magdalena trug auf ihren Wande-
rungen eine steinerne Skulptur der Pieta in ihren Armen.

In der ordensgeschichtlichen Rezeption erscheinen die Etappen der Wander-
schaft als ,,Durststrecke” auf dem Weg zum Eigentlichen: dem Einzug ins Mutter-
haus. Denn von da an bliihte das Leben. Zahlreiche Neugriindungen und ein ex-
plosionsartiges Anwachsen der Schwesternzahlen bestimmten eine Dynamik des
Wachstums bis in die 50er Jahre des letzten Jhs. Doch folge ich den Grundannah-
men Michel de Certeaus, der die ,,Randbereiche“!° und das ,,Uneigentliche“ zu
griindenden Prinzipien seiner historischen und theologischen Diskurse erhebt,
so stof3t man in den Phdnomenen jener ersten Jahre auf ein Ereignis, welches in
schwacher Geste eine griindende Kraft gewinnt.

Pieta auf staubiger StraBe

Maria Magdalena Postel gibt selbst in der mitgetragenen ,Pieta auf staubiger Stra-
Re“ das bewegte Zeichen ihrer Sammlung und Sendung. Die schwere steinerne
Skulptur zeigt Maria, die ihren toten Sohn Jesus in den Armen hilt und in dieser
Geste zugleich ein Loslassen markiert. Die offenen Augen sind fest, klar und weit
in den Raum gerichtet: jenseits der Todesgrenze.

Zwei Handlungen , verkorpern“ die geistliche Haltung Postels: Sie umarmte die
Pieta, die sie im Gehen mitnahm. In der Umarmung nahm Maria Magdalena die
eigentiimliche Spannung ihres Lebens an und auf: die Spannung von Aufbruch
und Abbruch, Hoffnung und Trauer, Macht und Ohnmacht, Festhalten und Los-
lassen. Die Spannung findet sowohl im Vesperbild als auch in der Lebenspraxis
Maria Magdalenas bleibenden Ausdruck. Die Geste der Umarmung zeigt die Aus-
richtung auf das Ziel des Weges ebenso wie das Schmerzhafte im Aushalten des
Abstiegs in die Unbehaustheit. Maria Magdalena hielt sich, metaphorisch gespro-
chen, an die ,,Urbild-Miihe, diejenige Jesu“!!. Wissend um die eigene Ohnmacht,
vertraute sie auf die Lebensmacht Gottes.

Die Welt als Erfahrungsraum Gottes war eine Welt, die sich Maria Magdalena
und der jungen Gemeinschaft in der Dynamik des Gehens erschloss. Die Lebens-
umstdnde machten sie zu einer Wanderin und ihren Weg der Nachfolge zum
geistlichen Ereignis des Unter-weg-seins. Die mitgenommene Pieta liest sich als
Aufruf zur Nachfolge Jesu, der ein Leben als Wanderer ohne Bleibe fithrt und das
Ende seines irdischen Weges am Kreuz und in den Armen seiner Mutter findet.

9 Vgl. dazu F.-A. Delamare, Maria Magdalena - Julie Postel, 17 [s. Anm. 3].
10 F. Dosse, Geschichte - Kultur - Religion, 52 [s. Anm. 4].
11 H. Gerl-Falkowitz, Spiritualitit des Weges bei Maria Ward, in: GuL 69 (1996), 321-327, hier: 323.

158



Briiche der Ordensexistenz

Die 6sterlich sehnsuchtsvolle Erwartung, von der Maria Magdalena getragen war,
nahm nichts von der Dunkelheit ihrer Wege. Es waren Erfahrungen von ,Exil ...
Entfernung ... Verbannung ... Wiiste“!2. Sie fithrte, um mit de Certeau zu sprechen,
ein Leben ,im Offenen“!® [Herv. MC] des Glaubens.

Sinnbild mit Suchfunktion fiir Heute

Eine kleine Randnotiz der Biographen'* weitet sich zum symbolischen ,Tatwort“!s
der Spiritualitdt Postels. Die bewegte Skulptur der Pieta eignet sich nicht als Stand-
bild zur Betrachtung, sie ist vielmehr ein bewegendes ,,Sinnbild mit Suchfunkti-
on*“. Es fordert dazu heraus, auf dem Trampelpfad der Geschichte kein angestaub-
tes Vor-Bild, sondern eine Spur im Lebenszeugnis der eigenen Griinderin zu entde-
cken, die auf die Tiefe ihres geistlichen Lebensraums verweist und mitten hinein
fiihrt in den Lebensraum der Jetzt-Zeit.

Die Phinomene und Ereignisse der Griindungszeit vor gut 200 Jahren gleichen
den Erfahrungen der Gemeinschaft, die heute um ihr (Uber-)Leben kimpft. Uber-
alterung und Nachwuchsmangel, die Infragestellung der Sendung, die Schlieffung
von Hausern und die Aufgabe von Tatigkeiten sind nur einige der Merkmale des
krisenhaften Umbruchs und bedrohender ,,Abstiegserfahrungen“®.

Angesichts dieser Situation scheint das ,,Ausgraben® eines schwachen Zeichens
zundchst wenig verheiffungsvoll. Brauchen wir nicht grof3e Taten und Visionen
von ebenso grofien Vorbildern, die in bedrangender Orientierungslosigkeit zum
neuen Aufbruch motivieren? Die Spur einer unscheinbaren Geste ist eher verbun-
den mit einer beunruhigenden Ahnung: Es kdnnte unbequem werden, wenn
das geistliche Risiko und der Mut zur eigenen Existenz in den Wirren der Zeit
zur Grundsignatur der eigenen Geschichte gehoren. Maria Magdalena hat in der
Umarmung der Pieta sinnbildlich ihre Welt und ihre Zeit umarmt. Sie nahm die
Spannungen im eigenen Leben und die Erfahrung bedrangender Vorlaufigkeit und
Ohnmacht im Zeichen eines Anderen an: radikal, praktisch und ohne Anspruch
auf ein Morgen. Die Pieta bleibt sperrig, weil die dsterliche Dimension des Glau-
bens so fern liegt. Doch ist es nicht genau jene Erfahrung der (Gottes-)Ferne, die

12 Worte aus den Briefen, die Maria Magdalena wahrend eines sechsmonatigen Aufenthalts in einem
Viehstall an ihren geistlichen Begleiter schrieb, zit. nach A. Delamare, Maria Magdalena - Julie Postel,
27f. [s. Anm. 3].

13 M. de Certeau, Glaubens-Schwachheit, 206 [s. Anm. 2].

14 Puyo zeichnet die Pieta in seiner Lebensschreibung Postels als das Bild, welches sie seit ihrer frithesten
Kindheit erschiittert und verdndert hat: ,Elle n‘a pas oublie 1‘image bouleversante de la Pieta.“ Vgl. J.
Puyo, Ein langer Weg unter Gottes Fiihrung. Maria Magdalena Postel. Paris 1987, 7. [Herv. RS].

15 Vgl. C. Bauer, Kritik der Pastoraltheologie. Nicht-Orte und Anders-Riume nach Michel Foucault und
Michel de Certeau, in: Ders. / M. Holzl (Hrsg.), Gottes und des Menschen Tod? Die Theologie vor der He-
rausforderung Michel Foucaults. Mainz 2003, 181-214, hier: 214.

16 R. Bucher, Die Ordensgemeinschaften in der aktuellen Transformationskrise der katholischen Kirche, in:
Ordens Nachrichten 51 (2012), 17-27, hier: 21.

159



Junge Theologie

zum Suchen und Fragen heute auffordert und die solidarisch macht mit vielen
Menschen unserer Zeit?

Das Sinnbild der Pieta auf der Strafie schlief3t konkret die Gegenwart fiir das
Gehen auf. Nicht die Frage nach dem Wo stehe ich? ist entscheidend. Es geht da-
rum, wohin ich gehe und was ich in den Hinden halte. Ordensleben ereignet sich!
Befreit von der Last des Erfolgs und vom Ziel des Groflerwerdens ist es moglich,
mit kleinerem Gepédck zu gehen. Das funktioniert nicht im ,,sitzenden Zustand*,
es heif3t, sich wie Maria Magdalena ,,auf den Weg zu machen, einen Schritt vor-
warts zu tun, (...) dem Luxus (...) der Sesshaftigkeit die Armut der Reise vorzuzie-
hen.“"” Die geistliche Dynamik der Wegsuche ist innerer Lebensnerv einer Ge-
meinschaft und der Horizont der Gottsuche. Anstelle des Gefiihls ,angekommen
zu sein“, tritt mehr denn je die Dynamik der Suche mit leeren Hinden. Diese
Dynamik ist kein Betriebsunfall, sondern Einfall des Heiligen.

Zeichen sein fuir das, was fehlt

Die Spur eines schwachen Zeichens in der eigenen Geschichte bewegt, Zeichen
zu sein fiir das, was fehlt.’ Es bedeutet zu leben, dass der Lebensweg in Christus
sich im wahrsten Sinne des Wortes im Modus des schmerzhaften Wandelns, des
Wanderns und der Aufbriiche ereignet - Umwege und Abbriiche eingeschlossen.
Die Dynamik im Bild der Pieta 6ffnet sich je neu auf das Geheimnis der Kenosis
Christi, um empféanglich zu bleiben fiir Gottes Gnade. Daraus entwickelt sich
eine Grundspannung fiir das Leben im Geliibde', die im Modus von ,,Offnung
und Verletzung“?® aufbricht. Sie macht bertihrbar fiir den/die Andere(n) und
bleibt ausgespannt auf diesen anderen Gott, der jenseits des Begreitbaren auf
mich wartet.

Am Ende der kurzen Expedition bleiben briichige Zeichen. Die Zukunft ist
unplanbar und wird anders kommen als erwartet. Doch zaghaft offenbart der
Mangel an Geschichte und der Mangel an Zukunft eine schwache Geste des Auf-
bruchs. Ob es geniigt zum Weitergehen? Eine Expedition, sei es ,,vor der eigenen
Haustiir“ des Ordenslebens, in der Theologie oder im Dschungel der Gegenwart,
braucht Wagemut und ein wenig Demut, weil der Ausgang des Unternehmens
im Offenen liegt. Gewachsen ist die Lust zum ,,Weitergraben“ und zum Wandern
auf , Trampelpfaden“ - in den Fufispuren eines Anderen: mit weniger Gepédck und
gewachsener Spannung.

17 M. de Certeau, Glaubens-Schwachheit, 30 [s. Anm. 2].

18 Mit Worten de Certeaus: ,Es geht fiir jeden Christen, fiir jede Gemeinschaft und fiir das gesamte
Christentum darum, Zeichen dessen zu sein, was ihm oder ihr fehlt, wo immer die Frage nach dem
Glauben und nach Gott wach wird*, siehe ebd., 180. [Herv. MC].

19 Mir scheint es wesentlich, die Rétetrias als Ganzes zu sehen, sozusagen als Lebensraum, der es ermog-
licht, sich auf den einen Rat bzw. den einen Rufenden, Christus, einzulassen.

20 M. de Certeau, Glaubens-Schwachheit, 29 [s. Anm. 2].

160



