
1	 Dabei ist das hohe Durchschnittsalter der Schwestern (es lag im Jahr 2014 bei 72 Jahren) nur ein 
Symptom der Krisenzeit. Vgl. zu aktuellen Zahlentrends für Deutschland: Deutsche Ordensobernkon­
ferenz (DOK), Zahlen und Fakten von Ordensgemeinschaften, unter URL: http://www.orden.de/index.
php?rubrik=3&seite=t1s&e2id=73 (Stand: 20.08. 2014).

2	 Im Verständnis des Bruches folge ich M.de Certeau und seiner Metapher des gründenden Bruches 
(la rupture instauratrice). Ausgehend von seinen hist. Analysen zur Mystik der Neuzeit weitet er den 
Bruch zur fundamentalen theologischen Kategorie, neutestamentlich situiert als Nachfolgegesche­
hen am leeren Grab. Der abwesend erfahrene Jesus wird zum anwesenden Christus, wo seine Ferne 
eine neue Dynamik unter seinen Jüngern bewirkt. Dieses Bruchgeschehen zwischen alter und neuer 
Erfahrung ist dann gründend, wenn es eine Bewegung auslöst. So betont de Certeau nachdrücklich: 
„Jede Form des ,Bruchs‘ muss ihren eigentlichen Sinn in der Erfordernis einer diesem Bruch selbst 
innewohnenden Überschreitung finden“, siehe M. de Certeau, Glaubens-Schwachheit. Hrsg. von L. 
Giard. Aus dem Französischen von M. Lauble (ReligionsKulturen, Bd. 2). Stuttgart 2009, 57. Vgl. zum 
gründenden Bruch den Grundlagenartikel de Certeaus, La rupture instauratrice ou le christianisme 
dans la culture contemporaine, in: Esprit, Juni 1971, 1177–1214, wiedergegeben in ders., Glaubens-
Schwachheit, 155–186. 

Pietà auf staubiger Straße 
Expedition in die Brüche der eigenen Ordensexistenz

Es mag verwundern, aber ich bin noch da: Als junge Ordensfrau und pastorale Mit­
arbeiterin gehöre ich zu einer selten gewordenen Spezies. Meine Gemeinschaft der 
Schwestern der heiligen Maria Magdalena Postel ist eine der zahlreichen Kongregati­
onen, die im 19. Jh. gegründet wurden und heute vor radikalen Umbrüchen ste­
hen, eingebettet in eine kirchliche Erosionsbewegung mit völlig offenem Ausgang. 
Täglich bewege ich mich zwischen Abbruchwelten und Kontrastorten.1

Wie und wo ereignet sich heute Ordensleben? Als Theologin fasziniert mich 
das Offene und Brüchige in den Themen. Warum also nicht „vor der eigenen 
Haustüre“ nach Spuren aufbrechenden Lebens Ausschau halten? So wage ich in 
diesem Essay die theologische Expedition in die Brüche2 der eigenen (Ordens-) 
Existenz, die mit der Frage nach der Herkunft beginnt. 

156

Junge Theologie

Ruth Stengel SMMP | Bestwig

geb. 1979, Lic.-Theol, Dipl.-Relpäd., Assistentin im 
Pauluskolleg Paderborn

sr.ruth@smmp.de



3	 Zit. nach F.-A. Delamare, Maria Magdalena – Julie Postel. Gründerin der Kongregation der Schwestern 
der heiligen Maria Magdalena Postel. Neuauflage nach der zweiten deutschen Übersetzung von Grete 
Thormann 1986. Kassel 2007, 20. 

4	 Zu Person und Werk siehe einführend L. Giard, Michel de Certeau. Ein biographisches Porträt, in: M. 
Füssel (Hrsg.), M. de Certeau. Geschichte–Kultur–Religion. Konstanz 2007, 21–32.

5	 D. Bogner, Gebrochene Gegenwart. Mystik und Politik bei Michel de Certeau. Mainz 2002, 29. 
6	 Vgl. zur neuzeitlichen Mystik sein Hauptwerk Mystische Fabel. 16. bis 17. Jahrhundert. Aus dem Fran­

zösischen von M. Lauble. Berlin 2010. Zum Begriff der Erfahrungswissenschaft vgl. ders., Glaubens-
Schwachheit, 51 [s. Anm. 2]. Für de Certeau ist Spiritualität eine Erfahrungswissenschaft. 

7	 F. Dosse, Michel de Certeau und die Geschichtsschreibung, in: M. Füssel (Hrsg.), Geschichte – Kultur – 
Religion, 47–66, hier: 64 [s. Anm. 4].

8	 Der Historiker C. Langlois hat in seinem Werk zu den französischen Kongregationen des 19. Jhs. um­
fassend die Genese und den Verlauf der Gründungsgeschichten dokumentiert und analysiert, vgl. C. 
Langlois, Le catholicisme au féminin. Les congrégations franćaises à supérieure général au XIX´siècle. 
Paris 1984. 

Umgehen mit einem Mangel an Geschichte

Maria Magdalena Postel lebte von 1756–1846 in der Normandie und gründete 
nach den Wirren der Französischen Revolution im Jahre 1807 eine Gemeinschaft 
mit dem vorrangigen Ziel, „die Jugend (zu) unterrichten, ihr Liebe zu Gott und 
zur Arbeit ein(zu)flößen; sich (zu) opfern, um den Armen zu helfen und möglichst 
jede Not zu lindern.“3 Keine ihrer originären Schriften ist erhalten. Durch den 
ersten Biographen wurden lediglich drei Briefe und der Entwurf der ersten Kons­
titutionen überliefert. Schon früh nach ihrem Tod setzte eine Schwemme hagio­
graphischer Erbauungsliteratur ein und formte das Bild einer idealen Ordensfrau 
im Duktus restaurativer Frömmigkeit. Kurzum: Der Geist der Gründerin versteckt 
sich hinter frommen Geschichten und fehlenden Quellen. 

Mithilfe des Geschichtsverständnisses des Jesuiten, Historikers und Theologen 
Michel de Certeau4 gewinnt dieser Mangelzustand schöpferische Qualität. Seine 
Denkrichtung inspiriert, mit der Ausgangslage kreativ umzugehen, „denn seiner 
Vorstellung entspricht es, (…) gerade die Fragmente als Ausgangspunkt und Mate­
rial des Neuansatzes zu begreifen.“5 [Herv. DB] De Certeau lenkt, geschult durch 
seine Studien zur frühneuzeitlichen Mystik als Erfahrungswissenschaft6, die Auf­
merksamkeit auf ereignishafte Quellen „abseits eingeschliffener Trampelpfade“7.

Genese einer Gründung 

Es gibt einen „Trampelpfad“ innerhalb der Gründungsgeschichte, der aus heu­
tiger Sicht fast überwuchert scheint: die Zeitspanne von 25 Jahren zwischen der 
Gemeinschaftsgründung und dem Einzug in die Ruinen einer verfallenen Bene­
diktinerabtei. Aufgrund der widersprüchlichen Erfahrungsdichte ist sie ein sper­
riges Stück Ordensgeschichte, die aus dem Konzept einer „Erfolgsstory – Grün­
dung“8 herausfällt. Der Gründungspfad war mühevoll, markiert durch zahlreiche 
Ortswechsel und Umbrüche auf der Suche nach einer Bleibe. Die junge Gemein­

157

Brüche der Ordensexistenz



9	 Vgl. dazu F.-A. Delamare, Maria Magdalena – Julie Postel, 17 [s. Anm. 3].
10	 F. Dosse, Geschichte – Kultur – Religion, 52 [s. Anm. 4].
11	 H. Gerl-Falkowitz, Spiritualität des Weges bei Maria Ward, in: GuL 69 (1996), 321–327, hier: 323.

schaft hatte ein Leben auf der Straße und die Infragestellung der Sendung durch 
Andere zu bestehen. Permanent umkreiste sie jenen Ort, der Maria Magdalena 
Postel durch die Vision eines Kindes als „Ort der Verheißung“9 prophezeit worden 
war. Die einzige Konstante in dieser Zeit: Maria Magdalena trug auf ihren Wande­
rungen eine steinerne Skulptur der Pietà in ihren Armen. 

In der ordensgeschichtlichen Rezeption erscheinen die Etappen der Wander­
schaft als „Durststrecke“ auf dem Weg zum Eigentlichen: dem Einzug ins Mutter­
haus. Denn von da an blühte das Leben. Zahlreiche Neugründungen und ein ex­
plosionsartiges Anwachsen der Schwesternzahlen bestimmten eine Dynamik des 
Wachstums bis in die 50er Jahre des letzten Jhs. Doch folge ich den Grundannah­
men Michel de Certeaus, der die „Randbereiche“10 und das „Uneigentliche“ zu 
gründenden Prinzipien seiner historischen und theologischen Diskurse erhebt, 
so stößt man in den Phänomenen jener ersten Jahre auf ein Ereignis, welches in 
schwacher Geste eine gründende Kraft gewinnt.

Pietà auf staubiger Straße

Maria Magdalena Postel gibt selbst in der mitgetragenen „Pietà auf staubiger Stra­
ße“ das bewegte Zeichen ihrer Sammlung und Sendung. Die schwere steinerne 
Skulptur zeigt Maria, die ihren toten Sohn Jesus in den Armen hält und in dieser 
Geste zugleich ein Loslassen markiert. Die offenen Augen sind fest, klar und weit 
in den Raum gerichtet: jenseits der Todesgrenze. 

Zwei Handlungen „verkörpern“ die geistliche Haltung Postels: Sie umarmte die 
Pietà, die sie im Gehen mitnahm. In der Umarmung nahm Maria Magdalena die 
eigentümliche Spannung ihres Lebens an und auf: die Spannung von Aufbruch 
und Abbruch, Hoffnung und Trauer, Macht und Ohnmacht, Festhalten und Los­
lassen. Die Spannung findet sowohl im Vesperbild als auch in der Lebenspraxis 
Maria Magdalenas bleibenden Ausdruck. Die Geste der Umarmung zeigt die Aus­
richtung auf das Ziel des Weges ebenso wie das Schmerzhafte im Aushalten des 
Abstiegs in die Unbehaustheit. Maria Magdalena hielt sich, metaphorisch gespro­
chen, an die „Urbild-Mühe, diejenige Jesu“11. Wissend um die eigene Ohnmacht, 
vertraute sie auf die Lebensmacht Gottes. 

Die Welt als Erfahrungsraum Gottes war eine Welt, die sich Maria Magdalena 
und der jungen Gemeinschaft in der Dynamik des Gehens erschloss. Die Lebens­
umstände machten sie zu einer Wanderin und ihren Weg der Nachfolge zum 
geistlichen Ereignis des Unter-weg-seins. Die mitgenommene Pietà liest sich als 
Aufruf zur Nachfolge Jesu, der ein Leben als Wanderer ohne Bleibe führt und das 
Ende seines irdischen Weges am Kreuz und in den Armen seiner Mutter findet. 

158

Junge Theologie



12	 Worte aus den Briefen, die Maria Magdalena während eines sechsmonatigen Aufenthalts in einem 
Viehstall an ihren geistlichen Begleiter schrieb, zit. nach A. Delamare, Maria Magdalena – Julie Postel, 
27f. [s. Anm. 3].

13	 M. de Certeau, Glaubens-Schwachheit, 206 [s. Anm. 2].
14	 Puyo zeichnet die Pietà in seiner Lebensschreibung Postels als das Bild, welches sie seit ihrer frühesten 

Kindheit erschüttert und verändert hat: „Elle n‘a pas oublie l‘image bouleversante de la Pietà.“ Vgl. J. 
Puyo, Ein langer Weg unter Gottes Führung. Maria Magdalena Postel. Paris 1987, 7. [Herv. RS].

15	 Vgl. C. Bauer, Kritik der Pastoraltheologie. Nicht-Orte und Anders-Räume nach Michel Foucault und 
Michel de Certeau, in: Ders. / M. Hölzl (Hrsg.), Gottes und des Menschen Tod? Die Theologie vor der He-
rausforderung Michel Foucaults. Mainz 2003, 181–214, hier: 214.

16	 R. Bucher, Die Ordensgemeinschaften in der aktuellen Transformationskrise der katholischen Kirche, in: 
Ordens Nachrichten 51 (2012), 17–27, hier: 21.

Die österlich sehnsuchtsvolle Erwartung, von der Maria Magdalena getragen war, 
nahm nichts von der Dunkelheit ihrer Wege. Es waren Erfahrungen von „Exil ... 
Entfernung ... Verbannung ... Wüste“12. Sie führte, um mit de Certeau zu sprechen, 
ein Leben „im Offenen“13 [Herv. MC] des Glaubens. 

Sinnbild mit Suchfunktion für Heute

Eine kleine Randnotiz der Biographen14 weitet sich zum symbolischen „Tatwort“15 
der Spiritualität Postels. Die bewegte Skulptur der Pietà eignet sich nicht als Stand­
bild zur Betrachtung, sie ist vielmehr ein bewegendes „Sinnbild mit Suchfunkti­
on“. Es fordert dazu heraus, auf dem Trampelpfad der Geschichte kein angestaub­
tes Vor-Bild, sondern eine Spur im Lebenszeugnis der eigenen Gründerin zu entde­
cken, die auf die Tiefe ihres geistlichen Lebensraums verweist und mitten hinein 
führt in den Lebensraum der Jetzt-Zeit.

Die Phänomene und Ereignisse der Gründungszeit vor gut 200 Jahren gleichen 
den Erfahrungen der Gemeinschaft, die heute um ihr (Über-)Leben kämpft. Über­
alterung und Nachwuchsmangel, die Infragestellung der Sendung, die Schließung 
von Häusern und die Aufgabe von Tätigkeiten sind nur einige der Merkmale des 
krisenhaften Umbruchs und bedrohender „Abstiegserfahrungen“16.

Angesichts dieser Situation scheint das „Ausgraben“ eines schwachen Zeichens 
zunächst wenig verheißungsvoll. Brauchen wir nicht große Taten und Visionen 
von ebenso großen Vorbildern, die in bedrängender Orientierungslosigkeit zum 
neuen Aufbruch motivieren? Die Spur einer unscheinbaren Geste ist eher verbun­
den mit einer beunruhigenden Ahnung: Es könnte unbequem werden, wenn 
das geistliche Risiko und der Mut zur eigenen Existenz in den Wirren der Zeit 
zur Grundsignatur der eigenen Geschichte gehören. Maria Magdalena hat in der 
Umarmung der Pietà sinnbildlich ihre Welt und ihre Zeit umarmt. Sie nahm die 
Spannungen im eigenen Leben und die Erfahrung bedrängender Vorläufigkeit und 
Ohnmacht im Zeichen eines Anderen an: radikal, praktisch und ohne Anspruch 
auf ein Morgen. Die Pietà bleibt sperrig, weil die österliche Dimension des Glau­
bens so fern liegt. Doch ist es nicht genau jene Erfahrung der (Gottes-)Ferne, die 

159

Brüche der Ordensexistenz



17	 M. de Certeau, Glaubens-Schwachheit, 30 [s. Anm. 2].
18	 Mit Worten de Certeaus: „Es geht für jeden Christen, für jede Gemeinschaft und für das gesamte 

Christentum darum, Zeichen dessen zu sein, was ihm oder ihr fehlt, wo immer die Frage nach dem 
Glauben und nach Gott wach wird“, siehe ebd., 180. [Herv. MC].

19	 Mir scheint es wesentlich, die Rätetrias als Ganzes zu sehen, sozusagen als Lebensraum, der es ermög­
licht, sich auf den einen Rat bzw. den einen Rufenden, Christus, einzulassen. 

20	 M. de Certeau, Glaubens-Schwachheit, 29 [s. Anm. 2].

zum Suchen und Fragen heute auffordert und die solidarisch macht mit vielen 
Menschen unserer Zeit? 

Das Sinnbild der Pietà auf der Straße schließt konkret die Gegenwart für das 
Gehen auf. Nicht die Frage nach dem Wo stehe ich? ist entscheidend. Es geht da­
rum, wohin ich gehe und was ich in den Händen halte. Ordensleben ereignet sich! 
Befreit von der Last des Erfolgs und vom Ziel des Größerwerdens ist es möglich, 
mit kleinerem Gepäck zu gehen. Das funktioniert nicht im „sitzenden Zustand“, 
es heißt, sich wie Maria Magdalena „auf den Weg zu machen, einen Schritt vor­
wärts zu tun, (...) dem Luxus (...) der Sesshaftigkeit die Armut der Reise vorzuzie­
hen.“17 Die geistliche Dynamik der Wegsuche ist innerer Lebensnerv einer Ge­
meinschaft und der Horizont der Gottsuche. Anstelle des Gefühls „angekommen 
zu sein“, tritt mehr denn je die Dynamik der Suche mit leeren Händen. Diese 
Dynamik ist kein Betriebsunfall, sondern Einfall des Heiligen.

Zeichen sein für das, was fehlt

Die Spur eines schwachen Zeichens in der eigenen Geschichte bewegt, Zeichen 
zu sein für das, was fehlt.18 Es bedeutet zu leben, dass der Lebensweg in Christus 
sich im wahrsten Sinne des Wortes im Modus des schmerzhaften Wandelns, des 
Wanderns und der Aufbrüche ereignet – Umwege und Abbrüche eingeschlossen. 
Die Dynamik im Bild der Pietà öffnet sich je neu auf das Geheimnis der Kenosis 
Christi, um empfänglich zu bleiben für Gottes Gnade. Daraus entwickelt sich 
eine Grundspannung für das Leben im Gelübde19, die im Modus von „Öffnung 
und Verletzung“20 aufbricht. Sie macht berührbar für den/die Andere(n) und 
bleibt ausgespannt auf diesen anderen Gott, der jenseits des Begreifbaren auf 
mich wartet. 

Am Ende der kurzen Expedition bleiben brüchige Zeichen. Die Zukunft ist 
unplanbar und wird anders kommen als erwartet. Doch zaghaft offenbart der 
Mangel an Geschichte und der Mangel an Zukunft eine schwache Geste des Auf­
bruchs. Ob es genügt zum Weitergehen? Eine Expedition, sei es „vor der eigenen 
Haustür“ des Ordenslebens, in der Theologie oder im Dschungel der Gegenwart, 
braucht Wagemut und ein wenig Demut, weil der Ausgang des Unternehmens 
im Offenen liegt. Gewachsen ist die Lust zum „Weitergraben“ und zum Wandern 
auf „Trampelpfaden“ – in den Fußspuren eines Anderen: mit weniger Gepäck und 
gewachsener Spannung.

160

Junge Theologie


