
Topologie der Spiritualität 
Genese und Geltung eines gehypten Begriffs

Auch Wörter unterliegen der Konjunktur. Ein Wort, das derzeit eine Hausse erlebt 
und dessen Marktwert einer stets steigenden Kurve gleicht, ist Spiritualität. Der 
theologische Newcomer wurde erst im Verlauf des 20. Jhs. zunächst in Frankreich 
salonfähig. Er verdrängte spätestens seit der Nachkriegszeit die älteren Ausdrücke 
wie Frömmigkeit (pietas) oder Askese und hat den katholischen und kirchlichen 
Kontext, dem er entstammt, längst überschritten, um zu einem Trendwort un­
serer Kultur zu werden. Man kann sich heute, auch ohne getauft zu sein, über 
seine Spiritualität fast mit derselben Lockerheit unterhalten, wie man über sein 
Fitnessstudio, die neue Internetplattform für Fernsehserien oder aktuelle Vermö­
gensanlagen sprechen kann. Andererseits gibt es gerade im religiös-spirituellen 
Bereich eine bemerkenswerte Prüderie. Die Schamhaftigkeit, die einst mit dem 
Bereich der Sexualität verbunden war, scheint auf die Spiritualität übergegan­
gen zu sein. Gibt es gar eine untergründige Verbindung zwischen Sexualität und 
Spiritualität, die noch nicht ansatzweise bedacht ist? Die Tatsache, dass Michel 
Foucault gerade bei der Analyse der Geschichte der Sexualität auf die Frage nach 
neuer Spiritualität stieß, mag in diese Richtung deuten. So schwer es ist, hier zu 
einem eindeutigen Bild zu kommen, so schwer ist es, das Feld der Spiritualität 
näher zu definieren. Es gleicht einem Passepartout und böse Zungen behaupten, 
die aktuelle Verwendung des Begriffs gebe „oft noch dem flachsten Bestreben den 
‚Heiligen‘-Schein des Bedeutsamen.“1 Doch wäre das so schlimm, wenn tatsäch­
lich unser ganzes Tun und Lassen im Letzten und das heißt geistlich bedeutsam 
wäre? Im Folgenden möchte ich zeigen, dass es durchaus gerechtfertigt, ja mehr 
noch zukunftsträchtig ist, sich auf Begriff und Sache der Spiritualität zu besinnen.

1	 K.-F. Wiggermann, Art. Spiritualität, in: TRE 31, 709.

Reflexion

Karlheinz Ruhstorfer | Dresden

geb. 1963, Dr. theol. habil, Professor für Systema­
tische Theologie an der TU Dresden

karlheinz.ruhstorfer@tu-dresden.de

162



2	 Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, Bd. 6, 355.
3	 Doch gerade die griech. Welt schätzte eine Kultur der Körperlichkeit und Sinnlichkeit in bes. Maß, 

was sogar noch einem „archaischen Torso Apolls“ anzusehen ist (vgl. Rilkes Gedicht dieses Namens!). 

Die Spiritualität vor der Spiritualität 

Am Anfang waren die Wörter ruach, pneuma, spiritus: „Der Geist Gottes schwebte 
über den Wassern“ (Gen 1,2). Auf der Erzählebene der Bibel ist der Geist bereits 
in das Schöpfungsgeschehen involviert. Die „Wasser“ hatten Glück – während 
die Erde „wüst und wirr“ und der Urabgrund (tehom, abyssos) von Finsternis be­
legt war, wurden sie bereits vom Atem, Hauch, Wehen Gottes bewegt und belebt. 
Wenn dann im V. 3 wieder von Gott die Rede ist, spricht er selbst – zum ersten 
Mal überhaupt – die nicht unerheblichen Worte: „Es werde Licht“. Jetzt werden 
die Unterschiede, die bereits vorhanden sind, offenbar, sie treten ans Licht. Durch 
„geistige“ Bewegung und Unterscheidung wird die Evolution unserer Welt, deren 
eminente Bedrohung wir heute erleben, auf den Weg gebracht. Damit aber erhält 
der Begriff der „Spiritualität“ einen prinzipiellen, kosmologisch-evolutiven Ak­
zent. Wir werden darauf zurückkommen. 

Das hebräische Wort ruach hat ähnlich wie das griechische pneuma und das 
lateinische spiritus zunächst die Grundbedeutung Wind, Wehen und Hauchen. 
Damit eng verbunden ist die Rede vom Geist als der Kraft, die den Körper bewegt. 
Geht das pneuma, sterben das Tier und der Mensch. Im Weiteren können dann 
die geistigen Tätigkeiten des Menschen mit diesen Wörtern bezeichnet werden: 
Empfinden, Wollen und Einsehen. Signifikant für die hebräische Verwendung 
ist natürlich die Verbindung mit dem Gott Israels, dessen kreative Kraft ruach 
heißen kann. Aber auch das geschichtsmächtige, den Menschen erneuernde Wir­
ken Gottes bleibt mit seinem „Geist“ verbunden (Ez 11,1; 36,26; Ps 51,12). Der 
Mensch selbst erhält durch das befreiende und vergebende Wirken Gottes einen 
neuen Geist, d.h. eine neue Grundausrichtung.

In der vorchristlich griechischen Verwendung von pneuma fällt die Rückbin­
dung an das Materielle auf. Es bedeutet „streng genommen nie etwas rein Geis­
tiges“2. Die reine Geistigkeit wird in der klassischen Philosophie als nous (Ver­
nunft) oder psychê (Seele) bezeichnet. Diese unsichtbare, ideelle Realität steht 
dem Sichtbaren, der Materie, aber auch dem Leib gegenüber. Sein – Nichtsein, 
Wahrheit – Schein, Geist – Materie lauten die Polarbegriffe, die das weitere Den­
ken des Abendlands bestimmen. Durch die Entdeckung der „Idee“ als dem Ort 
der wahren Welt kam es freilich auch zu einer gewissen Geringschätzung der 
„Phänomene“. Die klassisch griechische „Spiritualität“ wäre – avant la lettre – 
eine Lebensführung, die sich von der göttlichen Vernunft leiten lässt und die 
sinnliche Welt der geistigen unterordnet. Keinesfalls darf sich der Mensch, der 
ja immer auch von seiner Leiblichkeit bestimmt wird, von den Neigungen des 
Körpers dominieren lassen.3 Tugend (aretê) im griechischen Sinn bedeutet, das 

163

Topologie der Spiritualität



Leben so zu gestalten, dass das Schöne und Gute als Ziel allen Tuns und Lassens er­
kennbar werden. Das höchste Ziel aber ist die Idee des Guten selbst, das allem Sinn 
und Bestand gibt. Eine Lebenspraxis ohne höchstes Ziel zu führen, erschien den 
Griechen absurd, haben doch die Menschen Anteil an der Geistigkeit Gottes und 
können durch einen im starken Sinn des Wortes „vernünftigen“ Wandel in die 
göttliche Gegenwart gelangen, die nichts anders ist als die Gegenwart des Geistes 
bei sich selbst: noêsis noêseôs – Denken des Denkens. 

Auch die weitere Geschichte der Spiritualität wird von der Grundunterschei­
dung zwischen Geist und Materie beherrscht, wobei die Geistigkeit bestimmend 
bleibt. Selbst wenn es den Ausdruck so noch nicht gegeben hat, könnte man grie­
chische Spiritualität wie folgt beschreiben: Unterhalb der eigentlichen Ebene der 
Wissenschaft und der epistemischen Theorie soll die Geistigkeit des Menschen so 
geübt werden, dass die menschliche Praxis und Poiesis zu ihrer Bestform (aretê) 
auflaufen kann und ein Leben in Glück möglich wird. Vermutlich ist die Verbin­
dung von Spiritualität und Technik/Kunst hier bereits grundgelegt. Aristoteles 
unterscheidet drei Arten von Wissen, die alle auf der sinnlichen Wahrnehmung 
(aisthêsis) beruhen. Durch wiederholte Beobachtung entsteht Erfahrungswisssen 
(empeiria). Der erfahrene Mensch, der auch noch um die Zusammenhänge weiß 
und einsieht, warum etwas ist, wie es ist, gelangt zur Kunst oder zur Technik, für 
die es beide im Griechischen nur ein Wort – technê – gibt. Dies ist meines Erach­
tens auch der Ort der Spiritualität. Einen Schritt darüberhinaus geht nach Aristo­
teles die Wissenschaft, die auch noch die Notwendigkeit der Gründe kennt. Spiri­
tualität impliziert diese wissenschaftliche Notwendigkeit nicht, wohl aber kann 
sie sich im Spannungsfeld zwischen Praxis und Theorie bewegen, bedenkt man, 
dass die lateinische Übersetzung des Wortes theôria contemplatio – Betrachtung – 
lautet. Das ruhige Betrachten des Prinzips ist Sache der Vernunft (nous), der vom 
schlussfolgernden Verstand (dianoia) unterschieden werden muss. Gegenstand 
der Betrachtung und höchster Bezugspunkt des geistig-geistlichen Lebens bleibt 
in der hebräisch-griechischen Phase unserer Geschichte der himmlische Vater 
oder der Gott über uns, gleich ob dieser als JHWH oder Zeus oder Reflexion des 
Denkens angesehen wird. Seine Gegenwart kann schon jetzt durch konsequentes 
Unterscheiden erreicht werden, sowohl durch das kritische Tun der Philosophie 
als auch durch das religiöse Beachten der Unterscheidungen des Dekalogs, denn 
das Anwesen (ousia) bzw. das Land gehört denen, die in der Praxis des Lebens so zu 
unterscheiden wissen, wie es der göttlichen Satzung (themis, thora) entspricht.

	
Patristisch-scholastische Christozentrik

Das Neue Testament bleibt in seiner Spiritualität in gewisser Weise der griechi­
schen und v.a. der hebräischen Tradition treu. Dabei vermittelt es zwischen Juden 
und Heiden (Eph 2,14f.) und eröffnet dadurch eine epochal neue Perspektive. 

Reflexion

164



Mit Jesus von Nazaret kommt eine neue Gestalt des Tuns der Wahrheit ins Spiel. 
Seine Person wird zur entscheidenden Vermittlung zwischen Gott und Mensch. 
Doch um diese objektive Vermittlung fürwahrnehmen zu können, bedarf es der 
subjektiven Gabe, nämlich des Heiligen Geistes: „Und keiner kann sagen: Jesus 
ist der Herr!, wenn er nicht aus dem Heiligen Geist redet“ (1 Kor 12,3). Der Vater 
im Himmel bleibt unbegreifbar, doch sein Sohn und der Geist erschließen die 
göttliche Dimension für die Menschen: „Und davon reden wir, nicht mit Worten, 
wie menschliche Weisheit sie lehrt, sondern mit Worten, wie der Geist sie lehrt, 
indem wir Geistliches mit Geistlichem deuten. Der natürliche (psychikos, anima-
lis) Mensch aber erfasst nicht, was aus dem Geist Gottes kommt, denn für ihn ist 
es Torheit; und er kann es nicht erkennen, weil es nur geistlich zu beurteilen ist. 
Wer aber aus dem Geist lebt, beurteilt alles, er selbst aber wird von niemandem 
beurteilt. Denn wer hätte die Vernunft (nous) des Herrn erkannt, dass er ihn un­
terwiese? Wir aber haben die Vernunft Christi.“ (1 Kor 2,13–16)

Lediglich der Mensch, der durch den Geist (pneuma, spiritus) Gottes verwan­
delt wird, vermag dessen Vernunft (nous) zu erkennen. Gottes Geistigkeit (nous) 
ist transzendent (Röm 11,34). Der bloß „natürliche“ Mensch vermag die göttliche 
„Tiefe“ nicht zu begreifen (1 Kor 2,10). Wem aber die Gabe des pneuma – spiritus 
zuteil wird, der erhält eine erneuerte Vernunft, die den Willen Gottes erkennt 
(Röm 12,1). Denn durch den „Heiligen Geist“, der gleichermaßen Geist Gottes 
und Geist Christi ist, werden die Glaubenden zu Kindern Gottes (Röm 5,5; 8), da 
Christus die göttliche Einsicht (nous) an die Menschen vermittelt (1 Kor 2,16). 
Das ist aber kein bloß intellektueller Vorgang, sondern ein ganzheitlicher Prozess. 
Gott wird Mensch, damit der Mensch vergöttlicht wird (Athanasius). Der Geist 
Gottes, der diese Transformation bewirkt, will letztlich die gesamte Schöpfung 
in die göttliche Wirklichkeit verwandeln (Röm 8). Gott will sich die Natur anver­
wandeln, bis er ist: „alles in allem“ (1 Kor 15,28). In diesen Prozess wird auch die 
Leiblichkeit des Menschen einbezogen. Entsprechend kann Paulus von einem 
„geistlichen Leib“ sprechen, den wir dereinst erhalten werden (1 Kor 15,44). Mit 
dieser an sich paradoxen Formulierung aber wird die Polarität von Geist und Ma­
terie bereits tendenziell in die beide umfassende Geistigkeit Gottes aufgehoben, 
denn es gilt nicht mehr die Alternative: entweder Leib oder Geist. Später wird die 
patristisch-scholastische Phase das Kontinuum zwischen Immanenz und Trans­
zendenz mit den Begriffen Natur, Gnade und Herrlichkeit beschreiben. 

Was aber besagen diese Begriffe? Natur meint den Menschen, wie er von Gott 
geschaffen ist, mit Freiheit und Vernunft begabt, wobei die natürliche Realität 
eine radikale Differenz zu Gott als dem Grund aller Dinge impliziert. Diese Diffe­
renz wird einerseits durch Jesus Christus, den Mittler zwischen Gott und Mensch 
überbrückt, andererseits ist es eben der Geist Gottes, der als übervernünftige Geis­
tigkeit die konkrete Wahrheit Jesu überhaupt erst erkennen lässt. Die geschaffene 
Vernunft allein vermag die Bestimmung des Menschen nicht einzusehen und zur 

165

Topologie der Spiritualität



4	 Vgl. zum Folgenden die treffende Charakteristik bei C. Benke, Kleine Geschichte der christlichen Spiri-
tualität. Freiburg u.a. 2007, 52f. 

Lebenswirklichkeit zu bringen, es bedarf der Gabe der Gnade. Gnade meint, dass 
das Tun und Lassen des Menschen bereits anfanghaft vom Geist Gottes bestimmt 
wird. Die Vollendung der Gnade ereignet sich in der Herrlichkeit (doxa, gloria). 

Doch schon die Begnadung durch den Heiligen Geist bezieht den Menschen 
auf Gott. Das Denken dieser Beziehung heißt: Glaube (pistis, fides). Der Glaube 
ist ein festes Vertrauen des Menschen auf Gott – und Gottes auf den Menschen. 
Alles erhofft sich der Mensch von Gott, der der Geber alles Guten ist. Dieses ba­
sale Gottvertrauen seit den Anfängen des Christentums bei Justin dem Märtyrer 
über Origenes zu Augustinus hat immer schon ein stark kognitives Moment. So 
kann Augustinus formulieren: „Nicht jeder, der denkt, glaubt, aber jeder, der 
glaubt, denkt“ (De praedestinatione sanctorum 2,5). Der Glaube ist ein Denken, 
das der Zustimmung des Willens (assensio) bedarf. Es bleibt stets hypothetisch, 
weil auf die Gnade Gottes angewiesen. Deshalb sind die obersten Aktivitäten 
des Menschen der Lobpreis Gottes für die erhaltenen Gaben und die Bitte um 
die weitere „Begabung“ und Führung durch Gottes Gnade. Das Beten wird zum 
entscheidenden spirituellen Grundakt. Durch das Gebet findet der Mensch in 
die Gegenwart Gottes, so weit sie im Zustand der Gnade möglich ist. Wie gebetet 
werden soll, lehrt auch das Beispiel Christi. Sein Beispiel wird durch die geistigen 
Fähigkeiten des Menschen, in denen er Abbild Gottes ist, erschlossen. Nach Au­
gustinus verwirklicht sich der menschliche Geist (mens) in Gedächtnis, Einsicht 
und Wille. Die trinitarische mens ist das höchste Abbild Gottes in der Schöpfung. 
Sie kommt Gott am nächsten, und sie soll das ganze Leben des Menschen bestim­
men. Spiritualität ist nichts anderes als mentale Übung, die sich aber auch auf 
den Leib erstreckt, der dem Geist untergeordnet ist. 

Die Ordnung der Dinge ist mit Jesus Christus verknüpft, denn er wird als der 
personifizierte göttliche Logos mit dem Weltbauplan oder dem Wissen Gottes as­
soziiert. Die menschliche Geistigkeit erinnert die Menschwerdung Gottes (memo-
ria), sie bedenkt sie (intellectus) und richtet sich danach (voluntas) – „dein Wille 
geschehe“. Die Grundhaltung, die der Glaubende von Jesus lernt, ist v.a. die hu-
militas. Der Mensch kann nicht einfach die Stufen der Ordnung der Dinge bis zu 
Gott aufsteigen und die Welt verlassen. Vielmehr gilt es, am Boden (humus), im 
Leib zu bleiben und in aller Demut das irdische Leben zu vollbringen. Die Worte 
und die Taten Christi sind dafür maßgeblich. 

Spiritualität muss nun weiter bestimmt werden als Einübung (askesis) in die 
Christusförmigkeit, denn nur die Inkarnation Gottes eröffnet den Weg in die 
himmlische Heimat des Menschen.4 Die Welt und alles in ihr sollen die Glau­
benden letztlich nur gebrauchen, um dem Ziel näherzukommen. Die Sache des 
Genusses ist der dreieine Gott selbst. Die Kirche und ihre Sakramente sorgen für 

Reflexion

166



die bleibende Wirksamkeit der Inkarnation in der Welt und sind daher der konkre­
te Weg, der zu gehen ist. Streng genommen gibt es in Antike und Mittelalter außer­
halb der sichtbaren Grenzen der Kirche kein Heil, da sie die Rolle des Vermittlers 
übernimmt. Die hierarchische Kirche teilt die Menschen in Stände ein, denen 
unterschiedliche Aufgaben zukommen. An der Spitze stehen die Kleriker (v.a. die 
Bischöfe) als die Stellvertreter Christi, gefolgt von den Mönchen und Nonnen, die 
in einer besonderen Christusnachfolge leben. Entsprechend kommt jedem Stand 
eine eigene Spiritualität zu. Die Ordnung des Heils erstreckt sich auf alle Orte und 
Zeiten, denen je ein eigenes Maß an Heiligkeit zukommt. Die Wallfahrtspraxis, 
der Reliquienkult, die Zeiteinteilung, die Gesellschaftsordnung, alles spiegelt die 
himmlische Hierarchie wieder. Nicht zuletzt deshalb kommt der Vernunft als dem 
höchsten Geschaffenen auch eine besondere Bedeutung zu. Rationale Schriftaus­
legung, natürliche Theologie und gelebte Frömmigkeit sind nur verschiedene Aus­
prägungen der Suche nach der Bestimmung des Menschen, die ein für alle Mal in 
Christus gegeben ist. 

Theologie und Spiritualität können auch hier ineinander übergehen. Dennoch 
gibt es zwischen dem eigentlichen Bereich der wissenschaftlichen sacra doctrina 
und der reflexionsarmen Frömmigkeitspraxis einen mittleren Bereich, der häufig 
mit den Affekten des Menschen in Verbindung gebracht wird. Für die Entwicklung 
dessen, was wir heute Spiritualität nennen, werden diese affektiven Tätigkeiten 
zentral. Johannes Gerson etwa legt eine wegweisende Systematisierung vor:

kognitive Kräfte	 entspr. Tätigkeiten	 affektive Kräfte	 entspr. Tätigkeiten

Vernunft	 Betrachtung	 Gewissen	 ekstatische Liebe
(intellectus)	 (contemplatio)	 (synderesis)	 (dilectio extatica)

Verstand	 Besinnung	 rationales Streben	 Zerknirschung, Reue, Gebet
(ratio)	 (meditatio)	 (appetitus rationalis)	 (contritio, compuctio, oratio)	
	

sinnl. Wahrnehmung	 Nachdenken	 sinnliches Streben	 Begierde, Streben, Neigung

(sensualitas)	 (cogitatio)	 (appetitus sensualis)	 (cupido, libido, concupiscentia)

						    

Die Hochzeit der Spiritualität oder neuzeitliche Pneumatozentrik

Während in Patristik und Scholastik die objektive Seite der Offenbarung, d.h. die 
Inkarnation Gottes in Jesus von Nazaret, im Mittelpunkt steht, ändert sich dies 
in der Neuzeit. Der göttliche Geist rückt als subjektive Offenbarung ins Zentrum 
des Denkens und Lebens der Glaubenden. Doch bereits im Zenit des Mittelalters 
vollzieht sich eine heimliche, aber radikale Neuausrichtung der „Spiritualität“. Die 
Transzendenz Gottes wird von der Immanenz des Menschen her neu bestimmt: 

167

Topologie der Spiritualität



5	 Meister Eckhart, Die deutschen Werke, Bd. 1. Stuttgart 1958, 201, 2–8. 

„Das Auge, mit dem ich Gott sehe, ist dasselbe Auge, mit dem Gott mich sieht; 
mein Auge und Gottes Auge, das ist dasselbe Auge und ein Schauen und ein Er­
kennen und ein Lieben.“5 

Mit diesen ungeheuren Sätzen begründet der mittelalterliche Mystiker Meister 
Eckhart ein epochal neues Denken, dessen innerster Kern in der Einsicht in die 
Wechselwirkung oder Gemeinschaft von Gott und menschlichem Individuum 
besteht. Der Konstruktionspunkt des Wissens und damit auch der Spiritualität ist 
nicht länger der von außen vermittelte Gott unter uns, Jesus Christus, sondern 
der durch den Heiligen Geist vermittelte Gott in uns. Die neue Gottunmittelbar­
keit erschüttert die Ordnung der Dinge, wie sie sich in den kirchlichen und 
feudalen Hierarchien manifestiert hat. Deshalb kam es zu einem anhaltenden 
Spannungsverhältnis zwischen Mystik und kirchlichem Glaubensleben. Die 
Ordnung wurde aber auch von der franziskanischen Theorie der potentia absolu-
ta geschwächt, da Gott bei Johannes Duns Scotus die Dinge nicht so sehr durch 
die potentia ordinata, sondern durch die absolute Macht und damit die absolute 
Freiheit unmittelbar regiert. Das absolute Wirken Gottes macht sich aber nicht 
an Allgemeinbegriffen, sondern an Individuen geltend. Entsprechend stellt sich 
mehr und mehr die Frage nach der Spiritualität des Individuums. Mein Gottesver­
hältnis wird entscheidend. Vor allem in der spanischen Mystik des 16. Jhs. und 
in der Erneuerung der Reformatoren werden die Weichen gestellt zu den konfes­
sionellen Spiritualitäten der Neuzeit. Die neue subjektive Unmittelbarkeit zum 
Prinzip ist nur ein anderes Wort für das epochale Prinzip: Freiheit.

Die Unmittelbarkeit kann sich in verschiedener Weise manifestieren. Bei Mar­
tin Luther kommt es zur direkten Begegnung jedes Gläubigen mit der Heiligen 
Schrift. In ihr zu lesen und sie zu deuten ist nicht mehr primär Sache der Hierar­
chie, d.h. der amtlichen Geistträger. Jeder Mensch ist durch die Taufe zum Pries­
ter geweiht und jeder hat damit die Geistesgabe, die nötig ist, die Schrift zu lesen. 
Die Bibel wird so zum Zentrum der neuen, reformatorischen Spiritualität. Gerade 
weil Luther der ratio naturalis aristotelischer Prägung die Kompetenz zur Schrift­
auslegung abspricht, rückt die Frage nach der Gegenwart des Heiligen Geistes ins 
Herz der Theologie. Nur durch den Heiligen Geist wird der Glaube geweckt und 
nur durch ihn die Heilsgewissheit gegeben, welche in Luthers Verständnis die ra-
tio nicht geben konnte. 

Die katholische Welt steht trotz aller Kontinuität zum Mittelalter vor ver­
gleichbaren Problemlagen. Nicht zuletzt durch die Einsichten des Ignatius von 
Loyola wird es für die alte Kirche möglich, sich den Herausforderungen der Zeit 
zu stellen. Der Ort, wo die unmittelbare Wechselwirkung zwischen Schöpfer und 
Geschöpf gesucht und gefunden wird, sind die Geistlichen Übungen – Ejercicios 
Spirituales. Eben dort in der Nr. 15 fordert Ignatius nichts Geringeres als die Ein­

Reflexion

168



klammerung der gottgegebenen Ordnung der Dinge, allerdings nur für die Dauer 
der Übungen, damit sich Gott und Individuum in absoluter Freiheit begegnen 
können. Für die ignatianische Spiritualität wird die Unterscheidung der Geister 
zum Ort, an dem die Bestimmung des Menschen methodisch gelenkt gefunden 
werden kann. Obwohl erst durch die Jesuiten die Summa Theologiae des Thomas 
von Aquin zum Schulbuch der Katholischen Kirche wird, geben auch hier nicht 
mehr die kognitiven Kräfte die Bestimmung des Menschen, sondern die affekti­
ven. Nun entwickelt sich vor allem im katholischen Frankreich – nicht nur bei 
den Jesuiten, um hier an Jean Pierre de Caussade zu erinnern, auch bei François 
de Sales oder Pierre de Bérulle – eine hohe Kunst der Spiritualität. Sie wird auch 
notwendig, weil nur durch die methodische Unterscheidung des guten und des 
bösen Geistes die Gewissheit der Wahrheit gefunden werden kann. Die Schrift 
wird jetzt durch die Einbildungskraft (imaginación) zum Gegenstand für das 
Bewusstsein, der dann auf die Regungen des Gewissens wirken soll, indem er 
Trost oder Trostlosigkeit hervorruft (vgl. die zweite Wahlzeit in den Geistlichen 
Übungen). Die höchste Gewissheit erlangt der Übende nur, wenn der Heilige 
Geist die conscientia in einer mystischen Wucht erfüllt (vgl. die erste Wahlzeit). 
Gerade durch die Geistlichen Übungen wird ein neuer jesusförmiger Mensch gebil­
det. Die methodische Bildung ist denn auch ein Grundgedanke neuzeitlicher Spi­
ritualität und Kultur. Das durch den Geist Jesu erzogene Individuum vermag Gott 
in allen Dingen zu suchen und zu finden. Auch dabei wird die alte Grenzziehung 
zwischen dem „Geistlichen“ und dem „Weltlichen“ gleichermaßen unterlaufen 
und neu gezogen. Die Theologie bleibt demgegenüber als Verstandeswerkzeug 
(vgl. die dritte Wahlzeit) nachrangig. Doch wie finden die kognitiven Kräfte, die 
nun nicht mehr die vornehmsten Instrumente der Schriftauslegung sind, ein 
neues Prinzip? 

Der Jesuitenschüler René Descartes stellt die Frage nach der Gewissheit der 
Wahrheit für die ratio naturalis etwa in den „Meditationen über die erste Phil­
osophie“ – wohlgemerkt Meditationes (vgl. oben die Kräfte bei J. Gerson). Ein 
mystischer Tiefenstrom kennzeichnet nicht nur die neuzeitliche Spiritualität, 
sondern auch die neuzeitliche Philosophie von Spinoza und Leibniz bis hin zum 
Deutschen Idealismus. So bleibt sowohl die kritische Philosophie Kants von sei­
ner pietistischen Frömmigkeit gefärbt wie auch die Geistphilosophie Hegels von 
der mystischen Spiritualität etwa eines Jakob Böhme oder eines Meister Eckhart 
inspiriert wird. Generell weitet die Neuzeit den Spiritualitätsbegriff. Die Realisie­
rungen des Gottesgeistes differenzieren sich aus. Nicht nur dass es eine immense 
Breite von konfessionellen Spiritualitäten gibt, dass „geistliche“ Musik, Kunst und 
Dichtung neue Dimensionen der Frömmigkeit erschließen, dass die geistliche Bil­
dung nun alle Schichten der Bevölkerung erreichen will, dass im Protestantismus 
(zumindest theoretisch) alle Getauften spirituell emanzipiert werden, sondern 
letztlich entdeckt die Neuzeit die göttliche Würde jedes Menschen. Jedes animal 

169

Topologie der Spiritualität



rationale ist deshalb immer auch ein animal spirituale. Das Heil erlangen kann 
fortan jeder Mensch guten Willens, da der Geist Gottes weht, wo er will (Joh 3,8). 
Ein neuzeitliches Kirchenverständnis kann sich gerade wegen der besonderen 
Geistgabe an alle Getauften einer demokratischen Verfassung nicht verschließen. 
Gewiss stellt dies die spirituelle Bildung des Kirchenvolks vor ungeahnte Heraus­
forderungen. 

Die Feuerprobe der Spiritualität oder das Elend des Menschen in der Welt

Nur ein kleiner Schritt trennt zwei Phasen unserer Geschichte, die unterschied­
licher nicht sein könnten, und doch wird dieser tiefste Schnitt weithin überse­
hen. Niemals haben die Menschen des abendländischen Kulturkreises höher von 
sich gedacht als in der klassischen Neuzeit, als der Geist Gottes im Menschen zu 
sich kommen wollte. Und niemals hat eine Kultur abgründiger vom Menschen 
gedacht als die europäische Moderne. Dabei ist es scheinbar nur ein Perspektiven­
wechsel, durch den Spiritualität zu Materialität, Theologie zu Anthropologie 
(Feuerbach), Religion zu Weltanschauung, Heilsgeschichte (auch im Sinne 
Hegelscher Philosophie) zu Evolution und Historie, Metaphysik zu Geisteswis­
senschaft, Naturphilosophie zu Naturwissenschaft wird. Dabei müssen wir uns 
hüten, eine Verfallsgeschichte zu konstatieren, denn die moderne Spiritualität 
lehrt, auch im Fehlen Gottes noch einmal Gott zu suchen. Für den spirituellen 
Menschen und ebenso für den denkenden Atheisten – entscheidend ist der offene 
Blick – wird deutlich, dass sich im Verlauf des 19. Jhs. in der Weltgeschichte et­
was vollzieht, das bereits im Kreuzesgeschehen zu Golgatha präfiguriert ist. Eine 
ganze Epoche kann sich dem seltsam zwischen Gottvertrauen und Gottlosigkeit 
oszillierenden Gebet Jesu anschließen: „Mein Gott, mein Gott, warum hast du 
mich verlassen!“ (Mk 15,24)

Deshalb dürfen wir uns heute nicht über den scheinbaren oder wirklichen 
Atheismus unserer Tage wundern. Erstaunlich ist vielmehr, dass und wie sich 
christlicher Glaube in den letzten 160 Jahren gehalten – und transformiert hat. 
Auf die metaphysische Epoche des Geistes folgte also eine neue Konzentration auf 
die zweite göttliche Person, die nun aber ihrer Göttlichkeit entkleidet wird. Die 
Moderne ist die Zeit des Gottmenschen in Knechtsgestalt. Dieser Umbruch prägt 
auch das geistliche Leben in allen Konfessionen. Der Begriff Spiritualität gewinnt 
nun eine neue Bedeutungsnuance, wenn er sowohl als Gegenbegriff zur religiösen 
Intellektualität bzw. zur Wissenschaft der Moderne als auch als Gegenbegriff zum 
Materialismus der Zeit fungiert. Faktisch gibt es auch im 19. Jh. ein breites Blühen 
geistlicher Gemeinschaften. Innerhalb der Katholischen Kirche werden zahl­
reiche Orden gegründet, aber auch ein bürgerlicher Katholizismus entsteht. Im 
Protestantismus vollzieht sich eine spannende Dynamik zwischen Rezeption mo­
derner Vorgaben etwa im Kulturprotestantismus und deutlicher Abgrenzung etwa 

Reflexion

170



6	 D. Bonhoeffer, Nachfolge. München 91967, 65.
7	 Ders., Werke, 6. Ethik. München 21998, 208.
8	 L. Bloy, Stimme, die in der Wüste ruft. Recklinghausen 1951, 98.
9	 Hier ist nicht nur an M. Heideggers Kritik der Technik zu denken, dazu C. Schwarke, Technik und Re-

ligion. Religiöse Deutungen und theologische Rezeption der Zweiten Industrialisierung in den USA und in 
Deutschland. Stuttgart 2014.

in der Dialektischen Theologie Karl Barths. Während die einen die religiöse Beru­
fung und mithin die Spiritualität im weltlichen Beruf verwirklichen – durchaus in 
Harmonie mit der modernen Gesellschaft –, nehmen die anderen den Abgrund 
der Welt wahr. Für Dietrich Bonhoeffer etwa besagt Nachfolge Christi zugleich 
Widerstand gegen die totalitär gewordene Welt der Moderne: „Das erste Christus­
leiden, das jeder erfahren muss, ist der Ruf, der uns aus den Bindungen dieser Welt 
herausruft“.6 Doch wird eine moderne Spiritualität die Weltlichkeit der Welt ernst 
nehmen und sich ihr stellen: „In Christus begegnet uns das Angebot, an der Got­
teswirklichkeit und an der Weltwirklichkeit zugleich teilzunehmen, eines nicht 
ohne das andere. Die Wirklichkeit Gottes erschließt sich nicht anders, als indem 
sie mich ganz in die Weltwirklichkeit hineinstellt.“7 

Bezeichnend für die Katholische Kirche ist allerdings ein reaktiver Grundzug. 
Die reale Bedrohung durch die weltlich gewordene Welt führt zu einer Abschot­
tung und Ideologisierung mittelalterlicher Theologie und Spiritualität. Darum 
sind die großen spirituellen Gestalten des modernen Katholizismus oft Randfi­
guren: Thérèse von Lisieux, Léon Bloy, Charles de Foucauld. Für sie ist Christus 
besonders im Elend der Menschen gegenwärtig. Die von Gott und den Menschen 
Verlassenen sind der Ort der Anwesenheit des abwesenden Gottes. Doch erstreckt 
sich das Fehlen Gottes nicht nur auf die säkulare Welt und ihre Einrichtungen, 
vielmehr ist die Kirche selbst – so Bloy – von Gott verlassen: „Er ist selbst im religi­
ösen Leben abwesend, in dem Sinne, dass die, die noch Seine intimsten Freunde 
sein sollten, keine Sehnsucht nach Seiner Gegenwart empfinden. – Gott ist so ab­
wesend, wie Er es nie war.“8 

Wenn aber die Abwesenheit Gottes ein Signum moderner Spiritualität ist, 
dann werden auch scheinbar „gottlose“ Formen des Denkens und Lebens spiri­
tuell relevant. Ich erinnere hier nur an die Bedeutung Martin Heideggers für Karl 
Rahner. Letztlich aber gewinnt jede Form moderner Kultur spirituelle Relevanz, 
egal ob es sich um die Psychoanalyse Freuds, die naturwissenschaftlichen Ein­
sichten Einsteins, Schrödingers oder Heisenbergs, moderne Literatur von Georg 
Büchner bis Franz Kafka, moderne Kunst von Séraphine de Senlis bis Wassily Kan­
dinsky, moderne Musik von Wagner bis Schönberg, moderner Film von Charlie 
Chaplin bis Fritz Lang oder schlicht und gewaltig die Praktiken moderner Technik 
handelt. Gerade die moderne Technik und die aus ihr erwachsenen Verände­
rungen der Weltwirklichkeit sind von höchster spiritueller Bedeutung.9

Eine besondere Aufmerksamkeit muss aber den modernen Substituten und 
Surrogaten des Absoluten gelten, um nur einige zu nennen: die kommunistische 

171

Topologie der Spiritualität



10	 T. Rentsch, Gott. Berlin – New York 2005, 173–188.
11	 Dazu K. Ruhstorfer, Christologie. Paderborn u.a. 2008.
12	 Auf einer zweiten Reflexionsebene kann das Zeitalter der Metaphysik insgesamt dem Vater als höchs­

ter Idee zugeordnet werden.

Gesellschaft (Karl Marx), das Mystische (Ludwig Wittgenstein), das Sein (Martin 
Heidegger), das Nicht-Identische (Theodor Adorno), die Theorie des kommunika­
tiven Handelns (Jürgen Habermas).10 Hier werden Utopien der Materialität und 
der Weltlichkeit erschlossen, die die Ankunft des Gottesreiches, das Jesus verhei-
ßen hatte, ersetzen oder – spitz formuliert – die eine neue Dimension der Reich­
Gottes-Botschaft eröffnen. All die hier erwähnten modernen Autoren kritisieren 
den „Ungeist“ der Welt, der in der Ausbeutung des Menschen durch Menschen, 
der totalitären Beherrschung der Menschen, der Verblendung durch Technik usw. 
bestehen kann. Der seines Wesens enteignete Mensch gleicht dem gekreuzigten 
Jesus. Nun aber kommt es darauf an, die Auferstehung durch die Veränderung 
weltlicher Verhältnisse wirklich werden zu lassen und den herrschenden „Un­
geist“ durch den „Geist“ zu überwinden.11 Freilich werden Kirche und Religion in 
der Moderne über weite Strecken als Teil des geistlosen Systems betrachtet. Doch 
gerade deswegen ist die spirituelle Relevanz der Moderne und des In-der-Welt-
Seins für den Glauben erst noch zu erschließen. Dabei bleibt es selbstverständlich 
auch entscheidend, den Entzug, der seit dem Tod Gottes in die Welt gekommen 
ist, als solchen zu überwinden, da sonst die Gier einer entfesselten Grundlosigkeit 
die materiale Grundlage unseres Lebens zerstört. Noch einmal gewendet: Die um 
die lebendige Materialität erweiterte Spiritualität versucht eine Geisteshaltung 
zu entwickeln, die die weltlich gewordene Welt, ja die Materie selbst als Fleisch 
Gottes betrachtet und die deutlich macht, wer oder was es ist, dem wir entfrem­
det wurden. Wenn sich der Entzug des Einen in Erinnerung kehrt, werden wir in 
der globalisierten Welt auch mit dem Anderen konfrontiert. Die Andersheit des 
Anderen allerdings wird zum maßgeblichen Thema der postmodernen Kultur, die 
sich seit dem Zweiten Weltkrieg nach und nach entwickelt und deren Besonder­
heit in der Medialität und Pluralität der Wirklichkeit besteht.

Die entgrenzte Spiritualität oder die Gratwanderung der Geister

Zuerst wagen wir einen kleinen Rückblick: Die griechisch-hebräische, die mittel­
alterliche und die neuzeitliche Spiritualität können gemäß der immanenten Tri­
nität strukturiert werden. Gemäß der gottinternen Dreifalt von Vater, Sohn und 
Geist kommt ihnen ein Primat des Vaters (1.), des Sohnes (2.) und des Heiligen 
Geistes (3.) zu.12 Die soeben besprochene Phase der nachmetaphysischen Kultur 
der Moderne entspricht demgegenüber der menschlichen Natur des Gottessoh­
nes und seinem Leben auf Erden. Im 19. Jh. kommt es zu der vielbeschworenen 

Reflexion

172



13	 Siehe U. Körtner, Wiederkehr der Religion? Das Christentum zwischen neuer Spiritualität und Gottver-
gessenheit. Gütersloh 2006.

„anthropologischen Wende“. „Theo-Logie“ wendet sich in „Anthropo-Logie“. 
Gemäß der ökonomischen Trinität finden wir hier einen Primat des Sohnes, al
lerdings des Gottmenschen in Knechtsgestalt. Die angedeutete Zeit nach dem 
Zweiten Weltkrieg, in der diese moderne „Anthropo-Logie“ sich auch im katho­
lischen Raum durchzusetzen beginnt, indem sich die Kirche etwa der „Welt“ öff­
net, wird häufig als Postmoderne bezeichnet. Der weltliche Mensch verliert an 
Verbindlichkeit, weil er nicht mehr eindeutig erfasst und gedacht werden kann. 
Die globalisierte Menschheit ist von unaufhebbaren Differenzen gekennzeichnet. 
Zugleich eröffnet sich eine neue Dimension zwischen der reinen Idealität des me­
taphysischen Denkens und der Materialität der Moderne. Der Materialismus gerät 
in die Krise, und es bricht diejenige Gestalt des Geistes durch, die als Zwischen­
raum (chôra, différance) von Idee und Materie, Vater und Sohn gedacht werden 
kann. War der Geist schon im metaphysischen Kontext die Mitte bzw. das vermit­
telnde Prinzip, so ist er dies nun auch in verwandelter Bedeutung. Der Geist wird 
so zum Medium, auch im Sinne der Medialität. Der Geist der Kommunikation 
vermittelt zwischen den jeweils Anderen. Der Zwischenraum ist das Offene, das 
weder erschlossen noch geschlossen werden kann. Der Philosoph Jacques Derrida 
bezeichnet dieses Dritte auch als „Schrift“ (écriture). Sprache, Struktur und Zei­
chen treten an die Stelle der äußeren und weltlichen Gegenstände. Die moderne 
Destruktion von Religion und Metaphysik geht in deren Dekonstruktion über. 
Es kommt nicht mehr darauf an, sie zu verneinen, sondern zu begrenzen und 
zugleich zu entgrenzen. So kommt es im Horizont der postmodernen „Semeio-
Logie“ immer wieder zur religiösen Schüben.13 Doch ereignet sich die „Wiederkehr 
der Götter“ nicht nur im Plural, sondern auch in einer bleibenden Spannung 
zwischen dem An- und dem Abwesen Gottes. In dieser Gemengelage gedeiht eine 
entgrenzte Spiritualität. Spiritualität scheint an die Stelle der Religion zu treten. 
Es wäre hier beispielsweise an die Renaissance spiritueller Praxis im Umfeld der 
„68er“-Revolution zu erinnern. Popsongs wie Across the universe von den Beatles 
kennen einen interreligiösen Mystizismus. Ein spiritueller Tiefenstrom durchzieht 
das ganze Feld populärer Kultur, bis hin zu den aktuellen Blockbustern wie Exodus 
von Ridley Scott. Doch ist dies auch die Zeit der neuen „Geistlichen Bewegungen“, 
deren Spektrum sich von progressiver Offenheit bis zu reaktionärem Fundamenta­
lismus erstreckt. Halten wir fest: Die Epoche der telekommunikativen Medien legt 
radikal neue Aspekte des Geistes als der Mitte zwischen Gott und Mensch frei.

Bemerkenswert ist, dass die neue Spiritualität ähnlich wie in der Moderne auch  
ganz auf den Gottesbezug verzichten kann. Schon Michel Foucault hatte um 1980 
für die Zeit nach dem „Tod des Menschen“ – gemeint ist die Auflösung der moder
nen Anthropologie durch die strukturalistischen Wissenschaften – eine neue 

173

Topologie der Spiritualität



14	  M. Foucault, Das Denken des Außen, in: ders., Schriften, 1. Bd. Frankfurt a.M. 2001, 670–697.
15	 Wobei wir freilich auch sagen dürfen, dass die Skepsis manches Atheisten der Unaussprechlichkeit 

des wahren Gottes näher kommt als manche verquere Glaubenspraxis, die den Namen Gottes ledig­
lich zur Bedürfnisbefriedigung, zur Machtsteigerung oder zur Aufrechterhaltung der „öffentlichen 
Ordnung“ benutzt.

16	 P. Sloterdijk, Du musst dein Leben ändern. Über Anthropotechnik. Frankfurt a. M. 2012, 698.
17	 Siehe auch T. Metzinger, Spiritualität und intellektuelle Redlichkeit, http://www.philosophie.uni-

mainz.de/Dateien/Metzinger_SIR_2013.pdf (Stand: 05.03.2015)
18	 Siehe z.B. M. Ferraris, Manifest des neuen Realismus. Frankfurt a.M. 2014.

Spiritualität im Sinn. Er forderte eine „Selbstkultur“ sowie die Entwicklung neuer 
„Technologien des Selbst“ – aus „Sorge um die Wahrheit“. Die Frage war: Wie 
können wir jenseits der alten Verbindlichkeiten eine Weise finden, „gut“ mit uns 
umzugehen? Dabei war auch Foucault offen für ein „Draußen“, das an die Trans­
zendenz Gottes denken ließ. Schon früh hatte er sich für die Quelle interessiert, 
aus der das „kontinuierliche Geriesel der Sprache“14 entspringt, dennoch bleibt 
er entschieden „atheistisch“.15 Im deutschen Sprachraum hat v.a. der Philosoph 
Wilhelm Schmid die Gedanken Foucaults popularisiert. Auch Peter Sloterdijk 
machte sich in seinem Werk „Du musst dein Leben ändern“ an eine Rehabilita­
tion „geistlicher Übung“ – jenseits aller Metaphysik: „Nun ist es an der Zeit, all die 
Formen des übenden Lebens neu zu vergegenwärtigen, die nicht aufhören, saluto­
gene Energien freizusetzen, selbst wenn die Überhöhungen zu metaphysischen 
Revolutionen, in die sie anfangs eingebunden waren, zerfallen sind.“16

Die Gefährdung der Menschheit durch die aktuellen ökologischen und poli­
tischen Krisen sind der äußere Anlass für die Wiederkehr der Kultur spiritueller 
Übung auch jenseits des expliziten Gottesglaubens und religiöser Tradition.17 In 
diesem von Spannungen, gegenläufigen Tendenzen und Unübersichtlichkeit ge­
prägten Feld zeichnet sich aber immer deutlicher das Ende der Postmoderne ab. 
Das Bedürfnis nach Abbau der Spannungen, nach Aufbau von Gewissheit, nach 
neuem Realismus ist spürbar.18 Hierbei muss ein Ausgleich gefunden werden zwi­
schen starken und schwachen Formen der Vernunft, zwischen dekonstruktiver 
Kritik und konstruktivem Gottdenken und Gottleben, zwischen Spiritualität und 
Säkularität, Offenheit und Verbindlichkeit. Die drei genannten großen Dimen­
sionen des Denkens und der Kultur wollen anerkannt sein und in ein Gespräch 
treten, das durchaus ergebnisoffen ist, aber doch in eine Zukunft führen kann, die 
sich von einer gediegenen Herkunft und der Sorge um die Wahrheit geleitet weiß. 

Reflexion

174


