Reflexion

Karlheinz Ruhstorfer | Dresden

geb. 1963, Dr. theol. habil, Professor fiir Systema-
tische Theologie an der TU Dresden

karlheinz.ruhstorfer@tu-dresden.de

Topologie der Spiritualitat

Genese und Geltung eines gehypten Begriffs

Auch Worter unterliegen der Konjunktur. Ein Wort, das derzeit eine Hausse erlebt
und dessen Marktwert einer stets steigenden Kurve gleicht, ist Spiritualitdt. Der
theologische Newcomer wurde erst im Verlauf des 20. Jhs. zundchst in Frankreich
salonfdhig. Er verdrangte spédtestens seit der Nachkriegszeit die dlteren Ausdriicke
wie Frommigkeit (pietas) oder Askese und hat den katholischen und kirchlichen
Kontext, dem er entstammt, langst tiberschritten, um zu einem Trendwort un-
serer Kultur zu werden. Man kann sich heute, auch ohne getauft zu sein, iber
seine Spiritualitat fast mit derselben Lockerheit unterhalten, wie man {iber sein
Fitnessstudio, die neue Internetplattform fiir Fernsehserien oder aktuelle Vermo-
gensanlagen sprechen kann. Andererseits gibt es gerade im religios-spirituellen
Bereich eine bemerkenswerte Priiderie. Die Schamhaftigkeit, die einst mit dem
Bereich der Sexualitdt verbunden war, scheint auf die Spiritualitat tibergegan-
gen zu sein. Gibt es gar eine untergriindige Verbindung zwischen Sexualitit und
Spiritualitdt, die noch nicht ansatzweise bedacht ist? Die Tatsache, dass Michel
Foucault gerade bei der Analyse der Geschichte der Sexualitit auf die Frage nach
neuer Spiritualitat stie3, mag in diese Richtung deuten. So schwer es ist, hier zu
einem eindeutigen Bild zu kommen, so schwer ist es, das Feld der Spiritualitdt
ndher zu definieren. Es gleicht einem Passepartout und bose Zungen behaupten,
die aktuelle Verwendung des Begriffs gebe ,,oft noch dem flachsten Bestreben den
,Heiligen‘-Schein des Bedeutsamen.“! Doch wdre das so schlimm, wenn tatsach-
lich unser ganzes Tun und Lassen im Letzten und das heif3t geistlich bedeutsam
wadre? Im Folgenden mdochte ich zeigen, dass es durchaus gerechtfertigt, ja mehr
noch zukunftstrachtig ist, sich auf Begritf und Sache der Spiritualitdt zu besinnen.

1 K.-F. Wiggermann, Art. Spiritualitdt, in: TRE 31, 709.

162



Topologie der Spiritualitat

Die Spiritualitat vor der Spiritualitat

Am Anfang waren die Worter ruach, pneuma, spiritus: ,Der Geist Gottes schwebte
iber den Wassern“ (Gen 1,2). Auf der Erzdhlebene der Bibel ist der Geist bereits
in das Schopfungsgeschehen involviert. Die ,Wasser“ hatten Gliick - wahrend
die Erde , wiist und wirr“ und der Urabgrund (tehom, abyssos) von Finsternis be-
legt war, wurden sie bereits vom Atem, Hauch, Wehen Gottes bewegt und belebt.
Wenn dann im V. 3 wieder von Gott die Rede ist, spricht er selbst - zum ersten
Mal tiberhaupt - die nicht unerheblichen Worte: , Es werde Licht“. Jetzt werden
die Unterschiede, die bereits vorhanden sind, offenbar, sie treten ans Licht. Durch
»geistige“ Bewegung und Unterscheidung wird die Evolution unserer Welt, deren
eminente Bedrohung wir heute erleben, auf den Weg gebracht. Damit aber erhilt
der Begriff der , Spiritualitdt” einen prinzipiellen, kosmologisch-evolutiven Ak-
zent. Wir werden darauf zuriickkommen.

Das hebrdische Wort ruach hat dhnlich wie das griechische pneuma und das
lateinische spiritus zundchst die Grundbedeutung Wind, Wehen und Hauchen.
Damit eng verbunden ist die Rede vom Geist als der Kraft, die den Korper bewegt.
Geht das pneuma, sterben das Tier und der Mensch. Im Weiteren kdnnen dann
die geistigen Tatigkeiten des Menschen mit diesen Wortern bezeichnet werden:
Empfinden, Wollen und Einsehen. Signifikant fiir die hebrdische Verwendung
ist natiirlich die Verbindung mit dem Gott Israels, dessen kreative Kraft ruach
heiflen kann. Aber auch das geschichtsmidchtige, den Menschen erneuernde Wir-
ken Gottes bleibt mit seinem ,,Geist“ verbunden (Ez 11,1; 36,26; Ps 51,12). Der
Mensch selbst erhélt durch das befreiende und vergebende Wirken Gottes einen
neuen Geist, d.h. eine neue Grundausrichtung.

In der vorchristlich griechischen Verwendung von pneuma fillt die Riickbin-
dung an das Materielle auf. Es bedeutet , streng genommen nie etwas rein Geis-
tiges“2. Die reine Geistigkeit wird in der klassischen Philosophie als nous (Ver-
nunft) oder psyché (Seele) bezeichnet. Diese unsichtbare, ideelle Realitit steht
dem Sichtbaren, der Materie, aber auch dem Leib gegeniiber. Sein - Nichtsein,
Wahrheit - Schein, Geist - Materie lauten die Polarbegriffe, die das weitere Den-
ken des Abendlands bestimmen. Durch die Entdeckung der , Idee“ als dem Ort
der wahren Welt kam es freilich auch zu einer gewissen Geringschitzung der
»Phianomene“. Die klassisch griechische ,Spiritualitdt” wire - avant la lettre -
eine Lebensfithrung, die sich von der gottlichen Vernunft leiten ldsst und die
sinnliche Welt der geistigen unterordnet. Keinesfalls darf sich der Mensch, der
jaimmer auch von seiner Leiblichkeit bestimmt wird, von den Neigungen des
Korpers dominieren lassen.® Tugend (areté) im griechischen Sinn bedeutet, das

2 Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament, Bd. 6, 355.
3 Doch gerade die griech. Welt schitzte eine Kultur der Kérperlichkeit und Sinnlichkeit in bes. Maf3,
was sogar noch einem ,,archaischen Torso Apolls“ anzusehen ist (vgl. Rilkes Gedicht dieses Namens!).

163



Reflexion

Leben so zu gestalten, dass das Schone und Gute als Ziel allen Tuns und Lassens er-
kennbar werden. Das hochste Ziel aber ist die Idee des Guten selbst, das allem Sinn
und Bestand gibt. Eine Lebenspraxis ohne hochstes Ziel zu fithren, erschien den
Griechen absurd, haben doch die Menschen Anteil an der Geistigkeit Gottes und
konnen durch einen im starken Sinn des Wortes ,,verniinftigen“ Wandel in die
gottliche Gegenwart gelangen, die nichts anders ist als die Gegenwart des Geistes
bei sich selbst: noésis noéseds - Denken des Denkens.

Auch die weitere Geschichte der Spiritualitdt wird von der Grundunterschei-
dung zwischen Geist und Materie beherrscht, wobei die Geistigkeit bestimmend
bleibt. Selbst wenn es den Ausdruck so noch nicht gegeben hat, kdnnte man grie-
chische Spiritualitdt wie folgt beschreiben: Unterhalb der eigentlichen Ebene der
Wissenschaft und der epistemischen Theorie soll die Geistigkeit des Menschen so
gelibt werden, dass die menschliche Praxis und Poiesis zu ihrer Bestform (areté)
auflaufen kann und ein Leben in Gliick moglich wird. Vermutlich ist die Verbin-
dung von Spiritualitdt und Technik/Kunst hier bereits grundgelegt. Aristoteles
unterscheidet drei Arten von Wissen, die alle auf der sinnlichen Wahrnehmung
(aisthésis) beruhen. Durch wiederholte Beobachtung entsteht Erfahrungswisssen
(empeiria). Der erfahrene Mensch, der auch noch um die Zusammenhénge weify
und einsieht, warum etwas ist, wie es ist, gelangt zur Kunst oder zur Technik, fiir
die es beide im Griechischen nur ein Wort - techné - gibt. Dies ist meines Erach-
tens auch der Ort der Spiritualitdt. Einen Schritt dartiiberhinaus geht nach Aristo-
teles die Wissenschaft, die auch noch die Notwendigkeit der Griinde kennt. Spiri-
tualitdt impliziert diese wissenschaftliche Notwendigkeit nicht, wohl aber kann
sie sich im Spannungsfeld zwischen Praxis und Theorie bewegen, bedenkt man,
dass die lateinische Ubersetzung des Wortes thedria contemplatio - Betrachtung -
lautet. Das ruhige Betrachten des Prinzips ist Sache der Vernunft (nous), der vom
schlussfolgernden Verstand (dianoia) unterschieden werden muss. Gegenstand
der Betrachtung und hochster Bezugspunkt des geistig-geistlichen Lebens bleibt
in der hebrdisch-griechischen Phase unserer Geschichte der himmlische Vater
oder der Gott tiber uns, gleich ob dieser als JHWH oder Zeus oder Reflexion des
Denkens angesehen wird. Seine Gegenwart kann schon jetzt durch konsequentes
Unterscheiden erreicht werden, sowohl durch das kritische Tun der Philosophie
als auch durch das religiose Beachten der Unterscheidungen des Dekalogs, denn
das Anwesen (ousia) bzw. das Land gehort denen, die in der Praxis des Lebens so zu
unterscheiden wissen, wie es der gottlichen Satzung (themis, thora) entspricht.

Patristisch-scholastische Christozentrik
Das Neue Testament bleibt in seiner Spiritualitdt in gewisser Weise der griechi-

schen und v.a. der hebrdischen Tradition treu. Dabei vermittelt es zwischen Juden
und Heiden (Eph 2,14f.) und erdffnet dadurch eine epochal neue Perspektive.

164



Topologie der Spiritualitat

Mit Jesus von Nazaret kommt eine neue Gestalt des Tuns der Wahrheit ins Spiel.
Seine Person wird zur entscheidenden Vermittlung zwischen Gott und Mensch.
Doch um diese objektive Vermittlung flirwahrnehmen zu kénnen, bedarf es der
subjektiven Gabe, namlich des Heiligen Geistes: ,,Und keiner kann sagen: Jesus
ist der Herr!, wenn er nicht aus dem Heiligen Geist redet” (1 Kor 12,3). Der Vater
im Himmel bleibt unbegreifbar, doch sein Sohn und der Geist erschliefien die
gottliche Dimension fiir die Menschen: ,,Und davon reden wir, nicht mit Worten,
wie menschliche Weisheit sie lehrt, sondern mit Worten, wie der Geist sie lehrt,
indem wir Geistliches mit Geistlichem deuten. Der natiirliche (psychikos, anima-
lis) Mensch aber erfasst nicht, was aus dem Geist Gottes kommt, denn fiir ihn ist
es Torheit; und er kann es nicht erkennen, weil es nur geistlich zu beurteilen ist.
Wer aber aus dem Geist lebt, beurteilt alles, er selbst aber wird von niemandem
beurteilt. Denn wer hatte die Vernunft (nous) des Herrn erkannt, dass er ihn un-
terwiese? Wir aber haben die Vernunft Christi.“ (1 Kor 2,13-16)

Lediglich der Mensch, der durch den Geist (pneuma, spiritus) Gottes verwan-
delt wird, vermag dessen Vernunft (nous) zu erkennen. Gottes Geistigkeit (nous)
ist transzendent (R6m 11,34). Der blof3 ,,natiirliche“ Mensch vermag die gottliche
»liefe“ nicht zu begreifen (1 Kor 2,10). Wem aber die Gabe des pneuma - spiritus
zuteil wird, der erhilt eine erneuerte Vernunft, die den Willen Gottes erkennt
(Rom 12,1). Denn durch den , Heiligen Geist“, der gleichermaflen Geist Gottes
und Geist Christi ist, werden die Glaubenden zu Kindern Gottes (Rom §,5; 8), da
Christus die gottliche Einsicht (nous) an die Menschen vermittelt (1 Kor 2,16).
Das ist aber kein blof3 intellektueller Vorgang, sondern ein ganzheitlicher Prozess.
Gott wird Mensch, damit der Mensch vergottlicht wird (Athanasius). Der Geist
Gottes, der diese Transformation bewirkt, will letztlich die gesamte Schépfung
in die gottliche Wirklichkeit verwandeln (Rom 8). Gott will sich die Natur anver-
wandeln, bis er ist: ,,alles in allem“ (1 Kor 15,28). In diesen Prozess wird auch die
Leiblichkeit des Menschen einbezogen. Entsprechend kann Paulus von einem
»geistlichen Leib“ sprechen, den wir dereinst erhalten werden (1 Kor 15,44). Mit
dieser an sich paradoxen Formulierung aber wird die Polaritdt von Geist und Ma-
terie bereits tendenziell in die beide umfassende Geistigkeit Gottes aufgehoben,
denn es gilt nicht mehr die Alternative: entweder Leib oder Geist. Spéter wird die
patristisch-scholastische Phase das Kontinuum zwischen Immanenz und Trans-
zendenz mit den Begriffen Natur, Gnade und Herrlichkeit beschreiben.

Was aber besagen diese Begriffe? Natur meint den Menschen, wie er von Gott
geschaffen ist, mit Freiheit und Vernunft begabt, wobei die natiirliche Realitat
eine radikale Differenz zu Gott als dem Grund aller Dinge impliziert. Diese Diffe-
renz wird einerseits durch Jesus Christus, den Mittler zwischen Gott und Mensch
uberbriickt, andererseits ist es eben der Geist Gottes, der als tiberverniinftige Geis-
tigkeit die konkrete Wahrheit Jesu iiberhaupt erst erkennen ldsst. Die geschaffene
Vernunft allein vermag die Bestimmung des Menschen nicht einzusehen und zur

165



Reflexion

Lebenswirklichkeit zu bringen, es bedarf der Gabe der Gnade. Gnade meint, dass
das Tun und Lassen des Menschen bereits anfanghaft vom Geist Gottes bestimmt
wird. Die Vollendung der Gnade ereignet sich in der Herrlichkeit (doxa, gloria).

Doch schon die Begnadung durch den Heiligen Geist bezieht den Menschen
auf Gott. Das Denken dieser Beziehung heif3t: Glaube (pistis, fides). Der Glaube
ist ein festes Vertrauen des Menschen auf Gott - und Gottes auf den Menschen.
Alles erhofft sich der Mensch von Gott, der der Geber alles Guten ist. Dieses ba-
sale Gottvertrauen seit den Anfdngen des Christentums bei Justin dem Martyrer
uber Origenes zu Augustinus hat immer schon ein stark kognitives Moment. So
kann Augustinus formulieren: ,Nicht jeder, der denkt, glaubt, aber jeder, der
glaubt, denkt“ (De praedestinatione sanctorum 2,5). Der Glaube ist ein Denken,
das der Zustimmung des Willens (assensio) bedarf. Es bleibt stets hypothetisch,
weil auf die Gnade Gottes angewiesen. Deshalb sind die obersten Aktivitaten
des Menschen der Lobpreis Gottes fiir die erhaltenen Gaben und die Bitte um
die weitere ,Begabung“ und Fithrung durch Gottes Gnade. Das Beten wird zum
entscheidenden spirituellen Grundakt. Durch das Gebet findet der Mensch in
die Gegenwart Gottes, so weit sie im Zustand der Gnade moglich ist. Wie gebetet
werden soll, lehrt auch das Beispiel Christi. Sein Beispiel wird durch die geistigen
Fahigkeiten des Menschen, in denen er Abbild Gottes ist, erschlossen. Nach Au-
gustinus verwirklicht sich der menschliche Geist (mens) in Gedachtnis, Einsicht
und Wille. Die trinitarische mens ist das hochste Abbild Gottes in der Schopfung.
Sie kommt Gott am ndchsten, und sie soll das ganze Leben des Menschen bestim-
men. Spiritualitit ist nichts anderes als mentale Ubung, die sich aber auch auf
den Leib erstreckt, der dem Geist untergeordnet ist.

Die Ordnung der Dinge ist mit Jesus Christus verkntipft, denn er wird als der
personifizierte gottliche Logos mit dem Weltbauplan oder dem Wissen Gottes as-
soziiert. Die menschliche Geistigkeit erinnert die Menschwerdung Gottes (memo-
ria), sie bedenkt sie (intellectus) und richtet sich danach (voluntas) -, dein Wille
geschehe“. Die Grundhaltung, die der Glaubende von Jesus lernt, ist v.a. die hu-
militas. Der Mensch kann nicht einfach die Stufen der Ordnung der Dinge bis zu
Gott aufsteigen und die Welt verlassen. Vielmehr gilt es, am Boden (humus), im
Leib zu bleiben und in aller Demut das irdische Leben zu vollbringen. Die Worte
und die Taten Christi sind dafiir maf3geblich.

Spiritualitdt muss nun weiter bestimmt werden als Eintibung (askesis) in die
Christusformigkeit, denn nur die Inkarnation Gottes erdffnet den Weg in die
himmlische Heimat des Menschen.* Die Welt und alles in ihr sollen die Glau-
benden letztlich nur gebrauchen, um dem Ziel ndherzukommen. Die Sache des
Genusses ist der dreieine Gott selbst. Die Kirche und ihre Sakramente sorgen fiir

4 Vgl. zum Folgenden die treffende Charakteristik bei C. Benke, Kleine Geschichte der christlichen Spiri-
tualitit. Freiburg u.a. 2007, 52f.

166



Topologie der Spiritualitat

die bleibende Wirksamkeit der Inkarnation in der Welt und sind daher der konkre-
te Weg, der zu gehen ist. Streng genommen gibt es in Antike und Mittelalter aufler-
halb der sichtbaren Grenzen der Kirche kein Heil, da sie die Rolle des Vermittlers
ibernimmt. Die hierarchische Kirche teilt die Menschen in Stinde ein, denen
unterschiedliche Aufgaben zukommen. An der Spitze stehen die Kleriker (v.a. die
Bischofe) als die Stellvertreter Christi, gefolgt von den Monchen und Nonnen, die
in einer besonderen Christusnachfolge leben. Entsprechend kommt jedem Stand
eine eigene Spiritualitdt zu. Die Ordnung des Heils erstreckt sich auf alle Orte und
Zeiten, denen je ein eigenes Mafd an Heiligkeit zukommt. Die Wallfahrtspraxis,

der Reliquienkult, die Zeiteinteilung, die Gesellschaftsordnung, alles spiegelt die
himmlische Hierarchie wieder. Nicht zuletzt deshalb kommt der Vernunft als dem
hochsten Geschaffenen auch eine besondere Bedeutung zu. Rationale Schriftaus-
legung, natiirliche Theologie und gelebte Frommigkeit sind nur verschiedene Aus-
pragungen der Suche nach der Bestimmung des Menschen, die ein fiir alle Mal in
Christus gegeben ist.

Theologie und Spiritualitdt konnen auch hier ineinander tibergehen. Dennoch
gibt es zwischen dem eigentlichen Bereich der wissenschaftlichen sacra doctrina
und der reflexionsarmen Frommigkeitspraxis einen mittleren Bereich, der hdufig
mit den Affekten des Menschen in Verbindung gebracht wird. Fiir die Entwicklung
dessen, was wir heute Spiritualitit nennen, werden diese affektiven Tatigkeiten
zentral. Johannes Gerson etwa legt eine wegweisende Systematisierung vor:

kognitive Krifte entspr. Tatigkeiten affektive Krifte entspr. Tatigkeiten
Vernunft Betrachtung Gewissen ekstatische Liebe

(intellectus) (contemplatio) (synderesis) (dilectio extatica)

Verstand Besinnung rationales Streben Zerknirschung, Reue, Gebet
(ratio) (meditatio) (appetitus rationalis) (contritio, compuctio, oratio)
sinnl. Wahrnehmung Nachdenken sinnliches Streben Begierde, Streben, Neigung
(sensualitas) (cogitatio) (appetitus sensualis) (cupido, libido, concupiscentia)

Die Hochzeit der Spiritualitat oder neuzeitliche Pneumatozentrik

Wihrend in Patristik und Scholastik die objektive Seite der Offenbarung, d.h. die
Inkarnation Gottes in Jesus von Nazaret, im Mittelpunkt steht, dndert sich dies

in der Neuzeit. Der gottliche Geist riickt als subjektive Offenbarung ins Zentrum
des Denkens und Lebens der Glaubenden. Doch bereits im Zenit des Mittelalters
vollzieht sich eine heimliche, aber radikale Neuausrichtung der ,Spiritualitdt“. Die
Transzendenz Gottes wird von der Immanenz des Menschen her neu bestimmt:

167



Reflexion

»Das Auge, mit dem ich Gott sehe, ist dasselbe Auge, mit dem Gott mich sieht;
mein Auge und Gottes Auge, das ist dasselbe Auge und ein Schauen und ein Er-
kennen und ein Lieben.“S

Mit diesen ungeheuren Sédtzen begriindet der mittelalterliche Mystiker Meister
Eckhart ein epochal neues Denken, dessen innerster Kern in der Einsicht in die
Wechselwirkung oder Gemeinschaft von Gott und menschlichem Individuum
besteht. Der Konstruktionspunkt des Wissens und damit auch der Spiritualitat ist
nicht langer der von aufien vermittelte Gott unter uns, Jesus Christus, sondern
der durch den Heiligen Geist vermittelte Gott in uns. Die neue Gottunmittelbar-
keit erschiittert die Ordnung der Dinge, wie sie sich in den kirchlichen und
feudalen Hierarchien manifestiert hat. Deshalb kam es zu einem anhaltenden
Spannungsverhdltnis zwischen Mystik und kirchlichem Glaubensleben. Die
Ordnung wurde aber auch von der franziskanischen Theorie der potentia absolu-
ta geschwicht, da Gott bei Johannes Duns Scotus die Dinge nicht so sehr durch
die potentia ordinata, sondern durch die absolute Macht und damit die absolute
Freiheit unmittelbar regiert. Das absolute Wirken Gottes macht sich aber nicht
an Allgemeinbegriffen, sondern an Individuen geltend. Entsprechend stellt sich
mehr und mehr die Frage nach der Spiritualitdt des Individuums. Mein Gottesver-
héltnis wird entscheidend. Vor allem in der spanischen Mystik des 16. Jhs. und
in der Erneuerung der Reformatoren werden die Weichen gestellt zu den konfes-
sionellen Spiritualititen der Neuzeit. Die neue subjektive Unmittelbarkeit zum
Prinzip ist nur ein anderes Wort fiir das epochale Prinzip: Freiheit.

Die Unmittelbarkeit kann sich in verschiedener Weise manifestieren. Bei Mar-
tin Luther kommt es zur direkten Begegnung jedes Glaubigen mit der Heiligen
Schrift. In ihr zu lesen und sie zu deuten ist nicht mehr primér Sache der Hierar-
chie, d.h. der amtlichen Geisttrager. Jeder Mensch ist durch die Taufe zum Pries-
ter geweiht und jeder hat damit die Geistesgabe, die notig ist, die Schrift zu lesen.
Die Bibel wird so zum Zentrum der neuen, reformatorischen Spiritualitdt. Gerade
weil Luther der ratio naturalis aristotelischer Pragung die Kompetenz zur Schrift-
auslegung abspricht, riickt die Frage nach der Gegenwart des Heiligen Geistes ins
Herz der Theologie. Nur durch den Heiligen Geist wird der Glaube geweckt und
nur durch ihn die Heilsgewissheit gegeben, welche in Luthers Verstdndnis die ra-
tio nicht geben konnte.

Die katholische Welt steht trotz aller Kontinuitat zum Mittelalter vor ver-
gleichbaren Problemlagen. Nicht zuletzt durch die Einsichten des Ignatius von
Loyola wird es fiir die alte Kirche moglich, sich den Herausforderungen der Zeit
zu stellen. Der Ort, wo die unmittelbare Wechselwirkung zwischen Schopfer und
Geschopf gesucht und gefunden wird, sind die Geistlichen Ubungen - Ejercicios
Spirituales. Eben dort in der Nr. 15 fordert Ignatius nichts Geringeres als die Ein-

5 Meister Eckhart, Die deutschen Werke, Bd. 1. Stuttgart 1958, 201, 2-8.

168



Topologie der Spiritualitat

klammerung der gottgegebenen Ordnung der Dinge, allerdings nur fiir die Dauer
der Ubungen, damit sich Gott und Individuum in absoluter Freiheit begegnen
konnen. Fir die ignatianische Spiritualitidt wird die Unterscheidung der Geister
zum Ort, an dem die Bestimmung des Menschen methodisch gelenkt gefunden
werden kann. Obwohl erst durch die Jesuiten die Summa Theologiae des Thomas
von Aquin zum Schulbuch der Katholischen Kirche wird, geben auch hier nicht
mehr die kognitiven Kréfte die Bestimmung des Menschen, sondern die affekti-
ven. Nun entwickelt sich vor allem im katholischen Frankreich - nicht nur bei
den Jesuiten, um hier an Jean Pierre de Caussade zu erinnern, auch bei Francois
de Sales oder Pierre de Bérulle - eine hohe Kunst der Spiritualitit. Sie wird auch
notwendig, weil nur durch die methodische Unterscheidung des guten und des
bosen Geistes die Gewissheit der Wahrheit gefunden werden kann. Die Schrift
wird jetzt durch die Einbildungskraft (imaginacion) zum Gegenstand fiir das
Bewusstsein, der dann auf die Regungen des Gewissens wirken soll, indem er
Trost oder Trostlosigkeit hervorruft (vgl. die zweite Wahlzeit in den Geistlichen
Ubungen). Die héchste Gewissheit erlangt der Ubende nur, wenn der Heilige
Geist die conscientia in einer mystischen Wucht erfiillt (vgl. die erste Wahlzeit).
Gerade durch die Geistlichen Ubungen wird ein neuer jesusférmiger Mensch gebil-
det. Die methodische Bildung ist denn auch ein Grundgedanke neuzeitlicher Spi-
ritualitdt und Kultur. Das durch den Geist Jesu erzogene Individuum vermag Gott
in allen Dingen zu suchen und zu finden. Auch dabei wird die alte Grenzziehung
zwischen dem ,,Geistlichen“ und dem ,Weltlichen“ gleichermafien unterlaufen
und neu gezogen. Die Theologie bleibt demgegentiiber als Verstandeswerkzeug
(vgl. die dritte Wahlzeit) nachrangig. Doch wie finden die kognitiven Krifte, die
nun nicht mehr die vornehmsten Instrumente der Schriftauslegung sind, ein
neues Prinzip?

Der Jesuitenschiiler René Descartes stellt die Frage nach der Gewissheit der
Wahrheit fiir die ratio naturalis etwa in den ,,Meditationen tiber die erste Phil-
osophie“ - wohlgemerkt Meditationes (vgl. oben die Krifte bei J. Gerson). Ein
mystischer Tiefenstrom kennzeichnet nicht nur die neuzeitliche Spiritualitit,
sondern auch die neuzeitliche Philosophie von Spinoza und Leibniz bis hin zum
Deutschen Idealismus. So bleibt sowohl die kritische Philosophie Kants von sei-
ner pietistischen Frommigkeit gefarbt wie auch die Geistphilosophie Hegels von
der mystischen Spiritualitdt etwa eines Jakob Bohme oder eines Meister Eckhart
inspiriert wird. Generell weitet die Neuzeit den Spiritualitatsbegriff. Die Realisie-
rungen des Gottesgeistes differenzieren sich aus. Nicht nur dass es eine immense
Breite von konfessionellen Spiritualitdten gibt, dass ,geistliche“ Musik, Kunst und
Dichtung neue Dimensionen der Frommigkeit erschliefen, dass die geistliche Bil-
dung nun alle Schichten der Bevolkerung erreichen will, dass im Protestantismus
(zumindest theoretisch) alle Getauften spirituell emanzipiert werden, sondern
letztlich entdeckt die Neuzeit die gottliche Wiirde jedes Menschen. Jedes animal

169



Reflexion

rationale ist deshalb immer auch ein animal spirituale. Das Heil erlangen kann
fortan jeder Mensch guten Willens, da der Geist Gottes weht, wo er will (Joh 3,8).
Ein neuzeitliches Kirchenverstindnis kann sich gerade wegen der besonderen
Geistgabe an alle Getauften einer demokratischen Verfassung nicht verschlielen.
Gewiss stellt dies die spirituelle Bildung des Kirchenvolks vor ungeahnte Heraus-
forderungen.

Die Feuerprobe der Spiritualitat oder das Elend des Menschen in der Welt

Nur ein kleiner Schritt trennt zwei Phasen unserer Geschichte, die unterschied-
licher nicht sein konnten, und doch wird dieser tiefste Schnitt weithin tiberse-
hen. Niemals haben die Menschen des abendldndischen Kulturkreises hoher von
sich gedacht als in der klassischen Neuzeit, als der Geist Gottes im Menschen zu
sich kommen wollte. Und niemals hat eine Kultur abgriindiger vom Menschen
gedacht als die europdische Moderne. Dabei ist es scheinbar nur ein Perspektiven-
wechsel, durch den Spiritualitdt zu Materialitdt, Theologie zu Anthropologie
(Feuerbach), Religion zu Weltanschauung, Heilsgeschichte (auch im Sinne
Hegelscher Philosophie) zu Evolution und Historie, Metaphysik zu Geisteswis-
senschaft, Naturphilosophie zu Naturwissenschaft wird. Dabei miissen wir uns
hiiten, eine Verfallsgeschichte zu konstatieren, denn die moderne Spiritualitét
lehrt, auch im Fehlen Gottes noch einmal Gott zu suchen. Fiir den spirituellen
Menschen und ebenso fiir den denkenden Atheisten - entscheidend ist der offene
Blick - wird deutlich, dass sich im Verlauf des 19. Jhs. in der Weltgeschichte et-
was vollzieht, das bereits im Kreuzesgeschehen zu Golgatha prafiguriert ist. Eine
ganze Epoche kann sich dem seltsam zwischen Gottvertrauen und Gottlosigkeit
oszillierenden Gebet Jesu anschlieffen: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen!“ (Mk 15,24)

Deshalb diirfen wir uns heute nicht tiber den scheinbaren oder wirklichen
Atheismus unserer Tage wundern. Erstaunlich ist vielmehr, dass und wie sich
christlicher Glaube in den letzten 160 Jahren gehalten - und transformiert hat.
Auf die metaphysische Epoche des Geistes folgte also eine neue Konzentration auf
die zweite gottliche Person, die nun aber ihrer Gottlichkeit entkleidet wird. Die
Moderne ist die Zeit des Gottmenschen in Knechtsgestalt. Dieser Umbruch pragt
auch das geistliche Leben in allen Konfessionen. Der Begriff Spiritualitit gewinnt
nun eine neue Bedeutungsnuance, wenn er sowohl als Gegenbegriff zur religiosen
Intellektualitdt bzw. zur Wissenschaft der Moderne als auch als Gegenbegriff zum
Materialismus der Zeit fungiert. Faktisch gibt es auch im 19. Jh. ein breites Blithen
geistlicher Gemeinschaften. Innerhalb der Katholischen Kirche werden zahl-
reiche Orden gegriindet, aber auch ein biirgerlicher Katholizismus entsteht. Im
Protestantismus vollzieht sich eine spannende Dynamik zwischen Rezeption mo-
derner Vorgaben etwa im Kulturprotestantismus und deutlicher Abgrenzung etwa

170



Topologie der Spiritualitat

in der Dialektischen Theologie Karl Barths. Wahrend die einen die religitse Beru-
fung und mithin die Spiritualitdt im weltlichen Beruf verwirklichen - durchaus in
Harmonie mit der modernen Gesellschaft -, nehmen die anderen den Abgrund
der Welt wahr. Fir Dietrich Bonhoeffer etwa besagt Nachfolge Christi zugleich
Widerstand gegen die totalitdr gewordene Welt der Moderne: ,,Das erste Christus-
leiden, das jeder erfahren muss, ist der Ruf, der uns aus den Bindungen dieser Welt
herausruft“.® Doch wird eine moderne Spiritualitdt die Weltlichkeit der Welt ernst
nehmen und sich ihr stellen: ,,In Christus begegnet uns das Angebot, an der Got-
teswirklichkeit und an der Weltwirklichkeit zugleich teilzunehmen, eines nicht
ohne das andere. Die Wirklichkeit Gottes erschliefdt sich nicht anders, als indem
sie mich ganz in die Weltwirklichkeit hineinstellt.“’

Bezeichnend fiir die Katholische Kirche ist allerdings ein reaktiver Grundzug.
Die reale Bedrohung durch die weltlich gewordene Welt fiihrt zu einer Abschot-
tung und Ideologisierung mittelalterlicher Theologie und Spiritualitdt. Darum
sind die groflen spirituellen Gestalten des modernen Katholizismus oft Randfi-
guren: Thérese von Lisieux, Léon Bloy, Charles de Foucauld. Fiir sie ist Christus
besonders im Elend der Menschen gegenwartig. Die von Gott und den Menschen
Verlassenen sind der Ort der Anwesenheit des abwesenden Gottes. Doch erstreckt
sich das Fehlen Gottes nicht nur auf die sdkulare Welt und ihre Einrichtungen,
vielmehr ist die Kirche selbst - so Bloy - von Gott verlassen: ,Er ist selbst im religi-
0sen Leben abwesend, in dem Sinne, dass die, die noch Seine intimsten Freunde
sein sollten, keine Sehnsucht nach Seiner Gegenwart empfinden. - Gott ist so ab-
wesend, wie Er es nie war.“8

Wenn aber die Abwesenheit Gottes ein Signum moderner Spiritualitét ist,
dann werden auch scheinbar , gottlose“ Formen des Denkens und Lebens spiri-
tuell relevant. Ich erinnere hier nur an die Bedeutung Martin Heideggers fiir Karl
Rahner. Letztlich aber gewinnt jede Form moderner Kultur spirituelle Relevanz,
egal ob es sich um die Psychoanalyse Freuds, die naturwissenschaftlichen Ein-
sichten Einsteins, Schrodingers oder Heisenbergs, moderne Literatur von Georg
Biichner bis Franz Kafka, moderne Kunst von Séraphine de Senlis bis Wassily Kan-
dinsky, moderne Musik von Wagner bis Schonberg, moderner Film von Charlie
Chaplin bis Fritz Lang oder schlicht und gewaltig die Praktiken moderner Technik
handelt. Gerade die moderne Technik und die aus ihr erwachsenen Verdnde-
rungen der Weltwirklichkeit sind von hochster spiritueller Bedeutung.®

Eine besondere Aufmerksamkeit muss aber den modernen Substituten und
Surrogaten des Absoluten gelten, um nur einige zu nennen: die kommunistische

6 D.Bonhoeffer, Nachfolge. Miinchen 1967, 65.

7 Ders., Werke, 6. Ethik. Miinchen 21998, 208.

8 L. Bloy, Stimme, die in der Wiiste ruft. Recklinghausen 1951, 98.

9 Hier ist nicht nur an M. Heideggers Kritik der Technik zu denken, dazu C. Schwarke, Technik und Re-
ligion. Religiose Deutungen und theologische Rezeption der Zweiten Industrialisierung in den USA und in
Deutschland. Stuttgart 2014.

7



Reflexion

Gesellschaft (Karl Marx), das Mystische (Ludwig Wittgenstein), das Sein (Martin
Heidegger), das Nicht-Identische (Theodor Adorno), die Theorie des kommunika-
tiven Handelns (Jiirgen Habermas).!° Hier werden Utopien der Materialitat und
der Weltlichkeit erschlossen, die die Ankunft des Gottesreiches, das Jesus verhei-
fen hatte, ersetzen oder - spitz formuliert - die eine neue Dimension der Reich-
Gottes-Botschaft erdffnen. All die hier erwdhnten modernen Autoren kritisieren
den ,,Ungeist“ der Welt, der in der Ausbeutung des Menschen durch Menschen,
der totalitaren Beherrschung der Menschen, der Verblendung durch Technik usw.
bestehen kann. Der seines Wesens enteignete Mensch gleicht dem gekreuzigten
Jesus. Nun aber kommt es darauf an, die Auferstehung durch die Verdnderung
weltlicher Verhiltnisse wirklich werden zu lassen und den herrschenden ,,Un-
geist“ durch den ,,Geist“ zu iiberwinden.! Freilich werden Kirche und Religion in
der Moderne iiber weite Strecken als Teil des geistlosen Systems betrachtet. Doch
gerade deswegen ist die spirituelle Relevanz der Moderne und des In-der-Welt-
Seins fiir den Glauben erst noch zu erschlief3en. Dabei bleibt es selbstverstandlich
auch entscheidend, den Entzug, der seit dem Tod Gottes in die Welt gekommen
ist, als solchen zu tiberwinden, da sonst die Gier einer entfesselten Grundlosigkeit
die materiale Grundlage unseres Lebens zerstort. Noch einmal gewendet: Die um
die lebendige Materialitdt erweiterte Spiritualitdt versucht eine Geisteshaltung

zu entwickeln, die die weltlich gewordene Welt, ja die Materie selbst als Fleisch
Gottes betrachtet und die deutlich macht, wer oder was es ist, dem wir entfrem-
det wurden. Wenn sich der Entzug des Einen in Erinnerung kehrt, werden wir in
der globalisierten Welt auch mit dem Anderen konfrontiert. Die Andersheit des
Anderen allerdings wird zum maf3geblichen Thema der postmodernen Kultur, die
sich seit dem Zweiten Weltkrieg nach und nach entwickelt und deren Besonder-
heit in der Medialitdt und Pluralitdt der Wirklichkeit besteht.

Die entgrenzte Spiritualitat oder die Gratwanderung der Geister

Zuerst wagen wir einen kleinen Riickblick: Die griechisch-hebrdische, die mittel-
alterliche und die neuzeitliche Spiritualitdat konnen gemif} der immanenten Tri-
nitdt strukturiert werden. Gemaf der gottinternen Dreifalt von Vater, Sohn und
Geist kommt ihnen ein Primat des Vaters (1.), des Sohnes (2.) und des Heiligen
Geistes (3.) zu.!? Die soeben besprochene Phase der nachmetaphysischen Kultur
der Moderne entspricht demgegeniiber der menschlichen Natur des Gottessoh-
nes und seinem Leben auf Erden. Im 19. Jh. kommt es zu der vielbeschworenen

10 T. Rentsch, Gott. Berlin - New York 2005, 173-188.

11 Dazu K. Ruhstorfer, Christologie. Paderborn u.a. 2008.

12 Auf einer zweiten Reflexionsebene kann das Zeitalter der Metaphysik insgesamt dem Vater als hochs-
ter Idee zugeordnet werden.

172



Topologie der Spiritualitat

yanthropologischen Wende“. , Theo-Logie“ wendet sich in ,,Anthropo-Logie®.
Gemaf der 6konomischen Trinitit finden wir hier einen Primat des Sohnes, al-
lerdings des Gottmenschen in Knechtsgestalt. Die angedeutete Zeit nach dem
Zweiten Weltkrieg, in der diese moderne ,, Anthropo-Logie“ sich auch im katho-
lischen Raum durchzusetzen beginnt, indem sich die Kirche etwa der ,Welt“ off-
net, wird hdufig als Postmoderne bezeichnet. Der weltliche Mensch verliert an
Verbindlichkeit, weil er nicht mehr eindeutig erfasst und gedacht werden kann.
Die globalisierte Menschheit ist von unaufhebbaren Differenzen gekennzeichnet.
Zugleich eroffnet sich eine neue Dimension zwischen der reinen Idealitdt des me-
taphysischen Denkens und der Materialitdt der Moderne. Der Materialismus gerdt
in die Krise, und es bricht diejenige Gestalt des Geistes durch, die als Zwischen-
raum (chora, différance) von Idee und Materie, Vater und Sohn gedacht werden
kann. War der Geist schon im metaphysischen Kontext die Mitte bzw. das vermit-
telnde Prinzip, so ist er dies nun auch in verwandelter Bedeutung. Der Geist wird
so zum Medium, auch im Sinne der Medialitdt. Der Geist der Kommunikation
vermittelt zwischen den jeweils Anderen. Der Zwischenraum ist das Offene, das
weder erschlossen noch geschlossen werden kann. Der Philosoph Jacques Derrida
bezeichnet dieses Dritte auch als ,Schrift“ (écriture). Sprache, Struktur und Zei-
chen treten an die Stelle der duferen und weltlichen Gegenstdnde. Die moderne
Destruktion von Religion und Metaphysik geht in deren Dekonstruktion tiber.
Es kommt nicht mehr darauf an, sie zu verneinen, sondern zu begrenzen und
zugleich zu entgrenzen. So kommt es im Horizont der postmodernen ,Semeio-
Logie“ immer wieder zur religiésen Schiiben.' Doch ereignet sich die ,Wiederkehr
der Gotter® nicht nur im Plural, sondern auch in einer bleibenden Spannung
zwischen dem An- und dem Abwesen Gottes. In dieser Gemengelage gedeiht eine
entgrenzte Spiritualitdt. Spiritualitdt scheint an die Stelle der Religion zu treten.
Es wire hier beispielsweise an die Renaissance spiritueller Praxis im Umfeld der
»08er“-Revolution zu erinnern. Popsongs wie Across the universe von den Beatles
kennen einen interreligiosen Mystizismus. Ein spiritueller Tiefenstrom durchzieht
das ganze Feld populédrer Kultur, bis hin zu den aktuellen Blockbustern wie Exodus
von Ridley Scott. Doch ist dies auch die Zeit der neuen ,,Geistlichen Bewegungen*“,
deren Spektrum sich von progressiver Offenheit bis zu reaktiondrem Fundamenta-
lismus erstreckt. Halten wir fest: Die Epoche der telekommunikativen Medien legt
radikal neue Aspekte des Geistes als der Mitte zwischen Gott und Mensch frei.
Bemerkenswert ist, dass die neue Spiritualitdt dhnlich wie in der Moderne auch
ganz auf den Gottesbezug verzichten kann. Schon Michel Foucault hatte um 1980
fiir die Zeit nach dem ,,Tod des Menschen* - gemeint ist die Auflésung der moder-
nen Anthropologie durch die strukturalistischen Wissenschaften - eine neue

13 Siehe U. Kortner, Wiederkehr der Religion? Das Christentum zwischen neuer Spiritualitit und Gottver-
gessenheit. Guitersloh 2006.

173



Reflexion

Spiritualitdt im Sinn. Er forderte eine ,Selbstkultur” sowie die Entwicklung neuer
»lechnologien des Selbst“ - aus ,,Sorge um die Wahrheit“. Die Frage war: Wie
konnen wir jenseits der alten Verbindlichkeiten eine Weise finden, ,gut“ mit uns
umzugehen? Dabei war auch Foucault offen fiir ein ,,Draufien®, das an die Trans-
zendenz Gottes denken liefR. Schon friih hatte er sich fiir die Quelle interessiert,
aus der das , kontinuierliche Geriesel der Sprache“! entspringt, dennoch bleibt
er entschieden ,atheistisch“.’® Im deutschen Sprachraum hat v.a. der Philosoph
Wilhelm Schmid die Gedanken Foucaults popularisiert. Auch Peter Sloterdijk
machte sich in seinem Werk , Du musst dein Leben dndern“ an eine Rehabilita-
tion ,,geistlicher Ubung" - jenseits aller Metaphysik: ,,Nun ist es an der Zeit, all die
Formen des tibenden Lebens neu zu vergegenwaértigen, die nicht aufhoren, saluto-
gene Energien freizusetzen, selbst wenn die Uberhéhungen zu metaphysischen
Revolutionen, in die sie anfangs eingebunden waren, zerfallen sind.“!®

Die Gefihrdung der Menschheit durch die aktuellen 6kologischen und poli-
tischen Krisen sind der dufiere Anlass fiir die Wiederkehr der Kultur spiritueller
Ubung auch jenseits des expliziten Gottesglaubens und religioser Tradition."” In
diesem von Spannungen, gegenldufigen Tendenzen und Untuibersichtlichkeit ge-
pragten Feld zeichnet sich aber immer deutlicher das Ende der Postmoderne ab.
Das Bediirfnis nach Abbau der Spannungen, nach Aufbau von Gewissheit, nach
neuem Realismus ist spiirbar.'® Hierbei muss ein Ausgleich gefunden werden zwi-
schen starken und schwachen Formen der Vernunft, zwischen dekonstruktiver
Kritik und konstruktivem Gottdenken und Gottleben, zwischen Spiritualitdat und
Sékularitadt, Offenheit und Verbindlichkeit. Die drei genannten grof3en Dimen-
sionen des Denkens und der Kultur wollen anerkannt sein und in ein Gesprach
treten, das durchaus ergebnisoffen ist, aber doch in eine Zukunft fithren kann, die
sich von einer gediegenen Herkunft und der Sorge um die Wahrheit geleitet weif3.

14 M. Foucault, Das Denken des Aufien, in: ders., Schriften, 1. Bd. Frankfurt a.M. 2001, 670-697.

15 Wobei wir freilich auch sagen diirfen, dass die Skepsis manches Atheisten der Unaussprechlichkeit
des wahren Gottes naher kommt als manche verquere Glaubenspraxis, die den Namen Gottes ledig-
lich zur Bediirfnisbefriedigung, zur Machtsteigerung oder zur Aufrechterhaltung der , 6ffentlichen
Ordnung“ benutzt.

16 P. Sloterdijk, Du musst dein Leben dndern. Uber Anthropotechnik. Frankfurt a. M. 2012, 698.

17 Siehe auch T. Metzinger, Spiritualitit und intellektuelle Redlichkeit, http://www.philosophie.uni-
mainz.de/Dateien/Metzinger_SIR_2013.pdf (Stand: 05.03.2015)

18 Siehe z.B. M. Ferraris, Manifest des neuen Realismus. Frankfurt a.M. 2014.

174



