Beziehungen von Seelsorger(inne)n

Hermann Kiigler SJ | Leipzig

geb. 1952, Ordenspriester, Pastoralpsychologe, Lei-
ter der ,Orientierung Leipzig“

hermann.kuegler@jesuiten.org

,2Hande weg" oder ,Revolution der zartlichen
Liebe“?

N&he und Distanz in Beziehungen von Seelsorger(inne)n

Sich begegnen: distanziert oder nah, zartlich oder dngstlich? Im Beruf und privat
stellen sich diese Herausforderungen. Wie gestalten wir alle - und besonders die
in der Seelsorge Tatigen - in guter Weise menschliche Nahe in unterschiedlichen
Beziehungen? , Griifdt einander mit einem heiligen Kuss“ (2 Kor 13,12) konnte
der Apostel Paulus sagen und Papst Franziskus spricht von der ,,Revolution der
zartlichen Liebe“!.

Nach der Missbrauchsdebatte in der deutschen Kirche in den vergangenen
Jahren stellen sich diese Fragen neu, weil viele Menschen fundamental verun-
sichert sind. Engagierte Gemeindemitglieder fragen sich, ob sie ihre Kinder
tiiberhaupt noch in kirchliche Schulen und Internate schicken oder Priestern in
der Kinder- und Jugendarbeit anvertrauen konnen. Priestern und kirchlichen
Mitarbeiter(inne)n geht es ebenso: Konnen sie Schutzbefohlenen noch unbefan-
gen begegnen? Diirfen sie Kindern und Jugendlichen gegeniiber Ndhe und Zu-
wendung korperlich ausdriicken? Diirfen sie Kinder trosten, wenn sie weinen,
sie auf den Schof3 oder in den Arm nehmen, wenn sie traurig sind? In der Kirche
herrscht mittlerweile eine ,,Null-Toleranz-Politik“:2 Berithrungen, Streicheln, erst
recht Zartlichkeiten sind absolut tabu; man darf mit Kindern und Schutzbefohle-
nen nicht mehr allein in einem Zimmer sein.

1 Im Apostolischen Schreiben Evangelii Gaudium Nr. 288. - Dieser Artikel ist die tiberarbeitete Fassung
eines Kapitels aus H. Kiigler, Neuer Mut zur Zirtlichkeit in Beziehung, Freundschaft und Seelsorge (Igna-
tianische Impulse Bd. 65). Wiirzburg 2014.

2 Radio Vatikan am 6.2.2013: ,Beim Vorgehen gegen sexuellen Missbrauch durch Kleriker will der
Vatikan seine ,Null-Toleranz-Politik‘ fortfiihren; die Sorge um die Opfer soll dabei weiter im Zentrum
stehen. Das hat der neue vatikanische Missbrauchsbeauftragte Robert Oliver am Dienstagabend bei
einer Konferenz in der pdpstlichen Universitat Gregoriana in Rom unterstrichen.“

175




Reflexion

Aber geht mit solch rigiden Reglungen nicht auch viel Wertvolles verloren?
In einem Kurs fiir Berufsanfinger(innen) im kirchlichen Dienst berichtet ein
junger Kaplan, er getraue sich nicht mehr, mit Kindern und Jugendlichen ins
Zeltlager zu fahren, weil er sich nicht dem Verdacht aussetzen wolle, sich unan-
gemessen zu verhalten. Ahnliche Verunsicherungen bestehen fiir Priester und
Seelsorger(innen) auch bei der Gestaltung personlicher freundschaftlicher Bezie-
hungen: Was geht und was geht nicht? Was passt und was ist unschicklich?
Wenn Menschen nur die optimale Distanz suchen und die optimale Nédhe ver-
meiden, droht Einiges verloren zu gehen, was wertvoll ist. Als gelungenes Beispiel
fiir eine menschenfreundliche, leibhaftige und zértliche Seelsorge kann Papst
Franziskus gelten. In seiner Antrittspredigt am 19. Mirz 2013 zu Beginn seines
Pontifikates ermutigte er die Menschen, die ihm auf dem Petersplatz in Rom und
weltweit in den Medien zuhorten: ,Das sich Kimmern verlangt Giite, es verlangt,
mit Zartlichkeit gelebt zu werden.“ Und er forderte auf: ,Wir diirfen keine Angst
haben vor der Zirtlichkeit!“ Bei einem Empfang fiir 120 Mitglieder der Vereini-
gung mannlicher Ordensoberer im Herbst 2013 betonte er die grofie Bedeutung
der Orden fiir das Leben der katholischen Kirche und die Weitergabe des Glau-
bens. Die Orden miissten jede Art von Heuchelei und Klerikalismus vermeiden,
so der Papst. Die spirituelle Bildung von Ordensangehorigen habe dabei das Ziel,
,Ordensleute zu formen, die ein zdrtliches Herz haben, und keines, das vom Essig
sauer geworden ist“3. Zartlichkeit, tenerezza: Franziskus greift immer wieder das
Wort auf, das er in seiner Predigt bei der Amtseinfithrung mehrmals genannt hat.
Der méchtige Gott habe , keine Angst vor der Zdrtlichkeit“. Ein/e Seelsorger(in)
miisse weinen, kimpfen und streicheln konnen. Im Blick auf Kinder, Alte und
Kranke fragt er die Priester seiner Didzese: , Streichelst du sie, oder schamst du
dich, einen Greis zu streicheln?“*

N&he und Distanz in personlichen und beruflichen Beziehungen

Aber so einfach ist die Umsetzung in der Praxis wohl nicht. Weil wir Menschen
und keine Engel sind, ist es klug, immer mit der Heftigkeit menschlicher Gefiihle
zu rechnen, die wir im biirgerlichen Alltag gern verdrangen. Auch der/die From-
mste ist immer wieder und lebenslang mit Phantasien, Geftihlen und Impulsen
konfrontiert, die er/sie nicht oder nur teilweise mit dem Bild, das er/sie von sich
selber hat, in Ubereinstimmung bringen kann. Damit muss er/sie sich auseinan-
dersetzen und sie in seinen/ihren Lebensentwurf integrieren. Wenn dies nicht
geht, steht er/sie vor der Herausforderung, bewusst und gewollt auf ihre Befriedi-
gung zu verzichten.

3 KNA-Meldung vom 29.11.2013.
4 Nachrichten von Radio Vatikan vom 10.12.2013 und 6.3.2014.

176



Beziehungen von Seelsorger(inne)n

Dabei ist zu unterscheiden zwischen symmetrischen und asymmetrischen Bezie-
hungen, also zwischen denen ,,auf Augenh6he“ und denen zwischen Ungleichen.
In der personlichen Beziehungsgestaltung geht es darum, ,emotionale Intimitat“
zu entwickeln, beruflich sind die jeweiligen fachlichen Standards zu beachten und
einzuhalten. Von einem tiefenpsychologischen Standpunkt ausgehend, kann man
auch von Beziehungen sprechen, die nach dem Modell ,Eltern - Kind“ zu gestal-
ten sind und von solchen, die wie ,,Geschwisterbeziehungen“ funktionieren.

Die ersten Beziehungen sind in gewisser Hinsicht einseitig. Eltern gestalten
idealtypisch die Beziehungen zu ihren Kindern so, dass sie ihnen geben ohne
die Erwartung, etwas zurtickzubekommen. Sie lieben sie idealtypisch nicht we-
gen ihrer Leistungen, sondern um ihrer selbst willen. Kinder sind auch keine
Partner(innen) ihrer Eltern; und Eltern miissen das Inzest-Tabu, das Abstinenz-
gebot und die Generationenschranke strikt beachten und einhalten. Mit den
eigenen Eltern machen wir Menschen erste Erfahrungen, wie asymmetrische
Beziehungen zu gestalten sind. Diese Erfahrungen sind dann im eigenen Leben
mehr oder weniger hilfreich. Fiir die Gestaltung erwachsener asymmetrischer
Beziehungen lernen wir - immer in einer idealtypischen Betrachtungsweise -
von den Eltern Kooperation, Konfrontation und Auftragskldarung. Wir lernen, in
Beziehungen den/die andere(n) zu verstehen, zu beachten und zugleich einem
Handlungskonzept zu folgen und ein professionelles ,Setting“ zu etablieren und
einzuhalten. Noch etwas sehr Wichtiges konnen wir von ihnen lernen: die Fihig-
keit zur Abstinenz. Darunter verstehe ich das bewusste, reflektierte Zuriickstellen
und Zuriickweisen eigener Bediirfnisse in asymmetrischen Beziehungen.

Anderes und genauso Wichtiges lernen wir in Geschwisterbeziehungen. Mit
Geschwistern, aber ebenso mit Spielkamerad(inn)en und frithen Freund(inn)en
machen wir erste Erfahrungen von Bindung unter Gleichen, von Liebe und Nihe,
Kampf, Streit und Sich-Durchsetzen. Wir erleben und erfahren unser Grundbe-
diirfnis, Grenzen zu verschieben und neugierig zu sein, auch Dinge zu erforschen,
die die Eltern nicht wissen diirfen. Idealtypisch sind wir mit diesen Erfahrungen
ausgertstet fiir die Gestaltung von Beziehungen unter Gleichen, also fiir Freund-
schaften und Partnerschaften.

Der/Die Seelsorger(in) — ob er zolibatdr lebt oder nicht - wird also gut unter-
scheiden, wie er Seelsorgsbeziehungen gestaltet, die von ihrem Wesen her asym-
metrisch sind und sein miissen, und wie er seine/ihre Zuneigung und Gefiihle in
bedeutungsvollen Beziehungen und Freundschaften ausdriickt.

Professionelle seelsorgliche Beziehungen

Die professionelle seelsorgliche Beziehung hat im Vergleich zu einer therapeu-
tischen oder Lebensberatungs-Beziehung einige Besonderheiten. Ein therapeu-

177



Reflexion

tisches Arbeitsbiindnis vollzieht sich in einem dafiir vorgesehenen Rahmen und
zu dafiir vorgesehenen Zeiten und verfiigt tiber ,,Sicherheitssysteme®, die zum
professionellen Setting notwendig dazugehoren. In einer Psychoanalyse z.B. ist
yalles“ erlaubt, solange man auf der Ebene der Sprache bleibt und sie nicht ver-
lasst. Salopp formuliert: Jede/r Psychoanalytiker(in) weif3, dass jenseits der Kante
der Couch das Unbheil fiir ihn/sie lauert! Bertihrungen beschrdanken sich auf ritu-
alisierte Formen des Handeschiittelns zur Begriiffung und zum Abschied. Auch
sind die Kommunikationsrollen klar unterschieden. So pflegen Therapeut(in)
und Patient(in) auflerhalb des therapeutischen Settings keine Kontakte auf an-
deren Ebenen, wie z.B. Freizeitkontakte oder gemeinsame Arbeit in beruflichen
Gremien.

Im Unterschied zum therapeutischen oder beraterischen Setting ist der Rah-
men, in dem Seelsorge stattfindet, meist nicht so klar abgesteckt. Der , klassische“
Fall, dass ein Gemeindemitglied auch zum Pfarrer beichten geht, mag in der Rea-
litdt so hdufig nicht mehr vorkommen. Aber nicht selten ist die folgende Situati-
on: Jemand ist aktiv in einer Pfarrgemeinde, engagiert sich dort in Gruppen und
Initiativen oder arbeitet im Pfarrgemeinderat oder Kirchenvorstand mit. Aus An-
lass von Eheschlieffung oder Erstkommunion der Kinder oder Beerdigung eines/
einer Verwandten dndern sich die Kommunikationsrollen. Und wenn ein Pfarrer
oder ein/e Seelsorger(in) nicht vollig herz- und gefiihllos ist, wird er/sie selbstver-
standlich Anteil nehmen und die professionelle Distanz verlassen.

Hinzu kommt, dass die Unterschiede zwischen einer seelsorglichen Bezie-
hung und guter Kollegialitdt und Freundschaft faktisch nicht so leicht zu ziehen
sind und sich das eine aus dem anderen entwickeln kann und entwickelt. Das ist
solange kein Problem, wie Verdnderungen in der Beziehung erkannt werden, be-
sprechbar sind und bewusst vollzogen und gestaltet werden. Leider aber zeigt die
Erfahrung, dass es immer wieder zu Unklarheiten und auch Grenzverletzungen
kommt, sei es aus Unkenntnis oder Unreife eines Seelsorgenden, sei es auch, dass
ein/eine Seelsorger(in) Grenzen bewusst verletzt und einen anderen Menschen,
der sich ihm/ihr anvertraut, fiir eigene Zwecke emotional ausbeutet und auch be-
wusst missbraucht.

Wer als Seelsorger(in) mit anderen Menschen zu tun hat, muss sich ausdriick-
lich und bewusst mit sich selbst auseinandergesetzt haben; und das geht leider
nicht so einfach, als dass es ausreichen wiirde, dazu Vorlesungen zu horen, Bi-
cher zu lesen und ein einigermaflen gestaltetes Gebetsleben zu fithren. Er muss
nicht nur seine/ihre Werte, sondern auch seine/ihre Bediirfnisse kennen und wis-
sen, wo seine/ihre spezifischen Gefahrdungen liegen. Er/Sie muss wissen, was sei-
ne/ihre sexuelle Identitdt ist und ob er/sie eher durch Personen des eigenen oder
des anderen Geschlechtes angezogen wird. Fiir die Gestaltung professioneller
seelsorglicher Beziehungen wollen die folgenden Hinweise helfen:

178



Beziehungen von Seelsorger(inne)n

Ich sehe mich und meine Mitmenschen in erster Linie unter dem Aspekt der
Bereicherung des Lebens, nicht vorrangig unter dem Aspekt der Gefahrdung.
Im ersten Buch der Bibel, im Buch Genesis, lesen wir in der Schopfungsgeschichte
(Gen 1.2): Als Gott die Welt erschafft, sieht er, dass das, was er tut, ,,gut“ ist. Als

er den Menschen schafft, sieht er sogar, dass das ,,sehr gut“ ist. Und es ist ,,nicht
gut, dass der Mensch allein bleibt“. Auf diesem Hintergrund kann ich mich als
Seelsorger(in) fragen, ob ich meinen Mitmenschen vorrangig als jemanden sehe,
von dem eine Gefahr ausgeht, oder als jemanden, der mein Leben bereichert und
dessen Leben ich bereichern kann. Das wird meinen Umgang mit ihm préagen. Ich
werde mich eher bemiihen, gelingende Beziehungen zu entwickeln und zu gestal-
ten, als dngstlich darauf achten, Fehler zu vermeiden.

Ich vermeide entschieden die Versuchung, ein ,,blutleerer Kirchenbeamter*
zu werden.

Priester und Seelsorger(innen) sollen in ihrem Tun und Lassen einen menschen-
freundlichen Gott verkiinden, einen zugewandten Jesus reprasentieren und

von einem lebensspendenden Heiligen Geist erfiillt sein. Dabei ist es wichtig,
Mittel und Ziel nicht zu verwechseln: Ziel ist es, den Glauben zu bezeugen. Der
Gott, an den Christ(inn)en glauben, ist nicht verfiigbar. Deshalb vertreten gute
Seelsorger(innen) kein System, sondern ermutigen, Beziehungen aufzunehmen
und den eigenen Weg zu finden. Ein Mittel auf diesem Weg kann es sein, Jesus
von Nazareth nicht nur nachzufolgen, sondern ihn im eigenen Leben auch nach-
zuahmen und selber so zu leben, wie er gelebt hat: arm, keusch, gehorsam. Dabei
ist das Ziel nicht die Asthetisierung des vollkommenen, selbstentfalteten Men-
schen. Die Kantigkeit von in ihrer Art sehr verschiedenen Menschen scheint mir
mehr willkommen als ein irgendeinem Ideal angendherter Kirchenbeamten-Typ:
immer ausgeglichen, matt und mittelmafig vor lauter Balance, halbstarr und
milde vor lauter Aggressionsbewusstheit, stets bemiiht, bewusst echt und voller
Verstdandnis fiir alles und jeden. Diese Vision entspricht keiner Grundannahme
des christlichen Menschenbildes.

Ich setze mich mit mir selbst auseinander mit dem Ziel, menschlich und
geistlich zu wachsen, auch wenn das schmerzlich ist.

Das Ziel ,menschliche Reifung“ muss in der Ausbildung zu seelsorglichen Beru-
fen einen festen Platz haben - wie es etwa in der Rahmenordnung fiir die Pries-
terausbildung bereits festgeschrieben ist.® Das umzusetzen bedeutet den Versuch
einer moglichst realistischen Klarung gerade der unbewussten Motive, Priester
bzw. Seelsorger(in) werden zu wollen. Soll das Ausbildungsziel Identitatsfindung

5 Hrsg. von der Deutschen Bischofskonferenz, letzte Fassung von 2003, vgl. zur Einbeziehung der Hu-
manwissenschaften bes. Abschnitt 125.

179



Reflexion

gelingen, so hat dies Konsequenzen fiir die Gestaltung der Aus- und Fortbildung:
Wo ist das ,Herz“ des Seelsorgenden festgemacht und was will er/sie im Tiefsten
wirklich? Das bedeutet, dass angehende Seelsorger(innen) die Konflikte und
Spannungen in ihrer eigenen Lebensgeschichte soweit bearbeitet haben, dass sie
andere verantwortlich begleiten kdnnen.

Ich sorge lebenslang dafiir, immer mehr meine Fahigkeit fiir Intimitiat und
Transzendenz zu entwickeln.
Der Psychotherapeut Wunibald Miiller ist tiberzeugt: Wer psychisch gesund und
authentisch zolibatér leben will, braucht Erfahrungen von Intimitédt und Trans-
zendenz und muss dafiir sorgen, dass er in diesen beiden Erfahrungsbereichen
sich bestdandig weiterentwickelt.® Dabei meint ,,Intimitdt“ beim zo6libatar Leben-
den nicht genitale Intimitdt, sondern die Fahigkeit und Bereitschaft, sich nahe
stehenden Menschen so zu zeigen, wie er/sie wirklich ist. Das bedeutet, dass er/sie
seine/ihre Fragen und Unsicherheiten nicht hinter einer vermeintlich professio-
nellen Fassade versteckt. Er/Sie macht anderen keine Angst, sondern schenkt Ver-
trauen und achtet sich und andere. Ex/Sie ist fdhig, bedeutungsvolle Beziehungen
aufzubauen und tiefe Freundschaften einzugehen. Daraus ist ersichtlich, dass In-
timitdt - so verstanden - fiir alle seelsorglich Wirkenden von Bedeutung ist.
Erfahrungen von Transzendenz wird es ohne ein regelméfiges und gestaltetes
Gebetsleben nicht geben. Gebet, Meditation, Kontemplation - sowohl individu-
ell wie in Gemeinschaft - haben vor allen anderen Tdtigkeiten fiir ihn hohe Prio-
ritdt. Die Zeit, die er/sie dafiir aufbringt, wird nicht verknappt oder fiir anderes
verwendet. Sein/Ihr Gebetsleben gewinnt fiir ihn/sie umso mehr an Wichtigkeit,
je mehr er/sie sich steigenden Anforderungen gegeniibersieht.

Ich entwickle meine Verzichtsfahigkeit.

Das Leben sei ,Liebe und Arbeit“ und ein Mensch sei psychisch gesund, wenn
seine Liebes-, Arbeits- und Genussfihigkeit wiederhergestellt sei, sagte vor etwa
hundert Jahren Siegmund Freud. Zu ergédnzen ist die Fahigkeit zu verzichten.
Diese Fahigkeit ist die Riickseite der Miinze, auf deren Vorderseite Freiheit steht.
Jede/r Student(in) weif3 spatestens nach dem ersten Semester: Wenn er/sie mor-
gens nicht aus den Federn und abends nicht aus der Kneipe kommt, muss er/sie
recht bald der Tatsache ins Auge schauen, die Examina nicht bestehen zu konnen.
Ohne die Fahigkeit zum Verzicht gelingt Freiheit nicht und gelingt auch ein zoli-
batdres Leben nicht. Wer eine tragfihige und belastungsfahige Lebenskonzeption
und -form gefunden und gewdhlt hat, wird sich also Situationen schaffen (miis-
sen), in denen diese Lebensform realisiert werden kann, und nicht Situationen,

6 Vgl. W. Miiller, Verschwiegene Wunden. Sexuellen Missbrauch in der katholischen Kirche erkennen und
verhindern. Miinchen 2010.

180



Beziehungen von Seelsorger(inne)n

die ihr zuwiderlaufen. Dass das auch hart und schwierig sein kann, ist ganz klar
zu sehen und nicht zu verschleiern oder zu leugnen.

Ich bin mutig und phantasievoll in der Gestaltung von Beziehungen und ih-
ren Ausdrucksformen.

Die Vorsichtsmafinahmen, die als Folge der Missbrauchsfélle inzwischen akzep-
tiert und etabliert sind, sind richtig und wichtig. Die Herausforderung bleibt je-
doch, die Kirche wieder als einen ,,Raum*“ zu gestalten, in dem Zartlichkeit und
Sinnlichkeit einen guten Platz haben. Dort ist Gott anwesend, von dem Thomas
von Aquin und Bonaventura sagen, dass er tiber unsere Sinne in unser Leben
eintritt. In einer guten Beziehung spiire ich, was passt und was nicht. Ich merke
z.B., ob ich mit einem Scherz oder einem Witz den/die andere(n) verletze oder
ob er/sie dariiber mitlachen kann. Ich spiire, ob eine Umarmung angebracht ist
oder nicht. Wenn ich mit jemandem in einem guten Kontakt bin, spiire ich, ob
ich ihm/ihr zu nahe komme, und auch, ob ich zu weit weg von ihm/ihr bin. Ich
achte darauf und arbeite daran, dass ich meine Vergangenheit kenne und meine
Zukunft entwickle, dass ich in der Gegenwart handle, mich von der Gleichheit
untereinander tragen lasse und die Andersartigkeit der anderen akzeptiere, dass
ich die Chance, voneinander zu lernen, nutze und nicht stehen bleibe, wenn es
Entwicklungsmoglichkeiten gibt.

Ich pflege die Kunst der Kommunikation und lasse mich in Frage stellen.

Das ,Zauberwort“ in jedem menschlichen Umgang, ganz gleich ob in symmetri-
schem oder asymmetrischem, heif3t Kommunikation. In einer Beziehung sowohl
unter Gleichen wie unter Ungleichen wird der/die Seelsorger(in) auch die schwie-
rigen und heiklen Punkte klar ansprechen. Er/Sie weif} ja, dass eine gute Bezie-
hung wie ein stabiles Sicherungsnetz ist, das Abstiirze auffingt. Und wenn es sein
muss, wird er/sie auch einem konstruktiven Streit nicht aus dem Wege gehen.

Kriterien fir die Gestaltung persodnlicher Beziehungen

Nun ist zu hoffen und zu wiinschen, dass der Priester oder der/die Seelsorger(in)
nicht nur berufliche Beziehungen unterhilt, sondern dass ihm/ihr auch persén-
liche Freundschaften geschenkt sind. Wie driickt er/sie da seine Zuneigung aus
und was ldsst er/sie besser bleiben? Man kann sich die Beziehungen, die ein
Mensch lebt, bildlich in vier konzentrischen Kreisen vorstellen. Im innersten
Kreis ist fiir jemanden, der/die verheiratet ist, die eigene Familie angesiedelt.
Man bildet miteinander eine gemeinsame Lebensgeschichte. Der zweite ist der
Freundeskreis. Im dritten schon mehr duferen Kreis sind Bekannte und Arbeits-
kolleg(inn)en. Und im vierten und duf8ersten Kreis findet sich die Offentlichkeit.

181



Reflexion

Beim zolibatdr Lebenden bleibt der innerste Kreis leer. Er/Sie fithrt als Zolibatar-
e(r) mit niemandem eine intime Partnerschaft. Manchmal hért man sagen: Bei
ihm/ihr sei Gott in diesem innersten Kreis zuhause. Ich halte es fiir Ideologie,
wenn man sagt, Gott fiille die Liicke aus. Er fiillt sie gar nicht aus, sondern er hélt
sie gerade unausgefiillt. Gott ist der tragende Grund aller menschlichen Bezie-
hungen und kein Liickenbiifier fiir fehlende menschliche Nihe. Es gibt nichts,
das dem/der Zolibatdre(n) die Abwesenheit eines geliebten Menschen ersetzen
kann, und man soll das auch gar nicht versuchen; man muss es einfach aushal-
ten. Das mag zundchst sehr hart klingen, aber es ist zugleich ein grofier Trost.
Denn indem die Liicke wirklich unausgefiillt bleibt, verweist sie den/die zolibatdr
Lebende(n) darauf, dass er/sie die Erfiillung, die er/sie sich vielleicht ertrdumt,
nirgendwo in dieser Welt finden wird.

Das heif3t ganz und gar nicht, dass ein selbstgewdhltes zolibatdres Leben nur
Miihe, Last und schweres Schicksal ist. Ein Ordensmann driickte den positiven
Wert dieser Lebensform einmal so aus: ,,Ich habe kein eigenes Haus - aber bisher
an jedem Ort, an den ich geschickt worden bin, ein Haus gefunden. Ich habe kei-
ne Partnerin an meine Seite und keine Familie und Kinder - aber es gibt Mdnner
und Frauen, die mir als kostbare Freundinnen und Freunde geschenkt sind, und
ich finde Zugang zu den Herzen der Menschen, wie ihn andere nicht finden. Ich
kann letztlich nicht selbst bestimmen, was ich tun oder lassen will - aber habe
bisher stets Arbeiten getan, die fiir andere und auch fiir mich sinnvoll und wert-
voll waren.“ Fiir die Gestaltung einer guten Freundschaftsbeziehung konnen die
nachfolgenden Fragen helfen.

Ist die Beziehung offen fiir andere oder ist sie exklusiv?

Damit meine ich Folgendes: Eine exklusive Liebesbeziehung besteht darin, mit
einem anderen Menschen eine auf Dauer angelegte Lebensgemeinschaft zu bil-
den. In der romantischen Version heif$t das: ,Nur du und du allein - auf immer
und ewig“. Dagegen bildet man auch mit guten Freund(inn)en keine gemeinsame
Lebensgeschichte, sondern ldsst einander Anteil nehmen und gibt Anteil an der
eigenen Lebensgeschichte. Man wird immer mehr fihig zu bedeutungsvollen Be-
ziehungen und gestaltet sie der eigenen Lebenswahl entsprechend.

Hilft die Beziehung, in der gewdhlten Lebensform zu wachsen, oder bringt
sie davon ab?

Mit diesem Kriterium meine ich nicht, dass es darum geht, sozusagen eine Ko-
sten-Nutzen-Analyse der eigenen Beziehungen und Freundschaften anzustellen,
etwa nach dem Motto: wie viel Energie muss ich investieren und was kriege ich
dann dafiir heraus? Gemeint ist vielmehr, dass man sich fragt und erspiirt, ob
neue Kontakte einen davon abbringen oder eine Hilfe sind, die eigene Lebens-
form vertiefter zu leben und zu gestalten. Lasst und macht eine Beziehung frei

182



Beziehungen von Seelsorger(inne)n

oder engt sie ein? Gott ist ein Gott, der zur Freiheit befreit. So wie die christliche
Botschaft nicht dazu da ist, neue Lasten aufzulegen, sondern von den alten zu
befreien, ist es sehr kldrend hinzuschauen, ob eine Freundschaft zu mehr Freiheit
fihrt oder Freiheit einschrankt.

Fordert die Beziehung das Suchen nach Gott oder behindert sie es?

Diese Frage ist wohl die subtilste, weil die Gottesbeziehung nicht so leicht , greif-
bar“ ist wie menschliche Kontakte. Ich lasse dazu Ignatius von Loyola in der
Sprache und Bilderwelt seiner Zeit zu Wort kommen:’ ,Es ist Gott und seinen
Engeln eigen, in ihren Regungen wahre Frohlichkeit und geistliche Freude zu
geben, indem sie alle Traurigkeit und Verwirrung, die der Feind herbeifiihrt, ent-
fernen. Und diesem ist es eigen, gegen die Frohlichkeit und geistliche Trostung

zu streiten, indem er Scheingriinde, Spitzfindigkeiten und standige Trugschliisse
anwendet“. Und er fithrt weiter aus: ,,Es ist dem bosen Engel eigen, der Gestalt un-
ter einem Lichtengel annimmt, bei der frommen Seele einzutreten und bei sich
selbst hinauszugehen; namlich gute und heilige Gedanken zu bringen, wie es die-
ser gerechten Seele entspricht; und danach bemiiht er sich allméhlich, bei sich
hinauszugehen, indem er die Seele zu seinen verborgenen Tauschungen und ver-
kommenen Absichten zieht“. Manchmal sieht etwas anfangs recht gut aus; wenn
wir uns aber unreflektiert darauf einlassen, dann landen wir bisweilen da, wo wir
gar nicht hin wollten. In einer Freundschaft wird es gut sein, immer wieder zu
uberpriifen, ob etwas trotz eines guten Anfangs der ,Seele den Frieden wegnimmt
und zu etwas weniger Gutem hinfiihrt“. Fiir die konkrete Anwendung rit Ignatius,
die Abfolge von inneren Regungen und Gedanken zu beobachten: ,,Und wenn der
Anfang, die Mitte und das Ende alles gut ist, zu allem Guten hingeneigt, dann ist
dies ein Kennzeichen des guten Engels. Doch wenn es bei der Folge der Gedanken,
die er bringt, bei irgend etwas BOsem endet oder das ablenkt oder weniger gut ist,
als was die Seele sich vorher zu tun vorgenommen hatte, oder die Seele schwicht
oder beunruhigt oder verwirrt, indem es ihr ihren Frieden, ihre Stille und Ruhe,
die sie vorher hatte, wegnimmt, so ist dies ein deutliches Kennzeichen, dass es
vom bdsen Geist herkommt, dem Feind unseres Nutzens und ewigen Heils“.

Ist die Beziehung transparent fiir Dritte oder muss sie verheimlicht werden?
Die grof3e spanische Mystikerin Teresa von Avila gibt als Kriterium an: ,Tue nie
etwas, das du nicht vor jedermann tun kannst.“ Wenn eine Freundschaft geheim
gehalten werden muss und ein/e Zolibatédre(r) den/die Freund(in) nicht in seine
sonstigen sozialen Beziige hinein nehmen kann, dann ist das ein einigermafien
sicheres Anzeichen dafiir, dass mit der Freundschaft irgendetwas nicht stimmt.

7 Geistliche Ubungen 329, 332, 333, in: Ignatius von Loyola, Griindungstexte der Gesellschaft Jesu.
Ubers. von P. Knauer (Deutsche Werkausgabe; 2). Wiirzburg 1998.

183



Reflexion

Beachtet die Beziehung die jeweiligen sozialen Realitdaten?

Es mag sehr romantisch scheinen, sich tiber alle sozialen Realitdten und Konventi-
onen hinwegzusetzen. Aber wer einigermafien mit Urteil und Vernunft ausgestat-
tet ist, wird in der Gestaltung seiner Freundschaften und insbesondere in ihrer
offentlichen Sichtbarkeit die sozialen Realitdten des entsprechenden Kulturkreises
beachten. Z.B. mag eine herzliche Umarmung in einem Umfeld und Kontext wun-
derbar passend sein, bei einem anderen Anlass aber fiir Unterstellungen und Miss-
deutungen sorgen.

Ein lebenslanger Prozess: von Jesus lieben lernen

In der Gestaltung von Beziehungen kdonnen wir uns an der Person Jesu ausrichten.
Jesus kannte keine Berithrungsiangste. Er war fahig zu tiefen Gefiihlen und driickte
sie differenziert und situationsangemessen aus. Fiir Jesus gab es auch keinen Wi-
derspruch zwischen der Liebe zu Menschen und der Liebe zu Gott. Aus unserer
menschlichen Sicht mégen wir vielleicht annehmen: je mehr wir Gott lieben, de-
sto weniger Platz wire in unseren Herzen fiir die Liebe zu einem Menschen oder zu
den Menschen - oder umgekehrt: wenn wir einen Menschen aus ganzem Herzen
liebten, wére da immer weniger Platz fiir Gott.

In der Sichtweise Jesu trifft genau das Gegenteil zu. ,,Du sollst den Herrn, dei-
nen Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit all deinen Gedan-
ken (...) du sollst deinen Nachsten lieben wie dich selbst“ (Mt 22,37.39), sagt er
seinen Jiingern: Gottes- und Nédchstenliebe durchdringen sich und interpretieren
sich gegenseitig, ohne in eins zu fallen. Sie sind ,,unvermischt und ungetrennt“.
So lebte Jesus bei vielen Gelegenheiten. Er ldsst sich beriithren und beriihrt und
spurt, wie dabei ,eine Kraft von ihm ausstromt“ (Mk 5,30). Er belehrt die Kinder-
vertreiber eines Besseren (Mk 10,13-16). Er nimmt bei der Hand (Mk 5,41). Er be-
rithrt einen anderen mit einem Teig aus Speichel (Joh 9,6). Er lédsst sich salben (Joh
12,1-11). Er wischt die Fiie (Joh 13,1-20). Er sucht am Olberg die Nihe seiner
Junger (Mk 14,32-42). Er ldsst seine Wunden beriithren (Joh 20,27). Er haucht die
Jinger an (Joh 20,22). Er hat beim Friedensgrufd die anderen ja wohl umarmt (Lk
24,36). Seine Liebe ldsst frei und fithrt in die Freiheit: ,Wollt auch ihr gehen?“ (Joh
6,67), fragt er seine Jiinger.

Eine eindrucksvolle und anrithrende biblische Geschichte dazu ist die Begeg-
nung des auferstandenen Christus mit Maria von Magdala (Joh 20,11-18). Offen-
bar will Maria den Auferstandenen fiir sich allein behalten. ,,Halte mich nicht
fest“, sagt Jesus zu ihr, und nicht, wie es in manchen alten Ubersetzungen hief3:
,rihr mich nicht an“ oder ,beriihre mich nicht“. Es geht eben nicht darum, dass
sie ihn nicht bertihren diirfte. Was sie lernen muss, ist vielmehr: Liebe ldsst frei!

In dem Moment, wo sie versucht ist, zu klammern, muss sie lernen, dass wirkliche
Liebe ein Kind der Freiheit ist. Dann geht sie zu den Jiingern und verkiindet: ,Ich

184



Beziehungen von Seelsorger(inne)n

habe den Herrn gesehen®. Liebe ist fruchtbar - hier in der Weise, dass sie trosten-
de, heilende und Hoffnung gebende Auswirkungen auf andere Menschen hat.

Jesus ist — nicht nur, aber auch - ein zdrtlicher Mann, der ein Herz fiir seine
Mitmenschen hat. Sein Umgang mit den Randgruppen und Ausgestof3enen der
Gesellschaft, aber auch sein Umgang mit den Frauen in der Bibel zeigen, dass
Gott den Menschen zdrtlich-liebevoll zugetan ist. Dies ist die Grundidee der
schon in der frithen Kirche entstandenen, aber dann vor allem in der katho-
lischen Tradition praktizierten Herz-Jesu-Frommigkeit.

Es bleibt fiir alle in der Seelsorge Tatigen - nicht nur fir die zolibatédr lebenden
Seelsorger(innen) - Aufgabe und Herausforderung, menschliche Ndhe sowohl in
asymmetrischen wie in symmetrischen Beziehungen zuzulassen und zu gestal-
ten. Fiinfmal wird im neuen Testament der ,heilige Kuss“ erwdhnt. ,,Griif3t ei-
nander mit einem heiligen Kuss“ - so beendet Paulus etwa den zweiten Brief an
die Korinther (2 Kor 13,12) und schreibt eben nicht: , Grif$t einander mit dem
heiligen Hindeschiitteln“. Und der erste Petrusbrief endet: ,Griifdt einander mit
dem Kuss der Liebe“ (1 Petr 5,13). Dass solches in der Kirche irgendwann wieder
moglich und nicht auf die Dauer verpont sei oder unter Generalverdacht steht, ist
zu hoffen und zu wiinschen.

185



