
1	 Im Apostolischen Schreiben Evangelii Gaudium Nr. 288. – Dieser Artikel ist die überarbeitete Fassung 
eines Kapitels aus H. Kügler, Neuer Mut zur Zärtlichkeit in Beziehung, Freundschaft und Seelsorge (Igna­
tianische Impulse Bd. 65). Würzburg 2014.

2	 Radio Vatikan am 6.2.2013: „Beim Vorgehen gegen sexuellen Missbrauch durch Kleriker will der 
Vatikan seine ‚Null-Toleranz-Politik‘ fortführen; die Sorge um die Opfer soll dabei weiter im Zentrum 
stehen. Das hat der neue vatikanische Missbrauchsbeauftragte Robert Oliver am Dienstagabend bei 
einer Konferenz in der päpstlichen Universität Gregoriana in Rom unterstrichen.“

Hände weg“ oder „Revolution der zärtlichen 
Liebe“?
Nähe und Distanz in Beziehungen von Seelsorger(inne)n

Sich begegnen: distanziert oder nah, zärtlich oder ängstlich? Im Beruf und privat 
stellen sich diese Herausforderungen. Wie gestalten wir alle – und besonders die 
in der Seelsorge Tätigen – in guter Weise menschliche Nähe in unterschiedlichen 
Beziehungen? „Grüßt einander mit einem heiligen Kuss“ (2 Kor 13,12) konnte 
der Apostel Paulus sagen und Papst Franziskus spricht von der „Revolution der 
zärtlichen Liebe“1. 

Nach der Missbrauchsdebatte in der deutschen Kirche in den vergangenen 
Jahren stellen sich diese Fragen neu, weil viele Menschen fundamental verun­
sichert sind. Engagierte Gemeindemitglieder fragen sich, ob sie ihre Kinder 
überhaupt noch in kirchliche Schulen und Internate schicken oder Priestern in 
der Kinder- und Jugendarbeit anvertrauen können. Priestern und kirchlichen 
Mitarbeiter(inne)n geht es ebenso: Können sie Schutzbefohlenen noch unbefan­
gen begegnen? Dürfen sie Kindern und Jugendlichen gegenüber Nähe und Zu­
wendung körperlich ausdrücken? Dürfen sie Kinder trösten, wenn sie weinen, 
sie auf den Schoß oder in den Arm nehmen, wenn sie traurig sind? In der Kirche 
herrscht mittlerweile eine „Null-Toleranz-Politik“:2 Berührungen, Streicheln, erst 
recht Zärtlichkeiten sind absolut tabu; man darf mit Kindern und Schutzbefohle­
nen nicht mehr allein in einem Zimmer sein.

„

175

Beziehungen von Seelsorger(inne)n

Hermann Kügler SJ | Leipzig

geb. 1952, Ordenspriester, Pastoralpsychologe, Lei­
ter der „Orientierung Leipzig“

hermann.kuegler@jesuiten.org



3	 KNA-Meldung vom 29.11.2013.
4 	 Nachrichten von Radio Vatikan vom 10.12.2013 und 6.3.2014.

Aber geht mit solch rigiden Reglungen nicht auch viel Wertvolles verloren? 
In einem Kurs für Berufsanfänger(innen) im kirchlichen Dienst berichtet ein 
junger Kaplan, er getraue sich nicht mehr, mit Kindern und Jugendlichen ins 
Zeltlager zu fahren, weil er sich nicht dem Verdacht aussetzen wolle, sich unan­
gemessen zu verhalten. Ähnliche Verunsicherungen bestehen für Priester und 
Seelsorger(innen) auch bei der Gestaltung persönlicher freundschaftlicher Bezie­
hungen: Was geht und was geht nicht? Was passt und was ist unschicklich?

Wenn Menschen nur die optimale Distanz suchen und die optimale Nähe ver­
meiden, droht Einiges verloren zu gehen, was wertvoll ist. Als gelungenes Beispiel 
für eine menschenfreundliche, leibhaftige und zärtliche Seelsorge kann Papst 
Franziskus gelten. In seiner Antrittspredigt am 19. März 2013 zu Beginn seines 
Pontifikates ermutigte er die Menschen, die ihm auf dem Petersplatz in Rom und 
weltweit in den Medien zuhörten: „Das sich Kümmern verlangt Güte, es verlangt, 
mit Zärtlichkeit gelebt zu werden.“ Und er forderte auf: „Wir dürfen keine Angst 
haben vor der Zärtlichkeit!“ Bei einem Empfang für 120 Mitglieder der Vereini­
gung männlicher Ordensoberer im Herbst 2013 betonte er die große Bedeutung 
der Orden für das Leben der katholischen Kirche und die Weitergabe des Glau­
bens. Die Orden müssten jede Art von Heuchelei und Klerikalismus vermeiden, 
so der Papst. Die spirituelle Bildung von Ordensangehörigen habe dabei das Ziel, 
„Ordensleute zu formen, die ein zärtliches Herz haben, und keines, das vom Essig 
sauer geworden ist“3. Zärtlichkeit, tenerezza: Franziskus greift immer wieder das 
Wort auf, das er in seiner Predigt bei der Amtseinführung mehrmals genannt hat. 
Der mächtige Gott habe „keine Angst vor der Zärtlichkeit“. Ein/e Seelsorger(in) 
müsse weinen, kämpfen und streicheln können. Im Blick auf Kinder, Alte und 
Kranke fragt er die Priester seiner Diözese: „Streichelst du sie, oder schämst du 
dich, einen Greis zu streicheln?“4

Nähe und Distanz in persönlichen und beruflichen Beziehungen

Aber so einfach ist die Umsetzung in der Praxis wohl nicht. Weil wir Menschen 
und keine Engel sind, ist es klug, immer mit der Heftigkeit menschlicher Gefühle 
zu rechnen, die wir im bürgerlichen Alltag gern verdrängen. Auch der/die Fröm­
mste ist immer wieder und lebenslang mit Phantasien, Gefühlen und Impulsen 
konfrontiert, die er/sie nicht oder nur teilweise mit dem Bild, das er/sie von sich 
selber hat, in Übereinstimmung bringen kann. Damit muss er/sie sich auseinan­
dersetzen und sie in seinen/ihren Lebensentwurf integrieren. Wenn dies nicht 
geht, steht er/sie vor der Herausforderung, bewusst und gewollt auf ihre Befriedi­
gung zu verzichten.

Reflexion

176



Dabei ist zu unterscheiden zwischen symmetrischen und asymmetrischen Bezie­
hungen, also zwischen denen „auf Augenhöhe“ und denen zwischen Ungleichen. 
In der persönlichen Beziehungsgestaltung geht es darum, „emotionale Intimität“ 
zu entwickeln, beruflich sind die jeweiligen fachlichen Standards zu beachten und 
einzuhalten. Von einem tiefenpsychologischen Standpunkt ausgehend, kann man 
auch von Beziehungen sprechen, die nach dem Modell „Eltern – Kind“ zu gestal­
ten sind und von solchen, die wie „Geschwisterbeziehungen“ funktionieren.

Die ersten Beziehungen sind in gewisser Hinsicht einseitig. Eltern gestalten 
idealtypisch die Beziehungen zu ihren Kindern so, dass sie ihnen geben ohne 
die Erwartung, etwas zurückzubekommen. Sie lieben sie idealtypisch nicht we­
gen ihrer Leistungen, sondern um ihrer selbst willen. Kinder sind auch keine 
Partner(innen) ihrer Eltern; und Eltern müssen das Inzest-Tabu, das Abstinenz­
gebot und die Generationenschranke strikt beachten und einhalten. Mit den 
eigenen Eltern machen wir Menschen erste Erfahrungen, wie asymmetrische 
Beziehungen zu gestalten sind. Diese Erfahrungen sind dann im eigenen Leben 
mehr oder weniger hilfreich. Für die Gestaltung erwachsener asymmetrischer 
Beziehungen lernen wir – immer in einer idealtypischen Betrachtungsweise – 
von den Eltern Kooperation, Konfrontation und Auftragsklärung. Wir lernen, in 
Beziehungen den/die andere(n) zu verstehen, zu beachten und zugleich einem 
Handlungskonzept zu folgen und ein professionelles „Setting“ zu etablieren und 
einzuhalten. Noch etwas sehr Wichtiges können wir von ihnen lernen: die Fähig­
keit zur Abstinenz. Darunter verstehe ich das bewusste, reflektierte Zurückstellen 
und Zurückweisen eigener Bedürfnisse in asymmetrischen Beziehungen.

Anderes und genauso Wichtiges lernen wir in Geschwisterbeziehungen. Mit 
Geschwistern, aber ebenso mit Spielkamerad(inn)en und frühen Freund(inn)en 
machen wir erste Erfahrungen von Bindung unter Gleichen, von Liebe und Nähe, 
Kampf, Streit und Sich-Durchsetzen. Wir erleben und erfahren unser Grundbe­
dürfnis, Grenzen zu verschieben und neugierig zu sein, auch Dinge zu erforschen, 
die die Eltern nicht wissen dürfen. Idealtypisch sind wir mit diesen Erfahrungen 
ausgerüstet für die Gestaltung von Beziehungen unter Gleichen, also für Freund­
schaften und Partnerschaften.

Der/Die Seelsorger(in) – ob er zölibatär lebt oder nicht – wird also gut unter­
scheiden, wie er Seelsorgsbeziehungen gestaltet, die von ihrem Wesen her asym­
metrisch sind und sein müssen, und wie er seine/ihre Zuneigung und Gefühle in 
bedeutungsvollen Beziehungen und Freundschaften ausdrückt.

Professionelle seelsorgliche Beziehungen

Die professionelle seelsorgliche Beziehung hat im Vergleich zu einer therapeu­
tischen oder Lebensberatungs-Beziehung einige Besonderheiten. Ein therapeu­

177

Beziehungen von Seelsorger(inne)n



tisches Arbeitsbündnis vollzieht sich in einem dafür vorgesehenen Rahmen und 
zu dafür vorgesehenen Zeiten und verfügt über „Sicherheitssysteme“, die zum 
professionellen Setting notwendig dazugehören. In einer Psychoanalyse z.B. ist 
„alles“ erlaubt, solange man auf der Ebene der Sprache bleibt und sie nicht ver­
lässt. Salopp formuliert: Jede/r Psychoanalytiker(in) weiß, dass jenseits der Kante 
der Couch das Unheil für ihn/sie lauert! Berührungen beschränken sich auf ritu­
alisierte Formen des Händeschüttelns zur Begrüßung und zum Abschied. Auch 
sind die Kommunikationsrollen klar unterschieden. So pflegen Therapeut(in) 
und Patient(in) außerhalb des therapeutischen Settings keine Kontakte auf an­
deren Ebenen, wie z.B. Freizeitkontakte oder gemeinsame Arbeit in beruflichen 
Gremien.

Im Unterschied zum therapeutischen oder beraterischen Setting ist der Rah­
men, in dem Seelsorge stattfindet, meist nicht so klar abgesteckt. Der „klassische“ 
Fall, dass ein Gemeindemitglied auch zum Pfarrer beichten geht, mag in der Rea­
lität so häufig nicht mehr vorkommen. Aber nicht selten ist die folgende Situati­
on: Jemand ist aktiv in einer Pfarrgemeinde, engagiert sich dort in Gruppen und 
Initiativen oder arbeitet im Pfarrgemeinderat oder Kirchenvorstand mit. Aus An­
lass von Eheschließung oder Erstkommunion der Kinder oder Beerdigung eines/
einer Verwandten ändern sich die Kommunikationsrollen. Und wenn ein Pfarrer 
oder ein/e Seelsorger(in) nicht völlig herz- und gefühllos ist, wird er/sie selbstver­
ständlich Anteil nehmen und die professionelle Distanz verlassen.

Hinzu kommt, dass die Unterschiede zwischen einer seelsorglichen Bezie­
hung und guter Kollegialität und Freundschaft faktisch nicht so leicht zu ziehen 
sind und sich das eine aus dem anderen entwickeln kann und entwickelt. Das ist 
solange kein Problem, wie Veränderungen in der Beziehung erkannt werden, be­
sprechbar sind und bewusst vollzogen und gestaltet werden. Leider aber zeigt die 
Erfahrung, dass es immer wieder zu Unklarheiten und auch Grenzverletzungen 
kommt, sei es aus Unkenntnis oder Unreife eines Seelsorgenden, sei es auch, dass 
ein/eine Seelsorger(in) Grenzen bewusst verletzt und einen anderen Menschen, 
der sich ihm/ihr anvertraut, für eigene Zwecke emotional ausbeutet und auch be­
wusst missbraucht.

Wer als Seelsorger(in) mit anderen Menschen zu tun hat, muss sich ausdrück­
lich und bewusst mit sich selbst auseinandergesetzt haben; und das geht leider 
nicht so einfach, als dass es ausreichen würde, dazu Vorlesungen zu hören, Bü­
cher zu lesen und ein einigermaßen gestaltetes Gebetsleben zu führen. Er muss 
nicht nur seine/ihre Werte, sondern auch seine/ihre Bedürfnisse kennen und wis­
sen, wo seine/ihre spezifischen Gefährdungen liegen. Er/Sie muss wissen, was sei­
ne/ihre sexuelle Identität ist und ob er/sie eher durch Personen des eigenen oder 
des anderen Geschlechtes angezogen wird. Für die Gestaltung professioneller 
seelsorglicher Beziehungen wollen die folgenden Hinweise helfen:

Reflexion

178



5	 Hrsg. von der Deutschen Bischofskonferenz, letzte Fassung von 2003, vgl. zur Einbeziehung der Hu­
manwissenschaften bes. Abschnitt 125.

Ich sehe mich und meine Mitmenschen in erster Linie unter dem Aspekt der 
Bereicherung des Lebens, nicht vorrangig unter dem Aspekt der Gefährdung.
Im ersten Buch der Bibel, im Buch Genesis, lesen wir in der Schöpfungsgeschichte 
(Gen 1.2): Als Gott die Welt erschafft, sieht er, dass das, was er tut, „gut“ ist. Als 
er den Menschen schafft, sieht er sogar, dass das „sehr gut“ ist. Und es ist „nicht 
gut, dass der Mensch allein bleibt“. Auf diesem Hintergrund kann ich mich als 
Seelsorger(in) fragen, ob ich meinen Mitmenschen vorrangig als jemanden sehe, 
von dem eine Gefahr ausgeht, oder als jemanden, der mein Leben bereichert und 
dessen Leben ich bereichern kann. Das wird meinen Umgang mit ihm prägen. Ich 
werde mich eher bemühen, gelingende Beziehungen zu entwickeln und zu gestal­
ten, als ängstlich darauf achten, Fehler zu vermeiden.

Ich vermeide entschieden die Versuchung, ein „blutleerer Kirchenbeamter“ 
zu werden.
Priester und Seelsorger(innen) sollen in ihrem Tun und Lassen einen menschen­
freundlichen Gott verkünden, einen zugewandten Jesus repräsentieren und 
von einem lebensspendenden Heiligen Geist erfüllt sein. Dabei ist es wichtig, 
Mittel und Ziel nicht zu verwechseln: Ziel ist es, den Glauben zu bezeugen. Der 
Gott, an den Christ(inn)en glauben, ist nicht verfügbar. Deshalb vertreten gute 
Seelsorger(innen) kein System, sondern ermutigen, Beziehungen aufzunehmen 
und den eigenen Weg zu finden. Ein Mittel auf diesem Weg kann es sein, Jesus 
von Nazareth nicht nur nachzufolgen, sondern ihn im eigenen Leben auch nach­
zuahmen und selber so zu leben, wie er gelebt hat: arm, keusch, gehorsam. Dabei 
ist das Ziel nicht die Ästhetisierung des vollkommenen, selbstentfalteten Men­
schen. Die Kantigkeit von in ihrer Art sehr verschiedenen Menschen scheint mir 
mehr willkommen als ein irgendeinem Ideal angenäherter Kirchenbeamten-Typ: 
immer ausgeglichen, matt und mittelmäßig vor lauter Balance, halbstarr und 
milde vor lauter Aggressionsbewusstheit, stets bemüht, bewusst echt und voller 
Verständnis für alles und jeden. Diese Vision entspricht keiner Grundannahme 
des christlichen Menschenbildes.

Ich setze mich mit mir selbst auseinander mit dem Ziel, menschlich und 
geistlich zu wachsen, auch wenn das schmerzlich ist.
Das Ziel „menschliche Reifung“ muss in der Ausbildung zu seelsorglichen Beru­
fen einen festen Platz haben – wie es etwa in der Rahmenordnung für die Pries­
terausbildung bereits festgeschrieben ist.5 Das umzusetzen bedeutet den Versuch 
einer möglichst realistischen Klärung gerade der unbewussten Motive, Priester 
bzw. Seelsorger(in) werden zu wollen. Soll das Ausbildungsziel Identitätsfindung 

179

Beziehungen von Seelsorger(inne)n



 6	 Vgl. W. Müller, Verschwiegene Wunden. Sexuellen Missbrauch in der katholischen Kirche erkennen und 
verhindern. München 2010.

gelingen, so hat dies Konsequenzen für die Gestaltung der Aus- und Fortbildung: 
Wo ist das „Herz“ des Seelsorgenden festgemacht und was will er/sie im Tiefsten 
wirklich? Das bedeutet, dass angehende Seelsorger(innen) die Konflikte und 
Spannungen in ihrer eigenen Lebensgeschichte soweit bearbeitet haben, dass sie 
andere verantwortlich begleiten können.

Ich sorge lebenslang dafür, immer mehr meine Fähigkeit für Intimität und 
Transzendenz zu entwickeln.
Der Psychotherapeut Wunibald Müller ist überzeugt: Wer psychisch gesund und 
authentisch zölibatär leben will, braucht Erfahrungen von Intimität und Trans­
zendenz und muss dafür sorgen, dass er in diesen beiden Erfahrungsbereichen 
sich beständig weiterentwickelt.6 Dabei meint „Intimität“ beim zölibatär Leben­
den nicht genitale Intimität, sondern die Fähigkeit und Bereitschaft, sich nahe 
stehenden Menschen so zu zeigen, wie er/sie wirklich ist. Das bedeutet, dass er/sie 
seine/ihre Fragen und Unsicherheiten nicht hinter einer vermeintlich professio­
nellen Fassade versteckt. Er/Sie macht anderen keine Angst, sondern schenkt Ver­
trauen und achtet sich und andere. Er/Sie ist fähig, bedeutungsvolle Beziehungen 
aufzubauen und tiefe Freundschaften einzugehen. Daraus ist ersichtlich, dass In­
timität – so verstanden – für alle seelsorglich Wirkenden von Bedeutung ist.

Erfahrungen von Transzendenz wird es ohne ein regelmäßiges und gestaltetes 
Gebetsleben nicht geben. Gebet, Meditation, Kontemplation – sowohl individu­
ell wie in Gemeinschaft – haben vor allen anderen Tätigkeiten für ihn hohe Prio­
rität. Die Zeit, die er/sie dafür aufbringt, wird nicht verknappt oder für anderes 
verwendet. Sein/Ihr Gebetsleben gewinnt für ihn/sie umso mehr an Wichtigkeit, 
je mehr er/sie sich steigenden Anforderungen gegenübersieht.

Ich entwickle meine Verzichtsfähigkeit.
Das Leben sei „Liebe und Arbeit“ und ein Mensch sei psychisch gesund, wenn 
seine Liebes-, Arbeits- und Genussfähigkeit wiederhergestellt sei, sagte vor etwa 
hundert Jahren Siegmund Freud. Zu ergänzen ist die Fähigkeit zu verzichten. 
Diese Fähigkeit ist die Rückseite der Münze, auf deren Vorderseite Freiheit steht. 
Jede/r Student(in) weiß spätestens nach dem ersten Semester: Wenn er/sie mor­
gens nicht aus den Federn und abends nicht aus der Kneipe kommt, muss er/sie 
recht bald der Tatsache ins Auge schauen, die Examina nicht bestehen zu können. 
Ohne die Fähigkeit zum Verzicht gelingt Freiheit nicht und gelingt auch ein zöli­
batäres Leben nicht. Wer eine tragfähige und belastungsfähige Lebenskonzeption 
und -form gefunden und gewählt hat, wird sich also Situationen schaffen (müs­
sen), in denen diese Lebensform realisiert werden kann, und nicht Situationen, 

Reflexion

180



die ihr zuwiderlaufen. Dass das auch hart und schwierig sein kann, ist ganz klar 
zu sehen und nicht zu verschleiern oder zu leugnen.

Ich bin mutig und phantasievoll in der Gestaltung von Beziehungen und ih-
ren Ausdrucksformen.
Die Vorsichtsmaßnahmen, die als Folge der Missbrauchsfälle inzwischen akzep­
tiert und etabliert sind, sind richtig und wichtig. Die Herausforderung bleibt je­
doch, die Kirche wieder als einen „Raum“ zu gestalten, in dem Zärtlichkeit und 
Sinnlichkeit einen guten Platz haben. Dort ist Gott anwesend, von dem Thomas 
von Aquin und Bonaventura sagen, dass er über unsere Sinne in unser Leben 
eintritt. In einer guten Beziehung spüre ich, was passt und was nicht. Ich merke 
z.B., ob ich mit einem Scherz oder einem Witz den/die andere(n) verletze oder 
ob er/sie darüber mitlachen kann. Ich spüre, ob eine Umarmung angebracht ist 
oder nicht. Wenn ich mit jemandem in einem guten Kontakt bin, spüre ich, ob 
ich ihm/ihr zu nahe komme, und auch, ob ich zu weit weg von ihm/ihr bin. Ich 
achte darauf und arbeite daran, dass ich meine Vergangenheit kenne und meine 
Zukunft entwickle, dass ich in der Gegenwart handle, mich von der Gleichheit 
untereinander tragen lasse und die Andersartigkeit der anderen akzeptiere, dass 
ich die Chance, voneinander zu lernen, nutze und nicht stehen bleibe, wenn es 
Entwicklungsmöglichkeiten gibt.

Ich pflege die Kunst der Kommunikation und lasse mich in Frage stellen.
Das „Zauberwort“ in jedem menschlichen Umgang, ganz gleich ob in symmetri­
schem oder asymmetrischem, heißt Kommunikation. In einer Beziehung sowohl 
unter Gleichen wie unter Ungleichen wird der/die Seelsorger(in) auch die schwie­
rigen und heiklen Punkte klar ansprechen. Er/Sie weiß ja, dass eine gute Bezie­
hung wie ein stabiles Sicherungsnetz ist, das Abstürze auffängt. Und wenn es sein 
muss, wird er/sie auch einem konstruktiven Streit nicht aus dem Wege gehen.

Kriterien für die Gestaltung persönlicher Beziehungen

Nun ist zu hoffen und zu wünschen, dass der Priester oder der/die Seelsorger(in) 
nicht nur berufliche Beziehungen unterhält, sondern dass ihm/ihr auch persön
liche Freundschaften geschenkt sind. Wie drückt er/sie da seine Zuneigung aus 
und was lässt er/sie besser bleiben? Man kann sich die Beziehungen, die ein 
Mensch lebt, bildlich in vier konzentrischen Kreisen vorstellen. Im innersten 
Kreis ist für jemanden, der/die verheiratet ist, die eigene Familie angesiedelt. 
Man bildet miteinander eine gemeinsame Lebensgeschichte. Der zweite ist der 
Freundeskreis. Im dritten schon mehr äußeren Kreis sind Bekannte und Arbeits­
kolleg(inn)en. Und im vierten und äußersten Kreis findet sich die Öffentlichkeit.

181

Beziehungen von Seelsorger(inne)n



Beim zölibatär Lebenden bleibt der innerste Kreis leer. Er/Sie führt als Zölibatär­
e(r) mit niemandem eine intime Partnerschaft. Manchmal hört man sagen: Bei 
ihm/ihr sei Gott in diesem innersten Kreis zuhause. Ich halte es für Ideologie, 
wenn man sagt, Gott fülle die Lücke aus. Er füllt sie gar nicht aus, sondern er hält 
sie gerade unausgefüllt. Gott ist der tragende Grund aller menschlichen Bezie­
hungen und kein Lückenbüßer für fehlende menschliche Nähe. Es gibt nichts, 
das dem/der Zölibatäre(n) die Abwesenheit eines geliebten Menschen ersetzen 
kann, und man soll das auch gar nicht versuchen; man muss es einfach aushal­
ten. Das mag zunächst sehr hart klingen, aber es ist zugleich ein großer Trost. 
Denn indem die Lücke wirklich unausgefüllt bleibt, verweist sie den/die zölibatär 
Lebende(n) darauf, dass er/sie die Erfüllung, die er/sie sich vielleicht erträumt, 
nirgendwo in dieser Welt finden wird.

Das heißt ganz und gar nicht, dass ein selbstgewähltes zölibatäres Leben nur 
Mühe, Last und schweres Schicksal ist. Ein Ordensmann drückte den positiven 
Wert dieser Lebensform einmal so aus: „Ich habe kein eigenes Haus – aber bisher 
an jedem Ort, an den ich geschickt worden bin, ein Haus gefunden. Ich habe kei­
ne Partnerin an meine Seite und keine Familie und Kinder – aber es gibt Männer 
und Frauen, die mir als kostbare Freundinnen und Freunde geschenkt sind, und 
ich finde Zugang zu den Herzen der Menschen, wie ihn andere nicht finden. Ich 
kann letztlich nicht selbst bestimmen, was ich tun oder lassen will – aber habe 
bisher stets Arbeiten getan, die für andere und auch für mich sinnvoll und wert­
voll waren.“ Für die Gestaltung einer guten Freundschaftsbeziehung können die 
nachfolgenden Fragen helfen.

Ist die Beziehung offen für andere oder ist sie exklusiv?
Damit meine ich Folgendes: Eine exklusive Liebesbeziehung besteht darin, mit 
einem anderen Menschen eine auf Dauer angelegte Lebensgemeinschaft zu bil­
den. In der romantischen Version heißt das: „Nur du und du allein – auf immer 
und ewig“. Dagegen bildet man auch mit guten Freund(inn)en keine gemeinsame 
Lebensgeschichte, sondern lässt einander Anteil nehmen und gibt Anteil an der 
eigenen Lebensgeschichte. Man wird immer mehr fähig zu bedeutungsvollen Be­
ziehungen und gestaltet sie der eigenen Lebenswahl entsprechend.

Hilft die Beziehung, in der gewählten Lebensform zu wachsen, oder bringt 
sie davon ab?
Mit diesem Kriterium meine ich nicht, dass es darum geht, sozusagen eine Ko­
sten-Nutzen-Analyse der eigenen Beziehungen und Freundschaften anzustellen, 
etwa nach dem Motto: wie viel Energie muss ich investieren und was kriege ich 
dann dafür heraus? Gemeint ist vielmehr, dass man sich fragt und erspürt, ob 
neue Kontakte einen davon abbringen oder eine Hilfe sind, die eigene Lebens­
form vertiefter zu leben und zu gestalten. Lässt und macht eine Beziehung frei 

Reflexion

182



7	 Geistliche Übungen 329, 332, 333, in: Ignatius von Loyola, Gründungstexte der Gesellschaft Jesu. 
Übers. von P. Knauer (Deutsche Werkausgabe; 2). Würzburg 1998.

oder engt sie ein? Gott ist ein Gott, der zur Freiheit befreit. So wie die christliche 
Botschaft nicht dazu da ist, neue Lasten aufzulegen, sondern von den alten zu 
befreien, ist es sehr klärend hinzuschauen, ob eine Freundschaft zu mehr Freiheit 
führt oder Freiheit einschränkt.

Fördert die Beziehung das Suchen nach Gott oder behindert sie es?
Diese Frage ist wohl die subtilste, weil die Gottesbeziehung nicht so leicht „greif­
bar“ ist wie menschliche Kontakte. Ich lasse dazu Ignatius von Loyola in der 
Sprache und Bilderwelt seiner Zeit zu Wort kommen:7 „Es ist Gott und seinen 
Engeln eigen, in ihren Regungen wahre Fröhlichkeit und geistliche Freude zu 
geben, indem sie alle Traurigkeit und Verwirrung, die der Feind herbeiführt, ent­
fernen. Und diesem ist es eigen, gegen die Fröhlichkeit und geistliche Tröstung 
zu streiten, indem er Scheingründe, Spitzfindigkeiten und ständige Trugschlüsse 
anwendet“. Und er führt weiter aus: „Es ist dem bösen Engel eigen, der Gestalt un­
ter einem Lichtengel annimmt, bei der frommen Seele einzutreten und bei sich 
selbst hinauszugehen; nämlich gute und heilige Gedanken zu bringen, wie es die­
ser gerechten Seele entspricht; und danach bemüht er sich allmählich, bei sich 
hinauszugehen, indem er die Seele zu seinen verborgenen Täuschungen und ver­
kommenen Absichten zieht“. Manchmal sieht etwas anfangs recht gut aus; wenn 
wir uns aber unreflektiert darauf einlassen, dann landen wir bisweilen da, wo wir 
gar nicht hin wollten. In einer Freundschaft wird es gut sein, immer wieder zu 
überprüfen, ob etwas trotz eines guten Anfangs der „Seele den Frieden wegnimmt 
und zu etwas weniger Gutem hinführt“. Für die konkrete Anwendung rät Ignatius, 
die Abfolge von inneren Regungen und Gedanken zu beobachten: „Und wenn der 
Anfang, die Mitte und das Ende alles gut ist, zu allem Guten hingeneigt, dann ist 
dies ein Kennzeichen des guten Engels. Doch wenn es bei der Folge der Gedanken, 
die er bringt, bei irgend etwas Bösem endet oder das ablenkt oder weniger gut ist, 
als was die Seele sich vorher zu tun vorgenommen hatte, oder die Seele schwächt 
oder beunruhigt oder verwirrt, indem es ihr ihren Frieden, ihre Stille und Ruhe, 
die sie vorher hatte, wegnimmt, so ist dies ein deutliches Kennzeichen, dass es 
vom bösen Geist herkommt, dem Feind unseres Nutzens und ewigen Heils“.

Ist die Beziehung transparent für Dritte oder muss sie verheimlicht werden?
Die große spanische Mystikerin Teresa von Avila gibt als Kriterium an: „Tue nie 
etwas, das du nicht vor jedermann tun kannst.“ Wenn eine Freundschaft geheim 
gehalten werden muss und ein/e Zölibatäre(r) den/die Freund(in) nicht in seine 
sonstigen sozialen Bezüge hinein nehmen kann, dann ist das ein einigermaßen 
sicheres Anzeichen dafür, dass mit der Freundschaft irgendetwas nicht stimmt.

183

Beziehungen von Seelsorger(inne)n



Beachtet die Beziehung die jeweiligen sozialen Realitäten?
Es mag sehr romantisch scheinen, sich über alle sozialen Realitäten und Konventi­
onen hinwegzusetzen. Aber wer einigermaßen mit Urteil und Vernunft ausgestat­
tet ist, wird in der Gestaltung seiner Freundschaften und insbesondere in ihrer 
öffentlichen Sichtbarkeit die sozialen Realitäten des entsprechenden Kulturkreises 
beachten. Z.B. mag eine herzliche Umarmung in einem Umfeld und Kontext wun­
derbar passend sein, bei einem anderen Anlass aber für Unterstellungen und Miss-
deutungen sorgen.

Ein lebenslanger Prozess: von Jesus lieben lernen

In der Gestaltung von Beziehungen können wir uns an der Person Jesu ausrichten. 
Jesus kannte keine Berührungsängste. Er war fähig zu tiefen Gefühlen und drückte 
sie differenziert und situationsangemessen aus. Für Jesus gab es auch keinen Wi­
derspruch zwischen der Liebe zu Menschen und der Liebe zu Gott. Aus unserer 
menschlichen Sicht mögen wir vielleicht annehmen: je mehr wir Gott lieben, de­
sto weniger Platz wäre in unseren Herzen für die Liebe zu einem Menschen oder zu 
den Menschen – oder umgekehrt: wenn wir einen Menschen aus ganzem Herzen 
liebten, wäre da immer weniger Platz für Gott.

In der Sichtweise Jesu trifft genau das Gegenteil zu. „Du sollst den Herrn, dei­
nen Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit all deinen Gedan­
ken (…) du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst“ (Mt 22,37.39), sagt er 
seinen Jüngern: Gottes- und Nächstenliebe durchdringen sich und interpretieren 
sich gegenseitig, ohne in eins zu fallen. Sie sind „unvermischt und ungetrennt“. 
So lebte Jesus bei vielen Gelegenheiten. Er lässt sich berühren und berührt und 
spürt, wie dabei „eine Kraft von ihm ausströmt“ (Mk 5,30). Er belehrt die Kinder­
vertreiber eines Besseren (Mk 10,13–16). Er nimmt bei der Hand (Mk 5,41). Er be­
rührt einen anderen mit einem Teig aus Speichel (Joh 9,6). Er lässt sich salben (Joh 
12,1–11). Er wäscht die Füße (Joh 13,1–20). Er sucht am Ölberg die Nähe seiner 
Jünger (Mk 14,32–42). Er lässt seine Wunden berühren (Joh 20,27). Er haucht die 
Jünger an (Joh 20,22). Er hat beim Friedensgruß die anderen ja wohl umarmt (Lk 
24,36). Seine Liebe lässt frei und führt in die Freiheit: „Wollt auch ihr gehen?“ (Joh 
6,67), fragt er seine Jünger.

Eine eindrucksvolle und anrührende biblische Geschichte dazu ist die Begeg­
nung des auferstandenen Christus mit Maria von Magdala (Joh 20,11–18). Offen­
bar will Maria den Auferstandenen für sich allein behalten. „Halte mich nicht 
fest“, sagt Jesus zu ihr, und nicht, wie es in manchen alten Übersetzungen hieß: 
„rühr mich nicht an“ oder „berühre mich nicht“. Es geht eben nicht darum, dass 
sie ihn nicht berühren dürfte. Was sie lernen muss, ist vielmehr: Liebe lässt frei! 
In dem Moment, wo sie versucht ist, zu klammern, muss sie lernen, dass wirkliche 
Liebe ein Kind der Freiheit ist. Dann geht sie zu den Jüngern und verkündet: „Ich 

Reflexion

184



habe den Herrn gesehen“. Liebe ist fruchtbar – hier in der Weise, dass sie trösten­
de, heilende und Hoffnung gebende Auswirkungen auf andere Menschen hat.

Jesus ist – nicht nur, aber auch – ein zärtlicher Mann, der ein Herz für seine 
Mitmenschen hat. Sein Umgang mit den Randgruppen und Ausgestoßenen der 
Gesellschaft, aber auch sein Umgang mit den Frauen in der Bibel zeigen, dass 
Gott den Menschen zärtlich-liebevoll zugetan ist. Dies ist die Grundidee der 
schon in der frühen Kirche entstandenen, aber dann vor allem in der katho­
lischen Tradition praktizierten Herz-Jesu-Frömmigkeit.

Es bleibt für alle in der Seelsorge Tätigen – nicht nur für die zölibatär lebenden 
Seelsorger(innen) – Aufgabe und Herausforderung, menschliche Nähe sowohl in 
asymmetrischen wie in symmetrischen Beziehungen zuzulassen und zu gestal­
ten. Fünfmal wird im neuen Testament der „heilige Kuss“ erwähnt. „Grüßt ei­
nander mit einem heiligen Kuss“ – so beendet Paulus etwa den zweiten Brief an 
die Korinther (2 Kor 13,12) und schreibt eben nicht: „Grüßt einander mit dem 
heiligen Händeschütteln“. Und der erste Petrusbrief endet: „Grüßt einander mit 
dem Kuss der Liebe“ (1 Petr 5,13). Dass solches in der Kirche irgendwann wieder 
möglich und nicht auf die Dauer verpönt sei oder unter Generalverdacht steht, ist 
zu hoffen und zu wünschen.

185

Beziehungen von Seelsorger(inne)n


