
 1	 Siehe S. Wendel, „Einung mit Gott“. Mystik und Monismus, in GuL 87/4 (2014), 387–397. 

Geboren aus Gott 
Anmerkungen zum Artikel „Mystik und Monismus“ von Saskia Wendel

Saskia Wendel stellt sich in ihrem Aufsatz1 einer der größten Herausforderungen 
im interreligiösen Dialog: monistisch formulierte mystische Erfahrungen aus 
dem christlichen und außerchristlichen Bereich theologisch zu deuten und auf 
ihre Vereinbarkeit mit dem christlich-theistischen Gottesverständnis zu befra­
gen. Solche mystische Strömungen fordern heraus, denn sie üben durch ihre 
spürbare Authentizität und Gottesunmittelbarkeit heute auf viele Menschen 
eine große Anziehung aus. Es stellt sich aber die Frage, wie sie gewürdigt und an­
gemessen gedeutet werden können, ohne damit die Religionen lediglich zu aus­
tauschbaren Ausdrucksformen des einen Unsagbaren zu machen. Wendel sieht 
neben der pantheistischen und panentheistischen noch eine an Meister Eckhart 
orientierte dritte Deutungsmöglichkeit mystisch-monistischer Erfahrung: ein 
Hervorgehen der Welt aus Gott in „Koinzidenz von Einheit und Unterschieden­
heit“. So verstanden sei der berühmte Satz von Al Halladj „Ich bin Gott“ auch für 
Christ(inn)en annehmbar.

Die Überlegungen Wendels bieten vielerlei Ansatzpunkte zum Weiterdenken. 
Ein Gedanke, auf den Wendel nicht zu sprechen kommt, scheint mir unabding­
bar: Ein stimmiges Zusammendenken monistisch formulierter Gotteserfahrung 
mit dem christlichen Gottesbild kann nur unter Einbeziehung der Trinitätstheo­
logie, Christologie und Pneumatologie gelingen. Die Kategorien des „Theismus“ 
oder der „Personalität“ Gottes allein greifen zu kurz. So möchte ich die Gedan­
ken Wendels aufgreifen, aber in diesem Sinn theologisch weiter differenzieren. 

Zunächst aber eine philosophische Anmerkung: Wendel begründet ihre An­
nahme, dass Schöpfung als „Hervorgehen aus Gott“ zu deuten und damit gött­
lichen Wesens sei, folgendermaßen: „Es gibt also nicht das göttliche Sein auf der 

Andreas Schmidt | München

geb. 1974, Dr. theol., Priester, Spiritual des Priester­
seminars München

andreas.schmidt@priesterseminar-muenchen.de

Reflexion

186



2	 Ebd., 392 [s. Anm. 1].
3	 Ebd., 393 [s. Anm. 1].
4	 Ebd. [s. Anm. 1]

einen Seite und das kreatürliche Seiende auf der anderen Seite. Dies implizierte 
zudem, dass das Absolute durch das Endliche, Geschaffene begrenzt würde.“2 Das 
Problem dieser Schlussfolgerung liegt darin, dass hier absolute und geschaffene 
Wirklichkeit auf einer Ebene gedacht werden, und zwar auf der kontingenten, 
raumzeitlichen – nur so kann die Vorstellung entstehen, die eine werde durch die 
andere Wirklichkeit „begrenzt“. Die absolute Wirklichkeit besteht jedoch in sich 
jenseits jeglicher kontingenter Kategorien – insofern tut auch die Schöpfung als 
Setzung qualitativ anderen (kreatürlichen, nicht-göttlichen) Seins der Vollkom­
menheit des göttlichen Wesens keinen Abbruch oder „begrenzt“ es. Aufgrund die­
ser philosophisch fragwürdigen Voraussetzung besitzt für Wendel die Schöpfung 
aus sich heraus, sozusagen „von Natur aus“, göttliche Qualität. Trinitätstheolo­
gisch wird man jedoch sagen müssen: Dies trifft zunächst nur für den Sohn Got­
tes zu. Er ist das „Ebenbild des lebendigen Gottes“, imago nicht im kreatürlichen 
Sinn, sondern „in ihm ist die ganze Wirklichkeit Gottes, das ganze göttliche Sein 
enthalten, es hat sein ganzes Sein von Gott und ist ihm nicht äußerlich“3, wie 
Wendel (allerdings nicht vom Sohn, sondern von der Welt als Kreatur schreibt). 
Auf den Sohn (nicht auf die Welt aus sich heraus) als „Bild“ treffen auch die wei­
teren Worte Wendels zu: „Doch trotz dieser Einheit ist und bleibt es Bild Gottes, 
und das heißt, es kommt aus Gott, verdankt sich der Setzung durch ihn und steht 
somit in einem Verhältnis radikaler Abhängigkeit von Gott.“4 

„Einheit in Differenz“, „ununterschiedene Unterschiedenheit“, „ein- und das­
selbe Sein“ sind treffende Bezeichnungen für die innertrinitarischen Relationen, 
nicht aber für das Verhältnis Gottes zu seiner Schöpfung – zumindest zunächst 
nicht. Wenn wir allerdings Christologie und Pneumatologie hinzunehmen, kön­
nen wir die von Wendel skizzierten Gedanken wieder einholen. Das Wort ist 
Fleisch geworden, und alle, die es aufnahmen, die an seinen Namen glauben, gab 
er die Macht, Kinder Gottes zu werden (vgl. Joh 1,12–14). Das Johannesevangeli­
um spricht zwar nicht wie Eckhart von der Gottesgeburt in uns, aber davon, dass 
wir aus Gott geboren werden (vgl. Joh 1,13). Diese Geburt geschieht durch das 
Wirken des Geistes (vgl. Joh 3,3–8). Dieses neue Leben ist nun tatsächlich das gött­
liche Leben des ewigen Sohnes. Wir erhalten durch den Geist im Sohn „Anteil an 
der göttlichen Natur“ (2 Petr 1,4). Dieses göttliche Sein ist also nicht schon immer 
von der Schöpfung her gegeben, sondern es ist eine neue Geburt, die durch die 
Inkarnation ermöglicht ist, für die sich der Mensch im Glauben öffnet und die 
durch das Wirken des Heiligen Geistes geschieht. „Weil wir die menschliche Na­
tur teilen, die Er in der Inkarnation angenommen hat, sind wir zu diesem neuen 
Leben fähig. Aber erst durch unsere Entscheidung, die wir als Person treffen, das 
heißt durch unseren Glauben, unsere Annahme des Lebens in der Person Christi, 

187

Anmerkungen zu „Mystik und Monismus“



5	 T. Merton, Die Frohe Botschaft von der Geburt Christi, in: ders., Lieben und Leben. Zürich 1988, 250.

unsere persönliche Antwort auf Seine persönliche und erlösende Liebe, wird un­
ser Menschsein vom lebensspendenden Geist ergriffen und verwandelt. Daher 
wird Christus in unserer Natur geboren, damit wir im umfassendsten Sinne als 
Personen neu geboren werden können.“5 

Was heißt dies nun alles für unsere Ausgangsfrage nach der Versöhnbarkeit 
monistisch formulierter Gotteserfahrung mit dem christlichen Glauben? Wenn 
wir Christus als die Fülle der Offenbarung und unser Eingehen in die trinitarische 
Einheit als Ziel der gesamten Heilsökonomie verstehen, wenn wir ferner davon 
ausgehen, dass der dreifaltige Gott nicht nur innerhalb der sichtbaren Grenzen 
der Kirche am Wirken ist, dann wird es uns nicht verwundern, wenn außerchrist­
liche Gotteserfahrung auf der einen Seite von Erlebnissen tiefer Gotteinung zu 
berichten weiß, diese andererseits aber terminologisch nicht in solchen Katego­
rien beschreibt, wie sie uns aus der Offenbarung des dreifaltigen Gottes bekannt 
sind. „Ich bin Gott“, diesen Satz als einfachsten Ausdruck mystischer Gotteinung, 
der auf den ersten Blick monistisch formuliert scheint, kann der/die Christ(in) 
tatsächlich gelten lassen, wenn er/sie dazu denkt: „durch das Wirken des Geistes 
in Anteilnahme am Leben des Sohnes“. Inwieweit Gott sein göttliches Leben 
auch außerhalb des „ordentlichen Heilswegs“ durch die Kirche schenkt, bleibt 
sein Geheimnis. Damit sollen nicht einfach die mystischen Strömungen aller Re­
ligionen als authentische, wenngleich „anonyme“, christliche Gotteserfahrung 
deklariert werden. Es bleibt – wie in der christlichen Mystik auch – immer die 
Gefahr verfehlter Deutung innerer Erlebnisse. Dennoch bietet eine trinitarische, 
christologische und pneumatologische Deutung eine stimmige Integrationsmög­
lichkeit monistisch formulierter Gotteserfahrung in die christliche Offenbarung, 
die nicht von dem All-Einen und dessen Ausdifferenzierung spricht, sondern von 
Schöpfung, Erlösung und Vergöttlichung. Der christliche Glaube muss daher mo­
nistischen Konzepten der Gotteinung nicht einfach eine Absage erteilen, sondern 
ermöglicht deren volle innere Auflichtung. 

Reflexion

188


