
Mensch, lerne tanzen“
Theologische Blicke auf das Phänomen Tanz 

In ihrer Dankesrede zur Verleihung des Goethepreises, den sie 2008 in Frankfurt 
erhielt, positionierte Pina Bausch, Tänzerin, Choreografin und langjährige Direk­
torin des Tanztheaters Wuppertal, den Tanz zwischen zwei Polen als „etwas kaum 
Fassbares. Er verflüchtigt sich im Augenblick, in dem er erscheint. Und obwohl er 
uns hin- und mitreißen kann, können wir ihn nicht halten. Und gleichzeitig ist 
der Tanz etwas Todernstes. In jeder Sekunde geht es um alles oder nichts“1. Das 
Tanzen charakterisiert sie insofern als ein „todernstes“ Phänomen der Vergäng­
lichkeit und – trotzdem, oder gerade deshalb – als eine Möglichkeit, Leben zu spü­
ren, intensiv und körperlich, sich als bewegendes und somit lebendiges Subjekt 
wahrzunehmen, das auf der Suche ist nach dem eigenen Standpunkt und nach 
der Tiefe des Lebens. Insofern vermag der Tanz vielleicht an dieser existenziellen 
Suche mitzuwirken und daran mitzuarbeiten, dass Leben gelingen kann, wie 
es Bausch in selbiger Rede etwas später formuliert: „Es geht um das Leben und 
darum, für das Leben eine Sprache zu finden.“2 Um das Leben und um die Suche 
nach einer Sprache, die dazu beiträgt, das Leben meistern zu können, geht es 
auch dem christlichen Glauben.

Dennoch: Fallen die Begriffe „Tanz“ zusammen mit „Religion“ oder „Chris­
tentum“, so scheint dies ungewöhnlich, wenn nicht gar befremdlich zu sein, 
denn auf den ersten Blick schließen sie sich eher aus: Lebensfreude, körperlicher 
Ausdruck und lustvolles partnerschaftliches (Tanz-)Vergnügen auf der einen und 
ernsthaftes, geistig-wahrheitssuchendes Streben des Glaubens auf der anderen 
Seite, das – zumindest von seiner geschichtlichen Entwicklung her betrachtet – 

1	 P. Bausch, Dankesrede, in: Pina Bausch. Goethepreis 2008 der Stadt Frankfurt am Main. Frankfurt a.M. 
2009, 21–24, 21.

2	 Ebd., 23 [s. Anm. 1].

„

189

Phänomen Tanz

Mareike Hartmann | Freiburg i.Br.

geb. 1978, Dr. theol., M.A., verheiratet, 3 Kinder,  
wiss. Mitarbeiterin am Lehrstuhl für Fundamental­
theologie der Universität Freiburg

mareike.hartmann@theol.uni-freiburg.de



3	 Vgl. die Film-Homepage – URL: http://www.pina-film.de (Stand: 13.12.2014).
4	 W. Wenders über Pina Bausch, ebd. [s. Anm. 3].
5	 Vgl. P.-I. Villa, Der Tanz der Konstruktionen: Tango und Geschlecht, in: Dies., Sexy Bodies. Eine soziolo-

gische Reise durch den Geschlechtskörper. Wiesbaden 32006, 271–300.

das körperlich-freudenvolle Moment eher abwertet. Ist diese polarisierte Sichtwei­
se jedoch zwingend? Wird sie einem christlichen Glauben gerecht, der mit seiner 
den Menschen mit all seinen Bedürfnissen liebevoll ins Zentrum stellenden Bot­
schaft zu einem gelingenden Leben beitragen möchte?

Tanz als gegenwärtiges Zeit-Phänomen

Es ist ein interessantes und durchaus aufmerksam wahrzunehmendes Signal, 
dass der Tanz momentan in unzähligen Formen und Varianten von einer breiten 
Öffentlichkeit rezipiert und angenommen wird. Vier kurze und ganz unterschied­
liche Schlaglichter auf dieses Phänomen sollen dies veranschaulichen:

1. Der 2011 erschienene, dokumentarisch angelegte und doch künstlerisch 
umgesetzte Film Pina von Wim Wenders, eine Hommage an die zitierte P. Bausch, 
wurde unerwartet zu einem Kassenschlager. Der Film gewann den Europäischen 
sowie den Deutschen Dokumentarfilmpreis 2011 und erhielt 2012 eine Oscar-No­
minierung in der Kategorie Bester Dokumentarfilm.3 Das Interesse an dieser sehr 
authentischen, innigen und anspruchsvollen Form der Tanzpräsentation, die 
Begegnung mit Bauschs Verständnis von tänzerischer „Körper-Kunst“ entspricht 
dem, was der Regisseur selbst dazu sagt: „Erst durch Pinas Tanztheater habe ich 
auf Bewegungen, Gesten, Haltungen, Gebärden, Körpersprache achten gelernt. 
Und diese dadurch erst achten gelernt. Und jedes Mal aufs Neue, wenn ich über 
die Jahre Pinas Stücke gesehen habe, viele zum wiederholten Male, habe ich, oft 
wie vom Donner gerührt, das Einfachste und Selbstverständlichste neu als das 
Bewegendste überhaupt zu sehen gelernt. Welcher Schatz unseren Körpern inne­
wohnt, sich ohne Worte mitzuteilen, und wie viel Geschichten erzählt werden 
können, ohne dass ein Satz gesagt wird.“4

2. Kaum ein Wochenende verstreicht, an dem sich nicht in Städten Menschen 
zu einer Tango-Milonga treffen, in Tanzkellern mit südamerikanischem Flair oder 
im Freien, auf Hinterhöfen oder in Tanzstudios. Tango, insbesondere der Tango 
Argentino, ist zu einer eigenen Subkultur geworden, in der die Tanzenden auf 
genuine Art und Weise ihre Körper erfahren und inszenieren, das partnerschaft­
liche Miteinander erleben und damit, sowie mit ihrer geschlechtlichen Rolle, zu 
spielen vermögen.5 Tango ermöglicht, zumindest am Wochenende aus dem „ver­
kopften“ Alltag auszusteigen und ein emotional-leidenschaftliches Gegenstück 
zu inszenieren, in dem sich die Beteiligten als authentisch und lebendig erfahren.

3. Im Jahr 2004 wurde mit der Dokumentation Rythm Is It! ein weiteres Tanz-
Phänomen filmisch aufgegriffen und 2005 u.a. mit dem Deutschen Filmpreis 

Reflexion

190



6	 J. Fiske, zit. n. A. Mertin, Madonna – Confessions on a Dancefloor, in: M. Keuchen u. a. (Hrsg.), Tanz 
und Religion. Theologische Perspektiven. Frankfurt a.M. 2008, 175–188, 186.

ausgezeichnet. In dem Film geht es um 250 Berliner Schüler und Schülerinnen 
aus eher bildungsfernen Schichten, die gemeinsam mit den Berliner Philharmo­
nikern, unter Leitung des Dirigenten Sir Simon Rattle sowie des Choreografen 
Royston Maldoom, eine eigene Choreografie zu Strawinskys Ballett Le Sacre du 
Printemps erarbeiteten und diese zur Aufführung brachten. Das Projekt machte 
Schule – und seitdem hat es sich in vielen Städten und Kontexten etabliert, mit 
Schulklassen mittels Tanz und dessen vielfältigen Gestaltungsformen zu arbeiten. 
Dabei geht es nicht nur um die eigene Körperwahrnehmung und das Potential an 
Ausdrucksmöglichkeiten, die tänzerisch zu entdecken und zu formulieren sind. 
Vielmehr wird das gegenseitige Wahrnehmen, die Konzentration sowohl auf das 
eigene „tänzerische Selbst“ als auch auf die Mittanzenden zum Erfahrungsraum, 
innerhalb dessen nicht zuletzt die gemeinsame Aufführung zu einem körperlich­
en und sozialen Erlebnis werden kann.

4. Die Pop-Königin Madonna veröffentlichte 2005 ein äußerst erfolgreiches 
Album unter dem Titel Confessions on a Dance floor. Ohne auf die Musik dieser 
Platte eingehen zu wollen, gibt doch bereits der Titel zu denken: Bekenntnisse auf 
der Tanzfläche – damit ist die Verbindung von Tanz und Religion explizit ausge­
sprochen, die Lust und Überzeugung, im Tanzen selbst ein körperliches Bekennt­
nis auszusprechen, oder, wie John Fiske es formuliert: „Die tanzende Frau kontrol­
liert (…) seine [des Körpers; MH] Bedeutung für sie selbst und für andere. Tanz als 
Spektakel, Tanz als Lust für das Selbst, Tanz als soziale Phantasie wird zu einem 
Mittel der Repräsentation.“6 Madonna repräsentiert ein Lebensgefühl unserer 
Zeit, nämlich in und durch den Körper und zur Musik ein gleichsam religiöses 
Statement abzugeben, das nicht mit Worten auszusprechen, sondern vielmehr 
über körperlichen Ausdruck zu formulieren ist.

Was haben nun diese vier Phänomene gemeinsam, was können sie trotz ihrer 
Unterschiedlichkeit über den Tanz als Gegenwartsphänomen aussagen? Zunächst 
einmal geht es in allen Beispielen um den Tanz, der den Körper spür- und wahr­
nehmbar macht, der dem tanzenden Menschen versichert: Ich lebe und lebe 
gern, in diesem einen Moment. Es ist eine existenzielle Erfahrung, die im Tanzen 
anklingt und die Hoffnung auf ein erfülltes Dasein aufgreift; denn wenn Men­
schen sich spüren und Freude, gar Lust am eigenen körperlichen Sein empfinden, 
so ist dies wohl eine der größten Daseinsbejahungen, die innerweltlich gelebt 
werden kann. Zugleich nimmt der Tanz Abstand von durchstrukturierten und 
durchrationalisierten Abläufen. Der Alltag wird durchkreuzt und Zeit und Raum 
in der tänzerischen Bewegung, oftmals zu einem bestimmten Rhythmus oder zur 
Musik, gestaltet. Der Tanz bietet die Möglichkeit, all das nicht allein, sondern in 
Beziehung, in Gemeinschaft zu erleben und wird somit zum Kommunikations­

191

Phänomen Tanz



7	 Diese Aspekte entsprechen auch der von M. Haller durchgeführten Umfrage, was Menschen am Tan­
zen so begeistert, in Kurzform nachzulesen in: M. Haller, „Der einzelne Schritt wird zum Erlebnis“ oder: 
warum tanzt der Mensch? Eine Umfrage, in: Ästhetik und Kommunikation 40 (2009), 97–99.

8	 G. Klein, Das Soziale choreographieren. Tanz im öffentlichen Raum, in: Ästhetik und Kommunikation 
40 (2009), 25–29, 27.

9	 Vgl. C. Wulf, Anthropologische Dimensionen des Tanzes, in: M. Bischof (Hrsg.), Konzepte der Tanzkul-
tur. Bielefeld 2010, 31–43, etwa 38: „Tänze erzeugen Gemeinschaften emotional, symbolisch und per­
formativ; sie sind inszenatorisch und expressiv“.

ort, ohne dass intelligente Gespräche geführt werden müssten. Der körperliche 
Dialog stiftet eine Begegnung, erzeugt ein Gemeinschaftsgefühl, das sich auch 
kulturell niederzuschlagen vermag, und so performativ, d.h. in der Bewegung 
selbst, Identität hervorruft.7 Dabei ist das Besondere, dass im Tanz „Körper und 
Bewegung (…) nicht nur Mittel zum Zweck, sondern zugleich Gegenstand von 
Kommunikation“8 sind. Dieser Aspekt macht die gegenwärtige Attraktivität des 
Tanzens aus: Es trägt nicht nur zur Prägung der eigenen Identität bei, sondern 
vermittelt ein Gemeinschaftsgefühl,9 das Menschen heute – zurückgeworfen auf 
die eigene Subjektivität und der Freiheit ausgesetzt, sich selbst entwerfen und 
sinnvoll gestalten zu müssen – vielleicht mehr denn je ersehnen.

Dass der Tanz als gesellschaftlich breit rezipiertes Phänomen auftritt, dass die 
Suche und Sehnsucht nach einem erfüllten Augenblick, nach der „Leichtigkeit 
des Seins“ – denn wo, wenn nicht im Tanzen, ließe sich der Versuch unterneh­
men, die Erdenschwere in Schwerelosigkeit zu wandeln – und nach gemeinsam 
geteilter, sinnvoller Existenz gerade im Tanzen ein Ziel findet, geht aus den ge­
nannten und zahlreichen anderen Beispielen hervor. Und es zwingt geradezu, 
dies eben nicht nur auf der rein deskriptiven Ebene abzuhandeln, sondern tiefer 
nach dem Wesen des Tanzes und seiner Implikationen für unser Heute zu fragen.

Tanz im Christentum 

Pina Bauschs Aussagen, und noch wesentlich eindrücklicher ihre zahlreichen 
Stücke, geben trotz ihres keinesfalls christlich intendierten Hintergrundes auch 
theologisch zu denken: Stets ist das Leben der Dreh- und Angelpunkt alles tänze­
rischen Geschehens. Im Tanzen versucht Bausch, dem flüchtigen, vergänglichen 
Dasein und allem, was es ausmacht, nachzuspüren – letztlich thematisiert jede 
ihrer Choreografien auf besondere und eigene Weise die Sehnsucht nach einem 
Sinn, der das Leben umfängt, und nach einem Freiwerden von allen das Leben 
so schwer machenden Bedingtheiten. Dies sind Aspekte, die auch für den christ­
lichen Glauben wesentlich sind, der versucht, mit existenziellen Fragen umzuge­
hen, ohne gleich auf alle Lebensfragen und -nöte eine Antwort geben zu können.

Im Spannungsverhältnis zwischen Lebensbejahung und Lebensbewältigung 
einerseits und dem Scheitern und Verzweifeln andererseits stehen der Tanz bzw. 
das Tanzen bereits in biblischen Zeiten. Auch wenn das Tanzen im christlichen 

Reflexion

192



10	 Vgl. H. Kuhlmann, „Wir haben euch aufgespielt, und ihr habt nicht getanzt.“ Tanzfeindschaft und 
Tanzfreundschaft in der christlichen Religion, in: M. Keuchen, Tanz und Religion, 215–234, hier: 215f. 
[s. Anm. 6]. Sie macht allerdings zugleich deutlich, dass die kritische Position der reformatorischen 
Theologen gegenüber leiblich-sinnlichen Praktiken verständlich sei, wenn man die auf Äußerlichkeit 
und zur Schau getragenen Frömmigkeitsformen ihrer Zeit in den Blick nimmt.

11	 Vgl. etwa V. Saftien, Vom Totentanz zum Reigen der Seligen. Eine christliche Kulturgeschichte des 
Tanzes, in: Berliner Theologische Zeitschrift 8 (1991), 2–18, hier: 3ff.

Kontext oftmals eher einem Generalverdacht ausgesetzt war – besonders im pro­
testantisch-pietistischen Raum, wo sowohl Körper, körperliche Betätigung als 
auch das Gefühl von Lust eher negativ konnotiert waren10 –, so spricht doch die 
Bibel an vielen Stellen eine andere Sprache.

Zunächst stellt das Tanzen, in verschiedenen alttestamentarischen Büchern, 
einen Ausdruck von Freude dar, von festlicher Dankbarkeit und gemeinsamer Fei­
er: Wenn etwa Miriam nach dem gelungenen Durchzug durch das Rote Meer und 
der Errettung des Volkes Israel ihre Pauke in die Hand nimmt, singt und tanzt (Ex 
15,20f.), so ist dies ein existenzielles dankbares Feiern, bei dem der ganze Körper 
mit allen Sinnen das Lob Gottes ausdrückt. Auch König David tanzt voller Freude 
um die Bundeslade (2 Sam 6); da ihm auch der Psalter zugeschrieben wird, kom­
men hier Dichtung, Musik und Tanz in einer Person zusammen und weisen auf 
eine eindeutig positive Wertschätzung des Tanzens hin, das gottgefällig ist und 
auch kultisch eingebunden werden kann.11 Selbst das weise Buch Kohelet spricht 
davon, dass es eine „Zeit für den Tanz“ gebe (Koh 3,4), die der Zeit des Klagens 
gegenübergestellt wird – deutlicher kann der Akzent des Freudengehalts kaum 
herausgestellt werden. 

Die Bibel kennt aber auch den Missbrauch des eigentlich freudenvollen Tan­
zes, der Schaden anrichten kann, sobald er zu falschen Zwecken eingesetzt wird: 
Der Tanz um das goldene Kalb, der gleichsam als „Prototyp“ für den Götzendienst 
steht (Ex 32,19), oder der Tanz der Baalspropheten (1 Kön 18,26ff.) zeigen deut­
lich eine negative Konnotation. Tanz und ein falscher Kult, der sittenlos ist und 
nicht mehr zum wahren Gott führt, gehen hierbei eine Liaison ein, und der nega­
tive Impetus des Tuns geht so auf die tänzerisch-körperliche Bewegungsform über. 

Deutlich abgewertet wird der Tanz im Neuen Testament, wenn beispielsweise 
Salome ihren verführerischen Tanz darbietet, der schließlich zur Enthauptung 
Johannes des Täufers führt (Mk 6,22ff). Dennoch wird ihm zugleich eine kind­
liche und damit dem Himmelreich nahestehende Freude zugeschrieben, wenn 
Jesus in einem Gleichnis auffordert, zur Musik – wie die Kinder – zu tanzen (Mt 
11,17). Zusammenfassend kommt dem Tanzen also biblisch wohl eher eine po­
sitive Wertschätzung zu, weil er Freude – bis hin zur eschatologischen Vorfreu­
de – körperlich-sinnlich auszudrücken vermag und so der göttlichen Botschaft 
nahekommt, die dem Menschen die Hoffnung auf leibliche Erfüllung vermittelt. 
Wann immer das Tanzen eine negative Einbettung erfährt, geht es dabei um den 
falschen, missbrauchten Tanz, der gerade nicht auf diese Hoffnungsbotschaft hin 

193

Phänomen Tanz



12	 Ebd., 7 [s. Anm. 6].
13 	Johannes Chrysostomus, zit. n.: T. Berger, Liturgie und Tanz. Anthropologische Aspekte, historische Da-

ten, theologische Perspektiven (Pietas Liturgica; 1). St. Ottilien 1985, 25.
14	 Vgl. H. Kuhlmann, „Wir haben euch aufgespielt, und ihr habt nicht getanzt.“, 221ff. [s. Anm. 10].
15 Vgl. V. Saftien, Vom Totentanz, 9ff. [s. Anm. 10].
16	 G. Fermor, Tanz, II. Praktisch-theologisch, in: TRE 32 (2001), 647–655, 649.

ausgerichtet ist, sondern davon wegführt und sowohl dem Menschen als auch 
Gott nicht gerecht wird.

Interessant ist es angesichts dieses Befundes dann aber doch, dass in der Ge­
schichte des Christentums der Tanz zunehmend abgewertet und mit dem „Ge­
ruch der Häresie“12 verbunden wurde. Dies tritt bereits bei den Kirchenvätern auf, 
z.B. bei Johannes Chrysostomus, der im 4. Jh. kategorisch urteilt: „Wo eben ein 
Tanz ist, da ist der Teufel mit dabei.“13 Die Theologin Helga Kuhlmann führt ins­
gesamt vier Begründungskomplexe an, die ihrer Meinung nach besonders für die 
christlich-theologische Ablehnung des Tanzes verantwortlich sind: Zum einen 
sei dies die bis ins 20. Jh. zu verfolgende und, zumindest in Teilen, leibfeindliche 
Auslegung des Christentums; die Seele wird dort vom Körper abgespalten, der 
Körper zum „Feind“ erklärt und somit auch unweigerlich körperlich-sinnliche 
Äußerungen, die ja gerade das Wesen des Tanzes ausmachen. Zum anderen stehe 
der Tanz für fremde, dem christlichen Gott diametral gegenüberstehende Religi­
onen oder könne sogar, so das dritte Argument, Ausdruck des Bösen schlechthin 
sein – wie es etwa bei Johannes Chrysostomus anklingt. All dies sind selbstredend 
Abwertungen, die den Tanz höchst verdächtig erscheinen lassen, da er dem „An­
deren“ Tür und Tor öffnet, nicht mehr kontrollierbar und damit, so die Deutung, 
gotteslästerlich sei. Dies führt zur vierten Begründungsfigur: Tanzen könne mit 
Rausch und Ekstase verbunden werden, die ihrerseits nun wieder mit der Leib­
feindlichkeit und einem höchst verwerflichen „Ausschalten“ der vernünftigen, in 
sich ruhenden Seele zu tun haben.14

Diese mehrdimensionale, religiös motivierte Abwertung kulminiert schließ­
lich in Darstellungen des Totentanzes: Alle Menschen, gleich welchen Standes, 
werden im Sog des mitreißenden Tanzes des Todes diesem zugeführt und sind un­
weigerlich an die verhängnisvollen, da körperlichen Stricke des Todes gebunden. 
Dieser grausamen und düsteren Tanz-Vorstellung, die als Warnung, als memento 
mori vor Augen stehen soll, kann schließlich nur noch ein „Reigen der Seligen“ 
im Paradies gegenüber stehen, die Vorstellung eines jenseitig ausgerichteten Tan­
zes, der ewige Ruhe, Harmonie und eschatologische Vollendung ausstrahlt.15

Dieses Bild weist sehr anschaulich in die Richtung, in der allein der Tanz in 
der Folgezeit noch in einem christlich-kirchlichen Kontext auftauchen darf, und 
zwar in einem symbolischen bzw. spiritualisierten Sinne: Das Tanzen bleibt eine 
reale Tatsache, wenngleich eine „marginalisierte und domestizierte“16. Immer 
dann, wenn der Tanz in religiöser Hinsicht erwähnt und integriert wird, steht er 
nicht als Faktum, sondern als Verweis für etwas Höheres oder das Irdische Über­

Reflexion

194



17	 „Im Tanz dämmert die Erkenntnis des sich bewegenden und dadurch die Welt bewegenden Gottes. 
(…) Gott bewegt sich (…) Und Er setzt uns auf dieser Erde in Bewegung.“ G. van der Leeuw, Vom Heili-
gen in der Kunst. Gütersloh 1957 (Amsterdam 1932), 84.

steigendes. Das wahre, gottgefällige Tanzen wird schlussendlich in den Himmel, 
ins Jenseitige verlegt; erst dort, so der Impetus, könne der Mensch in neuer Leib­
lichkeit und im Verbund mit den Engeln zum Lobe Gottes tanzen und so seiner 
eigentlichen Bestimmung nachkommen.

Tanz als theologische Herausforderung

Wie lässt sich diese sehr ambivalente Sicht auf den Tanz, dessen „verdächtige“ 
Seite zumindest in religiös-christlicher Hinsicht immer noch nachwirkt, mit den 
vielfältigen, den Tanz gleichsam suchenden Phänomenen unserer Zeit zusam­
menbringen? Wie kann oder vielmehr muss sich eine (christliche) Theologie dazu 
positionieren, wenn sie das gelebte Leben in den Blick nehmen möchte und die 
Sehnsucht der Menschen, die dieses Leben zu meistern haben? Will die Theolo­
gie gesellschaftlich anschlussfähig und aktuell bleiben, will sie auch weiterhin 
etwas zum Gelingen des Lebens beitragen, dann muss sie bei den Menschen und 
ihren genuinen (Lebens-)Äußerungen ansetzen, achtsam darauf blickend, was 
die Menschen bewegt und beschäftigt. Deshalb macht es Sinn, aus theologischer 
Perspektive auf die beschriebenen Tanz-Phänomene zu blicken. Greifen wir er­
neut Wenders Film Pina auf, der dezidiert „menschlich“ und keinesfalls religiös 
argumentiert, so geht es in all seinen Sequenzen und Tanzstücken um Existenzi­
elles – um die Suche nach dem geglückten, sinnvollen Dasein, in einer ehrlichen 
und authentischen Weise, die nicht „weichspült“ und ausblendet, die das Schei­
tern und die vielen Brüche nicht harmonisch integriert und auflöst, sondern an­
zeigt und auch anklagt. Das Leiden an so vielen Facetten des Lebens ist stets wahr­
nehmbar und hinter allem die große Sehnsucht (eine Tänzerin im Film-Interview 
spricht explizit von „Sehn-Sucht“) nach dem Sinn im Leben, der auch körperlich 
erfahrbar werden will. Das sind Sehnsuchtswege, an denen ebenfalls die Theologie 
anknüpfen muss. 

Der Tanz besitzt in dieser Hinsicht ein besonderes „Kapital“, vermag er doch 
auf ganzheitliche, unmittelbare und intensive Weise diesen (Lebens-)Erfahrungen 
und der eigenen Existenz nachzuspüren. Auch das lässt sich theologisch oder reli­
gionswissenschaftlich begründen, angefangen von schöpfungstheologischen Zu­
sammenhängen, wie sie z.B. bereits 1948 Gerard van der Leeuw in seiner Antholo­
gie zur Kunst konstatiert hat,17 bis hin zu ekklesiologischen oder eschatologischen 
Dimensionen. Damit sind sowohl gemeinschaftsstiftende Impulse und die dem 
Tanz innewohnende kommunikative (Beziehungs-)Qualität gemeint als auch der 
Ausblick auf eine den gesamten Menschen in seiner leiblichen Verfasstheit wert­
schätzende Hoffnungsperspektive, für die das Tanzen nicht nur sinnbildlich zu 

195

Phänomen Tanz



18	 Zur Gefahr einer (unprofessionellen) Vereinnahmung vgl. etwa S. Fopp, Ein Tanz ist ein Tanz. Zwi-
schenbemerkungen über die Gefahr der Instrumentalisierung des Tanzes in der Kirche und Ideen zu neuen 
Entdeckungsmöglichkeiten, in: Wege zum Menschen 55 (2003), 343–352.

19	 J. Neumeier – URL: http://www.hamburgballett.de/d/_passion.htm (Stand: 13.12.2014).

stehen vermag. Unter dieser Perspektive kann Tanzen eine Möglichkeit und der 
Versuch sein, dem Geheimnis des Lebens – oder auch dem eines geglaubten und 
für sinnvoll erachteten Gottes – näher zu kommen und über das Gewahrwerden 
der eigenen Leiblichkeit in der tänzerischen Bewegung diese Hinordnung zu er­
kennen. Nicht von ungefähr spricht der christliche Glaube davon, dass Gott den 
Menschen nach seinem Abbild geschaffen hat und sogar selbst Mensch wurde, 
menschliche und damit körperliche Verfasstheit angenommen und diese somit 
bejaht hat. Gott handelt am und im Menschen, möchte ein Heilwerden und 
Heilsein des ganzen Menschen erreichen und lebensnah über die schweren, hin­
fälligen Seiten dieses vergänglichen Lebens hinweghelfen, ohne sie zu negieren. 
Dies sind Aspekte, die auch im Tanz zum Ausdruck kommen und die er nachzu­
zeichnen versteht: keine Auflösung und kein Übergehen der schwierigen, heraus­
fordernden oder auch gescheiterten Momente, sondern der Versuch, sich diesen 
körperlich zu nähern und sie zu akzeptieren. Und auch der eschatologische 
Impetus kann dann zum Zuge kommen, wenn Tanzen Lebensfreude ausdrücken 
und sein darf, ohne symbolisch aufgeladen werden zu müssen oder dem Gene­
ralverdacht ekstatisch-sinnenfreudiger und damit glaubenswidriger Tendenzen 
ausgesetzt zu sein.

Die Verbindung und im Grunde gleiche Stoßrichtung von „authentischem“ 
Tanzen und christlichem Glauben scheint in letzter Zeit wieder greifbarer gewor­
den zu sein, etwa wenn der Tanz im liturgischen Rahmen auftritt. Wenn dort 
der Mensch mit all seinen ambivalenten Erfahrungen vorkommen soll und darf, 
dann eignet sich der Tanz, professionell und nicht instrumentalisiert, diese Erfah­
rungen körperlich in den (gottesdienstlichen) Raum zu stellen.18 Ein sehr gelun­
genes Beispiel stellt in diesem Zusammenhang etwa die Choreografie John Neu­
meiers zu Bachs Matthäuspassion dar. 1981 wurde sie in Hamburg uraufgeführt 
und gehört dort seitdem zum festen Repertoire. Ausgangspunkt war Neumeiers 
eigener Glaube und die Möglichkeit, diesen im Tanz zu formulieren: „Johann 
Sebastian Bachs Matthäus-Passion hat mich tief betroffen. Seine musikalische 
Gestaltung des Passionsgeschehens und der darin enthaltenen allgemeinen und 
persönlichen Glaubensinhalte hat in mir das Bedürfnis geweckt, eine choreogra­
fische Formulierung dafür zu finden. Ich bin Christ und Tänzer. Mein ganzes 
Leben, Denken und Fühlen ist Tanz, die Choreografie meine eigentliche Spra­
che. Sollte ich nicht versuchen, meine eigenen religiösen Überzeugungen und 
Erlebnisse in ihr auszudrücken und künstlerisch zu gestalten?“19 So wird der Tanz 
für ihn, seine Mittänzer und Mittänzerinnen sowie auch möglicherweise für die 
Zuschauenden zum „Glaubensbekenntnis“, vermag der Tanz, wie gleichermaßen 

Reflexion

196



20	 Ebd. [s. Anm. 19].
21	 K. Lehmann, Die Welt im Spiegel der Kunst als Herausforderung für Kirche und Theologie, in: R. Hoeps 

(Hrsg.), Religion aus Malerei? Kunst der Gegenwart als theologische Aufgabe. Paderborn u.a. 2005, 
15–28, 16.

22	 M. Striet, Krippengeflüster. Weihnachten zwischen Skepsis und Sehnsucht. Ostfildern 2007, 45.

die Musik, ein Versuch werden, dem Geheimnis Gottes auf die Spur zu kommen. 
„Auch Tanz ist ganz konkret, ganz körperlich. Gleichzeitig wird er zum Heraustre­
ten aus Zeit und Geschichte, zur inneren Reflexion und seelischem Zustand: ein 
Ritual, um dem Geheimnis des Übersinnlichen näherzukommen.“20 

Kluger und nachvollziehbarer Weise geben jedoch sowohl Neumeiers Chore­
ografie als auch Bauschs Tanztheater-Stücke keine endgültigen Antworten – das 
wäre weder ehrlich noch möglich. Doch sie fordern ein Verhalten dazu ein, wie 
es im Grunde immer schon die genuine Aufgabe der „wahrhaftigen“ Kunst ist, 
denn auch Tanz ist Teil der Kunst, ein gleichsam körperliches Gesamtkunstwerk. 
„Kunst kann zum Katalysator von Erkenntnisprozessen werden, indem sie das, 
was wir als Welt chiffrieren, in den ihr unverwechselbar eigenen Brechungen 
widerspiegelt und unser vordergründiges Gefüge vermeintlich unverrückbarer 
Wirklichkeits-Definitionen immer wieder fundamental und überaus heilsam in 
Frage stellt.“21 Auch der Tanz stellt in Frage und setzt auf Reaktion und Dialog: 
Als Reaktion fordert er das Nachdenken und Bewusstwerden seiner selbst und der 
eigenen Verhaltensweisen, als Dialog eine (körper-)eigene Antwort auf das jeweils 
bewusst Gewordene ein. 

Dies scheint dem zu entsprechen, was Menschen heute von einer ehrlichen 
Auseinandersetzung mit den vielen Bruchstücken des Daseins erwarten – in ge­
wisser Weise bescheidener und genügsamer, als wenn fertige Antworten gegeben 
und gelehrt würden. Allein die Tatsache, dass solche Fragen präzise angegangen 
und „körperlich“ gestellt werden, ist Herausforderung und Aufgabe genug. Eine 
Theologie, die sich dieser Aufgabe stellt – und das kommt ihr aufgrund der den 
Leib bejahenden Inkarnationsbotschaft sowie der Botschaft von der leiblichen 
Auferstehung genuin zu –, steht somit für ein Glaubenskonzept ein, das bei den 
Menschen und ihren konkreten Sorgen, Nöten und ihrer verständlichen Skepsis 
ansetzt. Sie steht gleichermaßen für einen Gott ein, der das Leben und die (im 
Tanz zum Ausdruck kommende) Lebendigkeit will, der selbst die menschliche 
leibliche Verfasstheit angenommen und damit dieselben leidvollen Brüche ak­
zeptierte, aus Freundschaft und Wertschätzung eben dieses Menschseins heraus; 
sie teilt die Sehnsucht nach einem letztlich geglückten Dasein und „das erstaunte 
Verwundern darüber, dass Gott das Menschsein geteilt hat und dass die Welt viel­
leicht nur dann heil wird, wenn Gott sie von innen heraus – nicht rein geistig, 
sondern in der Konkretheit unserer Existenz – heil macht.“22

Abschließend möchte ich mich nochmals auf den Film Pina und seine Pro­
tagonistin beziehen: Hier überzeugt die Authentizität der Tanzenden wie die 

197

Phänomen Tanz



der Choreografin, die Radikalität der existenziellen Fragen, denen man nicht 
ausweicht, die Ausrichtung und Hoffnung auf einen tieferen Sinn, wenngleich 
er nicht sichtbar und definitiv ist, und schließlich die völlige Präsenz und das 
„Bei-Sich-Sein“ im Moment des Tanzens, trotz allen Wissens um dessen Flüch­
tigkeit. So können sowohl die tanzenden Personen als auch die Zuschauenden 
vielleicht für einen kurzen Moment eine Erfahrung von dem gewinnen, was sich 
als Transzendenz bezeichnen ließe – mehr nicht, aber auch nicht weniger. Der 
Tanz bleibt somit nicht an der ästhetischen Oberfläche verhaftet, sondern lotet 
Tiefen, Abgründe gleichermaßen wie Horizonte aus und bringt sie zur Erzählung. 
Wenn die Tanzenden aus sich herausholen, was bereits in ihnen steckt, und so die 
Spannungen des Lebens auszuhalten, in Körper zu fassen und trotz alledem mit 
einer gewissen Leichtigkeit – der menschlichen Schwere zum Trotz – zu verbinden 
vermögen: Dann eröffnen sich neue Erfahrungsräume, auch für die Theologie.

Reflexion

198


