Jahrestagung AGTS

Heiko Wulfert | Aarbergen-Kettenbach

geb. 1960, Dr. theol., Pfarrer, Mitglied der Evange-
lischen Michaelisbruderschaft

hwulfert@gmx.net

Stile und Dimensionen eucharistischer Frommigkeit
Jahrestagung der Arbeitsgemeinschaft Theologie der Spiritualitat 2014

Eucharistische Frommigkeit hat im Laufe der Kirchengeschichte vielféltige Formen
angenommen. Gegenwadrtig spielt etwa die eucharistische Anbetung in der Spiritu-
alitdt neuer geistlicher Bewegungen eine grofie Rolle. Einige solcher Aspekte eucha-
ristischer Frommigkeit zu studieren, war das Thema der Jahrestagung der Arbeitsge-
meinschaft Theologie der Spiritualitit (AGTS).

In seinem Eroffnungsreferat Der Mensch ist, wie er isst. Eucharistische Frommig-
keit als Mahlkultur wies Michael Rosenberger, ein bekanntes Dictum Ludwig Feuer-
bachs abwandelnd, zundchst auf die sdkulare Mahlkultur zwischen fast food und
Gourmetkiiche hin und stellte die Frage, inwiefern von einer christlichen Mahl-
kultur gesprochen werden kdnne. Zum Stellenwert und den Strukturelementen
(1) der Mahlkultur hielt er fest, dass Essen und Trinken das Gemeinsamste und
zugleich das am meisten vom Eigensein Besetzte sei. Nahrung sei Ressource, die
Konkurrenz auslésen kdnne und stehe zugleich im Zentrum einer Communio des
gemeinsamen Essens. Erst bei Letzterem kdnne man von einer Mahlkultur reden.
Zu ihr gehoren Orte und eine feste Raumstruktur, die Zeiten des Mahles, die seinen
Charakter bestimmen sowie normierte Rituale und Tischsitten. Erndhrung werde
so zum sozialen Totalphdnomen. Ist Erndhrung damit Schliisselmedium sozialer
Beziehungen, so kdnnen die anthropologischen Tiefendimensionen der Mahlkul-
tur beschrieben werden (2). Zu ihren Grundkategorien gehoren Ansehen und Pre-
stige der am Mahl Teilnehmenden, ihre Zugehorigkeit und Verortung. Auch gebe
es den hedonistischen Aspekt von Lust und Wohlergehen. All das sei nétig, um ein
gemeinsames Mahl in Sicherheit und Geborgenheit zu halten. Dies sind jene Kate-
gorien, mithilfe derer R. die Eucharistie als Mahl durchbuchstabiert (3). Mk 14,14
schildere die Vorbereitung des Mahles als herrschaftliches Vorrecht und zeichne
Christus mit dem Prestige des Mahlherrn aus. Die Jiinger erscheinen als das neue
Gottesvolk (Lk 22,19; 1 Kor 11,24). Die Dimension von Lust und Wohlergehen

199



Reflexion

komme bei Christi Mahlfeier am wenigsten zu Wort. Es werde nur von Christi
Sehnsucht gesprochen, das Mahl zu feiern. Sicherheit und Geborgenheit lige

bei Christi Mahl nur unter dem Vorzeichen des Miteinanders von gemeinsamem
Essen und Verrat vor. Erst die Wiederholung des Mahles in der Mahlgemeinschaft
mit dem Osterlichen Herrn gebe festen Halt. Wie konnen Frommigkeit und An-
dachtsformen diesem Befund gerecht werden?

Wolfgang Vogl betrachtete in seinem Referat Eucharistische Anbetungsfrom-
migkeit im Spiegel der spdtmittelalterlichen Malerei. Die Darstellungen der Malerei
folgen der frommigkeitsgeschichtlichen Entwicklung: Seit dem 11. Jh. sind sog.
Versehgidnge mit Kerzen und Schellen bekannt. 1215 wurde die Lehre der Trans-
substantiation empfohlen, allerdings erst im Trienter Konzil dogmatisiert. Doch
schon im 13. Jh. konnte Christus als in der Hostie realprdsent verehrt werden.
Besonders in Flandern und Brabant entwickelte sich eine eigene eucharistische
Spiritualitdt. In der Liturgie bewirkte die mit der Elevatio verbundene Wandlung
damals ein Schauen auf den Moment, wihrend man heute eher die Gesamtheit
des Geschehens betonen wiirde. Die spatmittelalterliche Frommigkeit ersetzte
den Eucharistieempfang schlie8lich durch die eucharistische Andacht. Dadurch
wurde die einmalige Kommunion im Jahr als ausreichend angesehen, die Taber-
nakelfrommigkeit und das Schauerlebnis der Prozession wurden wichtig. Die
Kritiker dieser Entwicklung widerlegte die Legende der Gregorsmesse, die von
der Erscheinung des Gekreuzigten tiber dem Altar wahrend der Elevation erzahlt.
Rogier van der Weyden spielt in seiner Beweinung Christi von 1463 auf diese Le-
gende mit seinem verborgenen Symbolismus' an. Der vom Kreuz abgenommene
Christus erscheint direkt tiber dem Altar. Vorlage dafiir ist die Beweinung Christi
von Fra Angelico in S. Marco (Florenz) von 1440. In van der Weydens Bildbeigabe
zum Columba-Altar in Koln ist das Altarbild rechts vom Tabernakel positioniert,
daneben die Verkiindigung, die Anbetung der Konige und die Darstellung im
Tempel. Dieses Bildprogramm macht die eucharistische Andacht zu einer Verldn-
gerung des Kommunionempfangs und zum Ort geistlicher Erfahrung. Die Kunst
hilt dem/der Glaubenden vor Augen, was er/sie mit dem Herzen erfahren soll.

Die Eucharistische Andacht bei Ignatius von Loyola war das Thema des Refera-
tes von Christoph Benke. Ignatius hatte auf dem Krankenbett die Imitatio Christi
des Thomas von Kempen gelesen. In der Zeit nach seiner Verwundung wuchs fiir
ihn entsprechend die Bedeutung von Beichte und Kommunionempfang. Die Eu-
charistie erscheint als der Fixpunkt der Christusbegegnung und so werden Beich-
te und hédufige Kommunion auch seinen Gefahrten empfohlen. Im Pilgerbericht
beschreibt Ignatius eine Vision, in der das ewige Wort als weif3 leuchtendes Etwas
in der Eucharistie im Augenblick der Elevation erscheint.? Die Gegenwart Christi

1 So E. Panofski, Altniederldindische Malerei. K6ln 2001.
2 PB29.

200



Jahrestagung AGTS

im Altarsakrament und die Schopfungsmittlerschaft im Universum erscheinen in
paralleler Betrachtung. Seine ersten Gefdhrten lief} Ignatius ihr Geliibde wahrend
einer Eucharistiefeier ablegen. Auch die Namensfindung der Societas Jesu ist an
die erste Eucharistiefeier der Gesellschaft am 24.12.1538 in Santa Maria Maggiore
gekniipft. Visionen und Begnadungen binden sich bei Ignatius immer wieder an
die Eucharistie. Die Exerzitien verlangen dementsprechend ein ,,Hineinverset-
zen“ mit allen Sinnen in den Saal des Abendmahls Christi. Die Betrachtung zur
Erlangung der Liebe® hat eine durchgdngig eucharistische Grundstruktur. Der
Mensch soll iiben, das Gute zu sehen und dafiir zu danken. Auch die Heiligung
der tdglichen Arbeit entspricht diesem Schema der Danksagung im eucharistisch-
en Sinne. Die Communio der Glaubigen mit Christus wird im Alltag fortgesetzt.
Der Priester hat dabei den Charakter eines ,wiirdigen Tisch-Dieners“ beim Mahl
Gottes fiir die Welt. So erscheint bei Ignatius eine eucharistische Frommigkeit,
die den Alltag durchdringt und die Welt auf Gott hin verdndert.

Ein Workshop beschiftigte sich mit dem Aufsatz ,,... Zur Vergebung der Siin-
den“. Uberlegungen zu protestantischer Abendmahlsfrommigkeit von Corinna
Dahlgriin.* Hier fiel auf, wie stark das protestantische Abendmahl als ein Mahl
der Siindenvergebung gesehen wird. Sein Charakter als Gemeinschaftsmahl wur-
de besonders in jenen Zeiten in Frage gestellt, als es als ein Mahl weniger Gemein-
deglieder gehalten wurde, die im Anschluf an den Wortgottesdienst in einer
getrennten Feier zusammenkamen. Die Leuenberger Konkordie schaffte zwar Ge-
meinschaft zwischen den protestantischen Konfessionen, verzichtete dafiir aber
auf eine klare Definition des Abendsmahls. Der Gedanke einer Personalprdsenz
Christi im Wort umgeht die Frage nach der Realprdsenz im Sakrament. Auch die
Frage nach dem Opfercharakter wird nicht behandelt. Der Gedanke der Verge-
bung gehort untrennbar zur Frage nach Gemeinschaft und Versdhnung, letztlich
in einer eschatologischen Dimension.

Unter dem Titel Wiederkehr der Anbetung? Zur eucharistischen Spiritualitit in
den Neuen Geistlichen Bewegungen betrachtete Manuel Schlogl die Wandlungen
der eucharistischen Frommigkeit. Der Schaufrommigkeit, die in die Gefahr ge-
riet, die Verehrung des Sakramentes an die Stelle seines Empfanges zu stellen,
setzte der Eucharistische Weltkongress in Miinchen 1960 eine Mahlfrommigkeit
entgegen, der es darauf ankam, in wechselseitiger Begegnung Gemeinschaft zu
stiften. Mit dem Weltjugendtag in Koln 2005 und der groflen eucharistischen
Anbetung auf dem Marienfeld entdeckte man die Anbetung als Instrument einer
Neuevangelisierung, wie sie nun in manchen der Neuen Geistlichen Bewegungen

3 Geistliche Ubungen 230-237, in: Ignatius von Loyola, Griindungstexte der Gesellschaft Jesu. Ubers.
von P. Knauer (Deutsche Werkausgabe; 2). Wiirzburg 1998.

4 Siehe]. Block / H. Eschmann (Hrsg.), Peccatum magnificare. Zur Wiederentdeckung des evangelischen
Siindenverstdindnisses fiir die Handlungsfelder der Praktischen Theologie (FS C. Moller). Gottingen
2010, 43-62.

201



Reflexion

praktiziert wird. S. betrachtete zundchst deren Theorie und Praxis an ausgewadhl-
ten Beispielen: Die Monastische Gemeinschaft von Jerusalem praktiziert die
tdgliche Anbetung und eine wochentliche Vigil, in der Christus die Anbetenden
im Schweigen lehrt. Die Gemeinschaft Emmanuel sieht in der Eucharistischen
Anbetung ein Hintragen der Welt vor Gott. Die Nightfever-Bewegung praktiziert
die Eucharistische Anbetung bei offenen Kirchentiiren und ladt Passant(inn)en
zum Gebet ein. Diese vielfdltigen Bewegungen sind durch gemeinsame Merkmale
ihrer Spiritualitdt geprédgt. Die eucharistische Anbetung erscheint hier als eine
Verldngerung der Liturgie, soll neues Verlangen nach der Kommunion wecken
und selbst Kommunion sein. Zugleich ist die Anbetung Quelle des Dienstes fiir
die Welt und setzt eine diakonische Bewegung in Gang. Schlielich ist sie auch
theologischer Lernort einer ,knienden Theologie“. Diese Theologie hilft zur
Selbstwerdung durch die Anbindung an den liebenden Gott und die Verarbeitung
von Verdrangtem. Sie starkt die Christusbeziehung, indem sie hilft, mit Christus
vertraut zu werden und ihn im Alltag in den Briidern und Schwestern wiederzu-
erkennen. Sie erzieht zur Ich-Fihigkeit und zur Wir-Fahigkeit, indem sie danach
streben 1df3t, das Empfangene im Leben zu realisieren.

In seinem Referat Amorisierte Materie. Eucharistie als universale Transsubstan-
tiation bei Teilhard de Chardin stellte Gotthard Fuchs die Ausweitung des euchar-
istischen Gedankens auf das Ganze des Universums bei Teilhard de Chardin dar.
Dabei ging er von dessen Glaubensbekenntnis von 1934 aus: ,Ich glaube, dafl das
Universum eine Evolution ist. Ich glaube, dafl die Evolution auf den Geist hin
geht. Ich glaube, dafd der Geist sich im Personalen vollendet. Ich glaube, daf} das
hochste Personale der Christus-Universalis ist“. Dem fiigte Teilhard 1945 hinzu:
,Du sollst Gott in und durch die Genese des Universums und der Menschheit
hindurch lieben®. Fiir Teilhard ist die erste und grundlegende Erfahrung die
Materie. Erst danach nimmt er die Evolution in den Blick und nach dieser auch
die Hominisation. Dabei ist die Materie fiir ihn die ganze Wirklichkeit in ihrer
Sinnfilligkeit. Dazu gehoren gerade auch die Erfahrungen von Krieg und Angst,
die dunkle Seite der Materie und die dunkle Seite der Christusoffenbarung, das
notwendige Bose. Teilhard sieht das Geheimnis der Eucharistie als eine die ganze
Welt verwandelnde Wirklichkeit. Dem korrespondiert die Negativseite des Ekels
(dégoiit) am Irdischen, der nur durch die Hoffnung des Glaubens tiberwunden
wird. In seiner Amorisation verbindet Teilhard die Liebe zu Gott und die Liebe zur
Welt. Die Welt erscheint ihm als ,,Diaphanie“ Gottes, ein Zusammenwirken von
Gott und Welt sowie Gott und Mensch ist daher notig und wirkt je vereinigender,
desto differenzierender. Schopfung, Inkarnation und bestdndige Gemeinschaft
(communio continua) werden zusammen gesehen. Dem entspricht Teilhards Ge-
danke einer ,Eucharistisation“: Die eigentliche Hostie ist die Welt als mystischer
Leib Christi. Die Kommunion erfolgt durch die Erde mit Gott und in allen Dingen
erscheint eine vollendete Realprasenz. Christus am Kreuz ist der vollstandigste

202



Jahrestagung AGTS

Ausdruck eines Gottes der Evolution, die Kenosis, in der die Vereinigung Gottes
mit der Welt zum Durchbruch kommt. Teilhard sieht eine heilige Kommunion
des Wachstums und der Minderung: Quidquid patimur, Christum patimur; quid-
quid agimus, Christus agitur. So denkt Teilhard energetisch mit einem Verlangen,
,kosmisch zu leben*, damit weifd er sich ,iiberkirchlich“ am Werk Gottes betei-
ligt, die Menschheit zu retten. Die Bedeutung der Eucharistie als Mahlfeier spielt
hier kaum noch eine Rolle, dagegen das starke Verlangen nach einem eucharisti-
schen Austausch mit der ganzen Welt: ,,Die Welt ist voll von Gott, denn ware sie
leer, so wire die Welt seit langem tot vor Ekel.“

Unter dem Titel Blinde Flecken und Schmerzpunkte gegenwdrtiger Mainstreams
eucharistischer Frommigkeit wurden in einer Schlussrunde weiterfiihrende Gedan-
ken und Desiderata diskutiert und folgende Punkte festgehalten:s

1. Trotz des bestehenden Priestermangels gibt es derzeit in der katholischen
Kirche eine Fixierung auf Eucharistie. Ist hier ein ,Fasten“ angebracht, um
wieder fahig fiir das Mysterium zu werden?

2. Die eucharistische Feier braucht und bringt aus sich hervor den Rhythmus
von Schweigen - Horen - Reden.

3. Die Wiederentdeckung von Gaben- und Evangeliumsprozession konnte ein
starkeres Hineinnehmen von Welt in die Feier des Mysteriums andeuten.

4. Die Einheit von Tisch des Wortes und Tisch des Brotes verweist auf die Bedeu-
tung der Predigt.

5. Der Begriff der Wandlung ist weit zu fassen: aus Stinde wird Reinheit, aus
Vergehen Ewigkeit, aus Ungerechtigkeit Gerechtigkeit, aus Lieblosigkeit Liebe.

6. Eucharistie ist der Ort, an dem Lebende und Tote, irdische Kirche und himm-
lische Kirche einander begegnen.

7. Ein grofles Anliegen sind Zeiten der Stille wihrend der Feier der Eucharistie.

5 Die Referate der Tagung sind auf der Homepage der Arbeitsgemeinschaft einsehbar: www.theologie-
der-spiritualitaet.de

203



