
Stile und Dimensionen eucharistischer Frömmigkeit

Jahrestagung der Arbeitsgemeinschaft Theologie der Spiritualität 2014

Eucharistische Frömmigkeit hat im Laufe der Kirchengeschichte vielfältige Formen 
angenommen. Gegenwärtig spielt etwa die eucharistische Anbetung in der Spiritu­
alität neuer geistlicher Bewegungen eine große Rolle. Einige solcher Aspekte eucha­
ristischer Frömmigkeit zu studieren, war das Thema der Jahrestagung der Arbeitsge
meinschaft Theologie der Spiritualität (AGTS). 

In seinem Eröffnungsreferat Der Mensch ist, wie er isst. Eucharistische Frömmig-
keit als Mahlkultur wies Michael Rosenberger, ein bekanntes Dictum Ludwig Feuer­
bachs abwandelnd, zunächst auf die säkulare Mahlkultur zwischen fast food und 
Gourmetküche hin und stellte die Frage, inwiefern von einer christlichen Mahl­
kultur gesprochen werden könne. Zum Stellenwert und den Strukturelementen 
(1) der Mahlkultur hielt er fest, dass Essen und Trinken das Gemeinsamste und 
zugleich das am meisten vom Eigensein Besetzte sei. Nahrung sei Ressource, die 
Konkurrenz auslösen könne und stehe zugleich im Zentrum einer Communio des 
gemeinsamen Essens. Erst bei Letzterem könne man von einer Mahlkultur reden. 
Zu ihr gehören Orte und eine feste Raumstruktur, die Zeiten des Mahles, die seinen 
Charakter bestimmen sowie normierte Rituale und Tischsitten. Ernährung werde 
so zum sozialen Totalphänomen. Ist Ernährung damit Schlüsselmedium sozialer 
Beziehungen, so können die anthropologischen Tiefendimensionen der Mahlkul­
tur beschrieben werden (2). Zu ihren Grundkategorien gehören Ansehen und Pre­
stige der am Mahl Teilnehmenden, ihre Zugehörigkeit und Verortung. Auch gebe 
es den hedonistischen Aspekt von Lust und Wohlergehen. All das sei nötig, um ein 
gemeinsames Mahl in Sicherheit und Geborgenheit zu halten. Dies sind jene Kate­
gorien, mithilfe derer R. die Eucharistie als Mahl durchbuchstabiert (3). Mk 14,14 
schildere die Vorbereitung des Mahles als herrschaftliches Vorrecht und zeichne 
Christus mit dem Prestige des Mahlherrn aus. Die Jünger erscheinen als das neue 
Gottesvolk (Lk 22,19; 1 Kor 11,24). Die Dimension von Lust und Wohlergehen 

Heiko Wulfert | Aarbergen-Kettenbach

geb. 1960, Dr. theol., Pfarrer, Mitglied der Evange­
lischen Michaelisbruderschaft 

hwulfert@gmx.net

199

Jahrestagung AGTS



1	 So E. Panofski, Altniederländische Malerei. Köln 2001.
2	 PB 29.

komme bei Christi Mahlfeier am wenigsten zu Wort. Es werde nur von Christi 
Sehnsucht gesprochen, das Mahl zu feiern. Sicherheit und Geborgenheit läge 
bei Christi Mahl nur unter dem Vorzeichen des Miteinanders von gemeinsamem 
Essen und Verrat vor. Erst die Wiederholung des Mahles in der Mahlgemeinschaft 
mit dem österlichen Herrn gebe festen Halt. Wie können Frömmigkeit und An­
dachtsformen diesem Befund gerecht werden? 

Wolfgang Vogl betrachtete in seinem Referat Eucharistische Anbetungsfröm-
migkeit im Spiegel der spätmittelalterlichen Malerei. Die Darstellungen der Malerei 
folgen der frömmigkeitsgeschichtlichen Entwicklung: Seit dem 11. Jh. sind sog.
Versehgänge mit Kerzen und Schellen bekannt. 1215 wurde die Lehre der Trans­
substantiation empfohlen, allerdings erst im Trienter Konzil dogmatisiert. Doch 
schon im 13. Jh. konnte Christus als in der Hostie realpräsent verehrt werden. 
Besonders in Flandern und Brabant entwickelte sich eine eigene eucharistische 
Spiritualität. In der Liturgie bewirkte die mit der Elevatio verbundene Wandlung 
damals ein Schauen auf den Moment, während man heute eher die Gesamtheit 
des Geschehens betonen würde. Die spätmittelalterliche Frömmigkeit ersetzte 
den Eucharistieempfang schließlich durch die eucharistische Andacht. Dadurch 
wurde die einmalige Kommunion im Jahr als ausreichend angesehen, die Taber­
nakelfrömmigkeit und das Schauerlebnis der Prozession wurden wichtig. Die 
Kritiker dieser Entwicklung widerlegte die Legende der Gregorsmesse, die von 
der Erscheinung des Gekreuzigten über dem Altar während der Elevation erzählt. 
Rogier van der Weyden spielt in seiner Beweinung Christi von 1463 auf diese Le­
gende mit seinem verborgenen Symbolismus1 an. Der vom Kreuz abgenommene 
Christus erscheint direkt über dem Altar. Vorlage dafür ist die Beweinung Christi 
von Fra Angelico in S. Marco (Florenz) von 1440. In van der Weydens Bildbeigabe 
zum Columba-Altar in Köln ist das Altarbild rechts vom Tabernakel positioniert, 
daneben die Verkündigung, die Anbetung der Könige und die Darstellung im 
Tempel. Dieses Bildprogramm macht die eucharistische Andacht zu einer Verlän­
gerung des Kommunionempfangs und zum Ort geistlicher Erfahrung. Die Kunst 
hält dem/der Glaubenden vor Augen, was er/sie mit dem Herzen erfahren soll. 

Die Eucharistische Andacht bei Ignatius von Loyola war das Thema des Refera­
tes von Christoph Benke. Ignatius hatte auf dem Krankenbett die Imitatio Christi 
des Thomas von Kempen gelesen. In der Zeit nach seiner Verwundung wuchs für 
ihn entsprechend die Bedeutung von Beichte und Kommunionempfang. Die Eu­
charistie erscheint als der Fixpunkt der Christusbegegnung und so werden Beich­
te und häufige Kommunion auch seinen Gefährten empfohlen. Im Pilgerbericht 
beschreibt Ignatius eine Vision, in der das ewige Wort als weiß leuchtendes Etwas 
in der Eucharistie im Augenblick der Elevation erscheint.2 Die Gegenwart Christi 

Reflexion

200



3	 Geistliche Übungen 230–237, in: Ignatius von Loyola, Gründungstexte der Gesellschaft Jesu. Übers. 
von P. Knauer (Deutsche Werkausgabe; 2). Würzburg 1998.

4	 Siehe J. Block / H. Eschmann (Hrsg.), Peccatum magnificare. Zur Wiederentdeckung des evangelischen 
Sündenverständnisses für die Handlungsfelder der Praktischen Theologie (FS C. Möller). Göttingen 
2010, 43–62.

im Altarsakrament und die Schöpfungsmittlerschaft im Universum erscheinen in 
paralleler Betrachtung. Seine ersten Gefährten ließ Ignatius ihr Gelübde während 
einer Eucharistiefeier ablegen. Auch die Namensfindung der Societas Jesu ist an 
die erste Eucharistiefeier der Gesellschaft am 24.12.1538 in Santa Maria Maggiore 
geknüpft. Visionen und Begnadungen binden sich bei Ignatius immer wieder an 
die Eucharistie. Die Exerzitien verlangen dementsprechend ein „Hineinverset­
zen“ mit allen Sinnen in den Saal des Abendmahls Christi. Die Betrachtung zur 
Erlangung der Liebe3 hat eine durchgängig eucharistische Grundstruktur. Der 
Mensch soll üben, das Gute zu sehen und dafür zu danken. Auch die Heiligung 
der täglichen Arbeit entspricht diesem Schema der Danksagung im eucharistisch­
en Sinne. Die Communio der Gläubigen mit Christus wird im Alltag fortgesetzt. 
Der Priester hat dabei den Charakter eines „würdigen Tisch-Dieners“ beim Mahl 
Gottes für die Welt. So erscheint bei Ignatius eine eucharistische Frömmigkeit, 
die den Alltag durchdringt und die Welt auf Gott hin verändert.

Ein Workshop beschäftigte sich mit dem Aufsatz „... Zur Vergebung der Sün-
den“. Überlegungen zu protestantischer Abendmahlsfrömmigkeit von Corinna 
Dahlgrün.4 Hier fiel auf, wie stark das protestantische Abendmahl als ein Mahl 
der Sündenvergebung gesehen wird. Sein Charakter als Gemeinschaftsmahl wur­
de besonders in jenen Zeiten in Frage gestellt, als es als ein Mahl weniger Gemein­
deglieder gehalten wurde, die im Anschluß an den Wortgottesdienst in einer 
getrennten Feier zusammenkamen. Die Leuenberger Konkordie schaffte zwar Ge­
meinschaft zwischen den protestantischen Konfessionen, verzichtete dafür aber 
auf eine klare Definition des Abendsmahls. Der Gedanke einer Personalpräsenz 
Christi im Wort umgeht die Frage nach der Realpräsenz im Sakrament. Auch die 
Frage nach dem Opfercharakter wird nicht behandelt. Der Gedanke der Verge­
bung gehört untrennbar zur Frage nach Gemeinschaft und Versöhnung, letztlich 
in einer eschatologischen Dimension.

Unter dem Titel Wiederkehr der Anbetung? Zur eucharistischen Spiritualität in 
den Neuen Geistlichen Bewegungen betrachtete Manuel Schlögl die Wandlungen 
der eucharistischen Frömmigkeit. Der Schaufrömmigkeit, die in die Gefahr ge­
riet, die Verehrung des Sakramentes an die Stelle seines Empfanges zu stellen, 
setzte der Eucharistische Weltkongress in München 1960 eine Mahlfrömmigkeit 
entgegen, der es darauf ankam, in wechselseitiger Begegnung Gemeinschaft zu 
stiften. Mit dem Weltjugendtag in Köln 2005 und der großen eucharistischen 
Anbetung auf dem Marienfeld entdeckte man die Anbetung als Instrument einer 
Neuevangelisierung, wie sie nun in manchen der Neuen Geistlichen Bewegungen 

201

Jahrestagung AGTS



praktiziert wird. S. betrachtete zunächst deren Theorie und Praxis an ausgewähl­
ten Beispielen: Die Monastische Gemeinschaft von Jerusalem praktiziert die 
tägliche Anbetung und eine wöchentliche Vigil, in der Christus die Anbetenden 
im Schweigen lehrt. Die Gemeinschaft Emmanuel sieht in der Eucharistischen 
Anbetung ein Hintragen der Welt vor Gott. Die Nightfever-Bewegung praktiziert 
die Eucharistische Anbetung bei offenen Kirchentüren und lädt Passant(inn)en 
zum Gebet ein. Diese vielfältigen Bewegungen sind durch gemeinsame Merkmale 
ihrer Spiritualität geprägt. Die eucharistische Anbetung erscheint hier als eine 
Verlängerung der Liturgie, soll neues Verlangen nach der Kommunion wecken 
und selbst Kommunion sein. Zugleich ist die Anbetung Quelle des Dienstes für 
die Welt und setzt eine diakonische Bewegung in Gang. Schließlich ist sie auch 
theologischer Lernort einer „knienden Theologie“. Diese Theologie hilft zur 
Selbstwerdung durch die Anbindung an den liebenden Gott und die Verarbeitung 
von Verdrängtem. Sie stärkt die Christusbeziehung, indem sie hilft, mit Christus 
vertraut zu werden und ihn im Alltag in den Brüdern und Schwestern wiederzu­
erkennen. Sie erzieht zur Ich-Fähigkeit und zur Wir-Fähigkeit, indem sie danach 
streben läßt, das Empfangene im Leben zu realisieren.

In seinem Referat Amorisierte Materie. Eucharistie als universale Transsubstan
tiation bei Teilhard de Chardin stellte Gotthard Fuchs die Ausweitung des euchar­
istischen Gedankens auf das Ganze des Universums bei Teilhard de Chardin dar. 
Dabei ging er von dessen Glaubensbekenntnis von 1934 aus: „Ich glaube, daß das 
Universum eine Evolution ist. Ich glaube, daß die Evolution auf den Geist hin 
geht. Ich glaube, daß der Geist sich im Personalen vollendet. Ich glaube, daß das 
höchste Personale der Christus-Universalis ist“. Dem fügte Teilhard 1945 hinzu: 
„Du sollst Gott in und durch die Genese des Universums und der Menschheit 
hindurch lieben“. Für Teilhard ist die erste und grundlegende Erfahrung die 
Materie. Erst danach nimmt er die Evolution in den Blick und nach dieser auch 
die Hominisation. Dabei ist die Materie für ihn die ganze Wirklichkeit in ihrer 
Sinnfälligkeit. Dazu gehören gerade auch die Erfahrungen von Krieg und Angst, 
die dunkle Seite der Materie und die dunkle Seite der Christusoffenbarung, das 
notwendige Böse. Teilhard sieht das Geheimnis der Eucharistie als eine die ganze 
Welt verwandelnde Wirklichkeit. Dem korrespondiert die Negativseite des Ekels 
(dégoût) am Irdischen, der nur durch die Hoffnung des Glaubens überwunden 
wird. In seiner Amorisation verbindet Teilhard die Liebe zu Gott und die Liebe zur 
Welt. Die Welt erscheint ihm als „Diaphanie“ Gottes, ein Zusammenwirken von 
Gott und Welt sowie Gott und Mensch ist daher nötig und wirkt je vereinigender, 
desto differenzierender. Schöpfung, Inkarnation und beständige Gemeinschaft 
(communio continua) werden zusammen gesehen. Dem entspricht Teilhards Ge­
danke einer „Eucharistisation“: Die eigentliche Hostie ist die Welt als mystischer 
Leib Christi. Die Kommunion erfolgt durch die Erde mit Gott und in allen Dingen 
erscheint eine vollendete Realpräsenz. Christus am Kreuz ist der vollständigste 

Reflexion

202



5 	 Die Referate der Tagung sind auf der Homepage der Arbeitsgemeinschaft einsehbar: www.theologie-
der-spiritualitaet.de

Ausdruck eines Gottes der Evolution, die Kenosis, in der die Vereinigung Gottes 
mit der Welt zum Durchbruch kommt. Teilhard sieht eine heilige Kommunion 
des Wachstums und der Minderung: Quidquid patimur, Christum patimur; quid-
quid agimus, Christus agitur. So denkt Teilhard energetisch mit einem Verlangen, 
„kosmisch zu leben“, damit weiß er sich „überkirchlich“ am Werk Gottes betei­
ligt, die Menschheit zu retten. Die Bedeutung der Eucharistie als Mahlfeier spielt 
hier kaum noch eine Rolle, dagegen das starke Verlangen nach einem eucharisti­
schen Austausch mit der ganzen Welt: „Die Welt ist voll von Gott, denn wäre sie 
leer, so wäre die Welt seit langem tot vor Ekel.“

Unter dem Titel Blinde Flecken und Schmerzpunkte gegenwärtiger Mainstreams 
eucharistischer Frömmigkeit wurden in einer Schlussrunde weiterführende Gedan­
ken und Desiderata diskutiert und folgende Punkte festgehalten:5

1.	 Trotz des bestehenden Priestermangels gibt es derzeit in der katholischen  
	 Kirche eine Fixierung auf Eucharistie. Ist hier ein „Fasten“ angebracht, um 	
	 wieder fähig für das Mysterium zu werden?
2.	 Die eucharistische Feier braucht und bringt aus sich hervor den Rhythmus 	
	 von Schweigen – Hören – Reden.
3.	 Die Wiederentdeckung von Gaben- und Evangeliumsprozession könnte ein 	
	 stärkeres Hineinnehmen von Welt in die Feier des Mysteriums andeuten.
4.	 Die Einheit von Tisch des Wortes und Tisch des Brotes verweist auf die Bedeu-	
	 tung der Predigt.
5.	 Der Begriff der Wandlung ist weit zu fassen: aus Sünde wird Reinheit, aus  
	 Vergehen Ewigkeit, aus Ungerechtigkeit Gerechtigkeit, aus Lieblosigkeit Liebe.
6.	 Eucharistie ist der Ort, an dem Lebende und Tote, irdische Kirche und himm-	
	 lische Kirche einander begegnen.
7.	 Ein großes Anliegen sind Zeiten der Stille während der Feier der Eucharistie.

203

Jahrestagung AGTS


