Reflexion

Gertraud Leitner | Wien

geb. 1943, Dr. phil., Gymnasiallehrerin in Pension,
Geistliche und Exerztienbegleiterin

gertraud.leitner@chello.at

Ist Gott ein Hirngespinst?
Fachtagung fiir Exerzitien- und Geistliche Begleiter(innen)

Vom 22.-24. Oktober 2014 fand im Bildungshaus St. Hippolyt (St. Polten) die Fach-
tagung fir Exerzitien- und Geistliche Begleiter(innen) zum Thema Erkenntnisse der
Gehirnforschung und Geistliche Begleitung mit Hauptreferent Hans Goller SJ statt.

Neurotheologie: Erschafft das Gehirn Gott?

Zundchst wurden Thesen und Forschungsergebnisse zur Neurotheologie vorgetra-
gen, einer naturwissenschaftlichen Forschungsrichtung, die religiose und spiri-
tuelle Erlebnisse neurobiologisch zu erkldren versucht. Ihre Grundthese ist, dass
religiose Erfahrungen vom Gehirn hervorgebracht werden. Salopp gesagt: Nicht
Gott ist der Schopfer des Gehirns, sondern das Gehirn der Schdpfer Gottes.

So interpretiert M. Alper den Glauben an Gott und ein Leben nach dem Tod re-
duktionistisch-materialistisch. Der Glaube sei ein Produkt der kognitiven Evoluti-
on, das religiose Bewusstsein eine ,Notliige der Natur®, um trotz des Wissens um
den eigenen Tod weitgehend angstfrei zu leben. Durch Meditation, Beten, Rituale
u.d. werden religiose Erlebnisse hervorgerufen und als Beweise fiir eine gottliche
Wirklichkeit betrachtet. Bildgebende Verfahren erweisen diese laut A. als Hirnme-
chanismen. Dennoch sei ,das Leben (...) ein staunenswertes Geheimnis“.

A. Newberg untersuchte gehirnphysiologische Vorgiange, die durch intensives
meditatives Tun ausgelost werden. Den Probanden, tibetisch-buddhistisch Medi-
tierenden sowie Franziskanerinnen injizierte er am ,,Hohepunkt“ ihrer Meditation
eine radioaktive Substanz und machte danach tomographische SPECT-Aufnah-
men. Diese zeigen: Das Stirnhirn ist starker durchblutet als vor der Meditation, die
Orientierungsareale der Scheitellappen geringer. Die Minderdurchblutung bewirke
eine Auflosung des Raum-, Zeit- und Selbstgefiihls, die reduzierte Neutronenakti-
vitdt erwecke die Empfindung eines reinen Geistes. Das Gehirn verfiige also tiber
einen ,Mechanismus zur Selbsttranszendenz“. Dieser lasse vermuten, dass der
Glaube an Gott nicht verschwinden wird. Zudem stellte N. die Frage, wie spiritu-
elle Erfahrungen das Gehirn verdndern. Im Experiment zeigte sich der zerebrale

204



Neurotheologie

Blutfluss bei Meditierenden in bestimmten Gehirnbereichen deutlich erh6ht ggii.
Nicht-Meditierenden. Unklar bleibt, ob es sich dabei um eine angeborene Veranla-
gung handelt oder ob das Meditieren selbst die Ursache dafiir ist. Mithilfe der nord-
indischen Kirtan-Kriya-Meditationstechnik versuchte N. herauszufinden, welche
Wirkung Meditation auf Personen mit Geddchtnisproblemen hat. Er interpretiert
die Studienergebnisse dahin, dass unabhdngig von Religion und Bekenntnis medi-
tativ hervorgerufene Atemtechnik, Entspannung und Konzentration neurologisch
niitzlich sind und empfiehlt ein eigens entwickeltes Training.

M. Beauregards Forschungsinteresse richtet sich auf mystische Erlebnisse und
deren experimentelle Erfassung: Gibt es ein ,,Gottes-Modul*“, also ein Hirnareal,
das fur religiose Erlebnisse verantwortlich ist? Er untersuchte die Hirnaktivitdt von
15 Karmelitinnen, sobald diese durch Erinnerung an eine frithere mystische Erfah-
rung einen dhnlichen Zustand erreicht hatten. Es zeigten sich komplexe neuronale
Aktivitatsmuster, die sich nicht auf ein Hirnareal beschranken lassen.

M. Persinger versucht, religiose Erlebnisse durch transkranielle Magnetstimula-
tion hervorzurufen. Dafiir verwendet er einen Motorradhelm (,,Gotteshelm*) , der
mit Magnetspulen versehen ist, um schwache Magnetfelder auf die Gehirnhilften
der Versuchspersonen auszurichten. Mit verbundenen Augen in einem schalldich-
ten Raum erlebt ein Grof3teil der Proband(inn)en das ,,Gefiihl der Anwesenheit“
von etwas oder jemandem. Dies interpretiert P. als Prototyp der Gotteserfahrung:
Der Glaube sei ein Artefakt der neuronalen Aktivitidt in den Schldfenlappen.

Im Anschluss an die Darstellung dieser neurotheologischer Positionen merkte
H. Goller an, dass die Naturwissenschaft im Gehirn nur elektrische und chemische
Vorgédnge messen kann, jedoch keine Erlebnisse. Zudem ist die Interaktion der
zahlreichen Zellverbdande des ungemein komplexen Gehirns noch unbekannt.
Bildgebende Untersuchungsverfahren zeigen nicht unmittelbar die Gehirntatig-
keit, sondern messen nur Durchblutung und Sauerstoffverbrauch. So bleibt das
Kernerlebnis eines meditativen Zustandes unzuginglich. Es bestehe die Gefahr
einer Biologisierung von Spiritualitdt und Religiositat. Religiose Erfahrungen und
mystische Erlebnisse beziehen sich auf den ganzen Menschen, nicht nur auf sein
Gehirn. Diese erlebte Einheit von Koérper und Geist ist naturwissenschaftlich nicht
fassbar. Hinzu kommt, dass die Hirnforschung per definitionem nicht iiber den
Wahrheitsgehalt philosophischer und theologischer Fragen entscheiden kann. Ob
es einen Gott als Schopfer eines menschlichen Gehirns gibt, kann also nicht Ge-
genstand der Neurotheologie sein.

Ohne freien Willen keine Schuldfihigkeit

Der zweite Teil der Tagung behandelte die Frage der Willensfreiheit. Manche Neu-
rowissenschaftler halten diese fiir eine Selbsttduschung, denn Hirnprozesse verur-
sachen ohne unser Bewusstsein Wollen und Entscheiden: , Keiner kann anders als
er ist“ (W. Singer); ,,In der wissenschaftlichen Psychologie ist fiir Willensfreiheit

205



Reflexion

kein Platz“ (W. Prinz); ,,Nicht wir mit unserem Willen entscheiden, sondern unser
Gehirn“ (G. Roth). Menschliches Verhalten lauft vielfach automatisiert-unbewusst
ab. Zu einer Handlung wird ein Verhalten erst durch eine zumindest teilweise be-
wusste Absicht und ein Ziel. Im Alltag fithlt man sich frei, wenn man selbst bestim-
men kann, ob, wie und wann man handelt, unfrei dagegen, wenn man Wiinsche
und Bediirfnisse fremden Anforderungen unterordnen muss. Etwas ohne duf3ere
und innere Einschrankung tun zu konnen, bedeutet Handlungsfreiheit. Sie kann
durch konstruktive Handlungsmoglichkeiten erweitert oder durch schédliche Ge-
wohnheiten eingeengt werden. Sie ist einklagbar. Die nicht einklagbare Willens-
freiheit ist die Fihigkeit zu entscheiden, welcher Wunsch in die Tat umgesetzt wer-
den soll. Sie ist die Voraussetzung fiir Schuldfdhigkeit, d.h. das Unrecht einer Tat
einzusehen und nach dieser Einsicht zu handeln.

Auch Emotionen (Gefiihlsregungen, emotionale Reaktionsbereitschaften und
Stimmungen) und deren Rolle bei Willensakten wurden thematisiert. Sie konnen
das Handeln so fordern, dass man vollig im Tun aufgeht. Ein sog. ,,Flow-Erlebnis*
(M. Csikszentmihalyi) stellt sich ein, bleibt allerdings auf besonderen Situationen
begrenzt. Zugleich konnen Emotionen das Handeln auch behindern. Hier hitte die
Anstrengung des Willens ihre Kontrollfunktion.

Autor(inn)en, welche die Willensfreiheit als Illusion bezeichnen, berufen sich
hiufig auf die Forschungen von B. Libet. Dieser entdeckte in einem Experiment,
dass mehr als 350 Millisekunden verstreichen, ehe das Bewusstsein merkt, dass
das Gehirn begonnen hat, eine beschlossene Handlung durch den Aufbau eines
sog. ,,Bereitschaftspotenzials“ einzuleiten. Hier stellt sich die Frage: Wenn ein Ent-
schluss erst bewusst wird, nachdem das Gehirn bereits mit dessen Durchfiihrung
begonnen hat - ist der menschliche Wille dann noch frei? L. selbst argumentiert
jedoch entschieden fiir die Willensfreiheit. Zwischen dem Bewusstwerden des
Entschlusses und der Ausfithrung der Bewegung liegen weitere 200 Millisekun-
den: In dieser Zeit kann der Wille eingreifen und bestimmen, ob er die Bewegung
durchfiihrt oder nicht. Zwar kann der Wille die Hirnaktivitdt nicht initiieren, aber
er kann eine in Gang gesetzte Hirnaktivitat stoppen. L. zufolge sind wir fiir unsere
Handlungsimpulse nicht verantwortlich, fiir unsere Handlungen jedoch schon.

Fazit

Die Veranstaltung vermittelte wertvolle Impulse: Eine grofere Behutsamkeit in
der Rede von Gott, der eben doch Geheimnis bleibt; Respekt vor dem Menschen, in
dessen kompliziertes Denken, Fithlen und Handeln die Tagung einen ganz neuen
Einblick gab. Sich den Einfluss der Emotionen, die bei der Exerzitien- und Geist-
lichen Begleitung eine so grofle Rolle spielen, einmal nicht von der spirituellen,
sondern von der naturwissenschaftlichen Seite bewusst zu machen, war wichtig.

206



