
Ist Gott ein Hirngespinst?
Fachtagung für Exerzitien- und Geistliche Begleiter(innen)

Vom 22.-24. Oktober 2014 fand im Bildungshaus St. Hippolyt (St. Pölten) die Fach­
tagung für Exerzitien- und Geistliche Begleiter(innen) zum Thema Erkenntnisse der 
Gehirnforschung und Geistliche Begleitung mit Hauptreferent Hans Goller SJ statt.

Neurotheologie: Erschafft das Gehirn Gott?
Zunächst wurden Thesen und Forschungsergebnisse zur Neurotheologie vorgetra­
gen, einer naturwissenschaftlichen Forschungsrichtung, die religiöse und spiri­
tuelle Erlebnisse neurobiologisch zu erklären versucht. Ihre Grundthese ist, dass 
religiöse Erfahrungen vom Gehirn hervorgebracht werden. Salopp gesagt: Nicht 
Gott ist der Schöpfer des Gehirns, sondern das Gehirn der Schöpfer Gottes. 

So interpretiert M. Alper den Glauben an Gott und ein Leben nach dem Tod re­
duktionistisch-materialistisch. Der Glaube sei ein Produkt der kognitiven Evoluti­
on, das religiöse Bewusstsein eine „Notlüge der Natur“, um trotz des Wissens um 
den eigenen Tod weitgehend angstfrei zu leben. Durch Meditation, Beten, Rituale 
u.ä. werden religiöse Erlebnisse hervorgerufen und als Beweise für eine göttliche 
Wirklichkeit betrachtet. Bildgebende Verfahren erweisen diese laut A. als Hirnme­
chanismen. Dennoch sei „das Leben (...) ein staunenswertes Geheimnis“.

A. Newberg untersuchte gehirnphysiologische Vorgänge, die durch intensives 
meditatives Tun ausgelöst werden. Den Probanden, tibetisch-buddhistisch Medi­
tierenden sowie Franziskanerinnen injizierte er am „Höhepunkt“ ihrer Meditation 
eine radioaktive Substanz und machte danach tomographische SPECT-Aufnah­
men. Diese zeigen: Das Stirnhirn ist stärker durchblutet als vor der Meditation, die 
Orientierungsareale der Scheitellappen geringer. Die Minderdurchblutung bewirke 
eine Auflösung des Raum-, Zeit- und Selbstgefühls, die reduzierte Neutronenakti­
vität erwecke die Empfindung eines reinen Geistes. Das Gehirn verfüge also über 
einen „Mechanismus zur Selbsttranszendenz“. Dieser lasse vermuten, dass der 
Glaube an Gott nicht verschwinden wird. Zudem stellte N. die Frage, wie spiritu­
elle Erfahrungen das Gehirn verändern. Im Experiment zeigte sich der zerebrale 

Gertraud Leitner | Wien

geb. 1943, Dr. phil., Gymnasiallehrerin in Pension, 
Geistliche und Exerztienbegleiterin

gertraud.leitner@chello.at

Reflexion

204



Blutfluss bei Meditierenden in bestimmten Gehirnbereichen deutlich erhöht ggü. 
Nicht-Meditierenden. Unklar bleibt, ob es sich dabei um eine angeborene Veranla­
gung handelt oder ob das Meditieren selbst die Ursache dafür ist. Mithilfe der nord­
indischen Kirtan-Kriya-Meditationstechnik versuchte N. herauszufinden, welche 
Wirkung Meditation auf Personen mit Gedächtnisproblemen hat. Er interpretiert 
die Studienergebnisse dahin, dass unabhängig von Religion und Bekenntnis medi­
tativ hervorgerufene Atemtechnik, Entspannung und Konzentration neurologisch 
nützlich sind und empfiehlt ein eigens entwickeltes Training.

M. Beauregards Forschungsinteresse richtet sich auf mystische Erlebnisse und 
deren experimentelle Erfassung: Gibt es ein „Gottes-Modul“, also ein Hirnareal, 
das für religiöse Erlebnisse verantwortlich ist? Er untersuchte die Hirnaktivität von 
15 Karmelitinnen, sobald diese durch Erinnerung an eine frühere mystische Erfah­
rung einen ähnlichen Zustand erreicht hatten. Es zeigten sich komplexe neuronale 
Aktivitätsmuster, die sich nicht auf ein Hirnareal beschränken lassen. 

M. Persinger versucht, religiöse Erlebnisse durch transkranielle Magnetstimula­
tion hervorzurufen. Dafür verwendet er einen Motorradhelm („Gotteshelm“) , der 
mit Magnetspulen versehen ist, um schwache Magnetfelder auf die Gehirnhälften 
der Versuchspersonen auszurichten. Mit verbundenen Augen in einem schalldich­
ten Raum erlebt ein Großteil der Proband(inn)en das „Gefühl der Anwesenheit“ 
von etwas oder jemandem. Dies interpretiert P. als Prototyp der Gotteserfahrung: 
Der Glaube sei ein Artefakt der neuronalen Aktivität in den Schläfenlappen. 

Im Anschluss an die Darstellung dieser neurotheologischer Positionen merkte 
H. Goller an, dass die Naturwissenschaft im Gehirn nur elektrische und chemische 
Vorgänge messen kann, jedoch keine Erlebnisse. Zudem ist die Interaktion der 
zahlreichen Zellverbände des ungemein komplexen Gehirns noch unbekannt. 
Bildgebende Untersuchungsverfahren zeigen nicht unmittelbar die Gehirntätig­
keit, sondern messen nur Durchblutung und Sauerstoffverbrauch. So bleibt das 
Kernerlebnis eines meditativen Zustandes unzugänglich. Es bestehe die Gefahr 
einer Biologisierung von Spiritualität und Religiosität. Religiöse Erfahrungen und 
mystische Erlebnisse beziehen sich auf den ganzen Menschen, nicht nur auf sein 
Gehirn. Diese erlebte Einheit von Körper und Geist ist naturwissenschaftlich nicht 
fassbar. Hinzu kommt, dass die Hirnforschung per definitionem nicht über den 
Wahrheitsgehalt philosophischer und theologischer Fragen entscheiden kann. Ob 
es einen Gott als Schöpfer eines menschlichen Gehirns gibt, kann also nicht Ge­
genstand der Neurotheologie sein. 

Ohne freien Willen keine Schuldfähigkeit
Der zweite Teil der Tagung behandelte die Frage der Willensfreiheit. Manche Neu­
rowissenschaftler halten diese für eine Selbsttäuschung, denn Hirnprozesse verur­
sachen ohne unser Bewusstsein Wollen und Entscheiden: „Keiner kann anders als 
er ist“ (W. Singer); „In der wissenschaftlichen Psychologie ist für Willensfreiheit 

205

Neurotheologie



kein Platz“ (W. Prinz); „Nicht wir mit unserem Willen entscheiden, sondern unser 
Gehirn“ (G. Roth). Menschliches Verhalten läuft vielfach automatisiert-unbewusst 
ab. Zu einer Handlung wird ein Verhalten erst durch eine zumindest teilweise be­
wusste Absicht und ein Ziel. Im Alltag fühlt man sich frei, wenn man selbst bestim­
men kann, ob, wie und wann man handelt, unfrei dagegen, wenn man Wünsche 
und Bedürfnisse fremden Anforderungen unterordnen muss. Etwas ohne äußere 
und innere Einschränkung tun zu können, bedeutet Handlungsfreiheit. Sie kann 
durch konstruktive Handlungsmöglichkeiten erweitert oder durch schädliche Ge­
wohnheiten eingeengt werden. Sie ist einklagbar. Die nicht einklagbare Willens­
freiheit ist die Fähigkeit zu entscheiden, welcher Wunsch in die Tat umgesetzt wer­
den soll. Sie ist die Voraussetzung für Schuldfähigkeit, d.h. das Unrecht einer Tat 
einzusehen und nach dieser Einsicht zu handeln.

Auch Emotionen (Gefühlsregungen, emotionale Reaktionsbereitschaften und 
Stimmungen) und deren Rolle bei Willensakten wurden thematisiert. Sie können 
das Handeln so fördern, dass man völlig im Tun aufgeht. Ein sog. „Flow-Erlebnis“ 
(M. Csikszentmihályi) stellt sich ein, bleibt allerdings auf besonderen Situationen 
begrenzt. Zugleich können Emotionen das Handeln auch behindern. Hier hätte die 
Anstrengung des Willens ihre Kontrollfunktion.

Autor(inn)en, welche die Willensfreiheit als Illusion bezeichnen, berufen sich 
häufig auf die Forschungen von B. Libet. Dieser entdeckte in einem Experiment, 
dass mehr als 350 Millisekunden verstreichen, ehe das Bewusstsein merkt, dass 
das Gehirn begonnen hat, eine beschlossene Handlung durch den Aufbau eines 
sog. „Bereitschaftspotenzials“ einzuleiten. Hier stellt sich die Frage: Wenn ein Ent­
schluss erst bewusst wird, nachdem das Gehirn bereits mit dessen Durchführung 
begonnen hat – ist der menschliche Wille dann noch frei? L. selbst argumentiert 
jedoch entschieden für die Willensfreiheit. Zwischen dem Bewusstwerden des 
Entschlusses und der Ausführung der Bewegung liegen weitere 200 Millisekun­
den: In dieser Zeit kann der Wille eingreifen und bestimmen, ob er die Bewegung 
durchführt oder nicht. Zwar kann der Wille die Hirnaktivität nicht initiieren, aber 
er kann eine in Gang gesetzte Hirnaktivität stoppen. L. zufolge sind wir für unsere 
Handlungsimpulse nicht verantwortlich, für unsere Handlungen jedoch schon.

Fazit
Die Veranstaltung vermittelte wertvolle Impulse: Eine größere Behutsamkeit in 

der Rede von Gott, der eben doch Geheimnis bleibt; Respekt vor dem Menschen, in 
dessen kompliziertes Denken, Fühlen und Handeln die Tagung einen ganz neuen 
Einblick gab. Sich den Einfluss der Emotionen, die bei der Exerzitien- und Geist­
lichen Begleitung eine so große Rolle spielen, einmal nicht von der spirituellen, 
sondern von der naturwissenschaftlichen Seite bewusst zu machen, war wichtig.  

Reflexion

206


