Lektiire

Michel de Certeau SJ | Paris

1925-1986, Historiker, Kulturphilosoph,
Mystikforscher

Die Originalversion dieses Artikels erschien 1966 unter dem Titel ,L‘universalisme
ignatienne: mystique et mission“ in der franzdsischsprachigen Zeitschrift Christus
13 (1966), 173-183. Andreas Falkner S] macht sich mit der vorliegenden Uberset-
zung erneut um die weitere Bekanntmachung des spirituellen Werkes von Michel de
Certeau im deutschsprachigen Raum verdient (siehe auch GuL 87 (2014), 236-251).
[Anm. d. Red.]

lgnatianischer Universalismus

Mystik und Sendung

,Gott finden in allen Dingen*“: Die Formel des hl. Ignatius ist auf dem Hinter-
grund der Vision zu sehen, die seinem ganzen Leben Richtung gegeben hat. Wie
immer die Erleuchtungen in Manresa auf seine personliche Entwicklung Einfluss
genommen haben mogen, seit jener Zeit hat sich bei ihm bleibend eine Gewiss-
heit eingestellt, dass die Einigung mit Gott auf der Tatsache seiner Allgegenwart
griindet. ,,Alle Giiter und Gaben steigen von oben herab“ [237]'. Doch um den
Sinn dieser Erfahrung zu erfassen, muss man sie als eine Bewegung verstehen:
Gott in der Gegenwart zu ,,finden“ bedeutet, will man es allgemeiner ausdriicken,
ihn schon ldngst ,,gesucht“ zu haben.? Somit ist das Vermogen, den GEIST zu spii-
ren, an den Verlauf der Sendung gekniipft; die Fortdauer der Beschauung an eine
geistliche Lektiire der Welt?; die Echtheit der Treue unter Ordensleuten an die Tat-
sache apostolischen Austausches. Mystik und Sendung fallen in jener Spiritualitét
zusammen, die es lehrt, einen immer grofleren Gott im Verlauf der ,,Dinge“ zu

1 Blofe Zahlen in eckigen Klammern [...] verweisen auf Geistliche Ubungen, in: Ignatius von Loyola,
Griindungstexte der Gesellschaft Jesu. Ubers. von P. Knauer (Deutsche Werkausgabe; 2). Wiirzburg
1998. Zahlreiche Angaben von Belegstellen beziehen sich auf Binde der Reihe Monumenta Historica
Societatis Jesu, z. B. Epist. Ign., Direct., Const., Fabri Mon.

2 E.Przywara unterschied die augustinische Kontemplation, die sucht, um zu finden, vom ignatia-
nischen Dienst, der findet, um zu suchen (ders., Deus semper maior, Freiburg 1940, t. 3, 404. 427).

3 Der hl. Ignatius vergleicht die sichtbare Welt mit einem ,,Brief“, der zu einer geistlichen Lesung auf-
ruft. Vgl. H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg i.Br.1964, 226-233.

208



Ignatianischer Universalismus

erkennen, und die auf die Hintergriindigkeit jedes Zeichens aufmerksam macht,
weil es mit den anderen verbunden ist, mit jedem Zeugen des GEISTES in der Ge-
meinschaft von Briidern und Schwestern.

Das Universum der Kommunikation

Wenn der hl. Ignatius von den ,,Giitern“ und den ,,Gaben“ spricht, die von oben
herabsteigen, bezeichnet er damit nicht nur die Erleuchtungen und die Bewegun-
gen des Gebetes. Die Beispiele, die er bringt, sind viel reichhaltiger: ,Gott arbeitet
und miiht sich fiir mich in allen geschaffenen Dingen auf dem Angesicht der Erde
(...) Er verhilt sich in der Weise eines Arbeitenden, zum Beispiel in den Himmeln,
in den Elementen, in den Pflanzen, den Friichten, den Herzen usw., indem er
ihnen Sein gibt, erhilt, belebt und wahrnehmen macht usw.“ [236]* Alle Dinge

in der Welt und im Menschen sind fiir Ignatius Werke Gottes, den er zu erkennen
und dem er zu folgen sucht. Angefangen von seiner Bekehrung, dem Einsiedlerle-
ben, beobachtete er die Wechselfille seines Seelenzustandes; als Pilger betrachtete
er des nachts den Himmel; als Apostel suchte er geistliche Gespréche (...) Das alles
zeigt, dass in Gott zuerst die Liebe besteht, ,,mehr in den Werken als in den Wor-
ten“ [230] oder dass nach dem Wort Polancos die , Mitteilung“ seiner Giter sich
nicht auf sein Wesen bezieht, sondern auf sein Wirken.* Der Mensch ist hineinge-
nommen, drinnen und drauflen, in eine Welt, wo alle Dinge Akt einer universell
,2wirkenden“ Liebe sind. Alle Realitdten unserer Erfahrung sind eine Mitteilung
von gottlichen Giitern und rufen uns auf, von innen und von aufen uns der Ar-
beit Gottes zu 6ffnen. Inmitten der Welt ist der Apostel in liebevollen Hinden, die
ihn gestalten, wenn er mit Christus sagt: In manus tuas commendo spiritum meum
»Nimm, Herr, und empfange meine Freiheit (...)“ [234] Durch die Ereignisse und
Begegnungen ist er eingeladen, angesprochen und ermutigt zu Initiativen, an den
Vorhaben Gottes mitzuarbeiten und teilzuhaben. Seit der Menschwerdung ist die
ganze Geschichte unter Menschen eine wirkliche und aktive , Kommunikation“
mit Gott geworden; in allen Dingen offenbart sich der unnahbare Vater ,, den
Menschen seines Verlangens“ (Dan 9,23); und die Glaubigen, denen seine Gaben
es nahe legen, ihn zu suchen, werden ohne Unterlass zu ihm gerufen durch das,
was plotzlich auftaucht als etwas, was jenseits der Erfahrung liegt oder einer Er-
neuerung der eben erwdhnten Kommunikation gleich kommt.

Diese Sichtweisen konnen bei einem Menschen iiberraschen, der in vieler
Hinsicht den allumbrados seiner Zeit nahe zu stehen scheint. Sie gehen auf die
Anfdange in Manresa zuriick, auf die ,,Einsichten* in das Geheimnis der Trinitat
und der Schopfung: Der Schopfer der Welt ist die LIEBE; jegliches Sein definiert

4 Vgl. auch als Beispiel den Brief des hl. Ignatius an Franz Borgia in Epist. Ign. I, p. 339.
5 Directorium P. J.-A. Polanco, in: Direct., p. 322.

209



Lektiire

sich also durch die Bewegung, die eint. Eben dadurch kommt jede dem Illuminis-
mus nahestehende Absicht, Gott jenseits der Realitédt zu suchen, ins Wanken: Die
Wirkmaichtigkeit von Werken und die Wahrheit der Beziehung gehoren zusam-
men, sind eins. Durch diese Wirklichkeit - die unsere und die des Universums -
sind wir untereinander verbunden, aber auch dem Leben Gottes angegliedert. Es
besteht Identitat zwischen dem Geheimnis des Seins und dem Geheimnis der Lie-
be: in abstrakten Ausdriicken formuliert (die der hl. Ignatius vermieden hitte) geht
es hier um das Herz seiner Mystik. Was die Kommunikation ausdehnt, bringt dem
Leben Zuwachs: im Laufe der ,,Unterredung®, in der in seinen Augen alle Dinge Vo-
kabeln und Zwischenrufe sind, verliert der Gldubige an Uberheblichkeit und Vor-
sprung an dem, was er aus dem Einsatz fiir den anderen fiir sich ,,gewinnt“. Durch
diese Welt ist er gebunden an die gekreuzigte Majestdt Gottes. Die Wirklichkeiten
des Universums hiillen ihn in gottliches Handeln ein, sind iiberraschende Gesten
der GROSSHERZIGKEIT, die ein wenig mehr den Gegenstand seines Verlangens im
Herzen deutlich macht, indem es ihm das Verlangen Gottes offenbart.¢

JIntention” und ,Mission"

Schon das Gebet der Exerzitien offenbart diesen geheimnisvollen Zusammenklang
von Geheimnis des Herzens und objektiver Wirklichkeit. Die genaue Wahrheit der
»Geschichte“ ist nicht weniger notig als der geistliche ,,Geschmack®, der ihr in der
Seele entspricht. Die ehrliche Priifung meines Lebens und meiner Situation in der
Welt ist die Bedingung, um inmitten meiner tatsdchlichen Existenz den Herrn zu
finden, der fiir mich stirbt. In der Wahl trdgt die Rolle der Vernunft zu den inneren
,Bewegungen“ die Kontrolle der gottlichen , Bewegung“ bei, die durch eine fak-
tische Situation sichtbar gemacht wird. Allgemeiner gesagt, Christus erscheint so-
wohl als der, der ,,in mir“ ist durch den Geist, der betet und handelt, aber auch als
der, der ,,vor mir“ ist, immer Herr jenseits meines Horizonts und immer unnahbar;
er ist das geheimnisvolle Subjekt allen Verlangens, das in mir von ihm kommt, und
das Objekt von Werken und Anforderungen, fiir die er innerstes, aber doch fernes
Ziel ist, Ursprung und Ziel allen Seins und allen Wirkens. Somit lehrt es also schon
eine Dialektik des Gebetes, Gott drinnen und draufien zu finden in einer grofleren
Treue gegentiiber dem universalen Herrn.

Aber die Exerzitien sind nicht mehr als Initiation, eine wohl bestimmende,
aber im Blick auf die Entdeckung Gottes in allen Dingen eine einzelne. Wie es die
Betrachtung zur Erlangung der Liebe anzeigt, weitet sich die Spiritualitdt der Exer-

6 Der Fortgang des Dienstes konfrontiert unaufhorlich apostolisches ,Verlangen“, Zeichen dessen, was
»gefunden“ ist, mit dem tatsdchlich Gegebenen, mit der heiligen ,,Geschichte® oder mit den Anord-
nungen, die mehr das Verlangen oder den Willen Gottes kundtun. Im Memoriale Peter Fabers (frither
einmal Desirs du P. Favre genannt) wird diese geistliche Bewegung des Wirkens mit einzigartiger
Schirfe analysiert. Vgl. Mémorial, DDB 1960, Introduction, p. 82-92.

210



Ignatianischer Universalismus

zitien in das apostolische Handeln hinein aus. Zwei Begriffe sind von entschei-
dender Bedeutung fiir das Verstdndnis der ignatianischen Erfahrung, weil sie der
Spiritualitdt des Findens Gottes in allen Dingen ihre eigene Struktur geben. Es
handelt sich um die Intention und um die Mission: Ersteres bezieht sich auf die in-
nere Bewegung des Geistes, das zweite auf die Umsetzungen und die Hierarchie der
Kirche; ersteres bezieht sich auf Christus insoweit, als er ,,in mir“ ist, das zweite auf
Christus insoweit, als er ,,vor mir“ ist; oder auch, ersteres ergibt sich im Blick auf
das Subjektive und das zweite im Blick auf das Objektive - wenn man diese Unter-
scheidung zuldsst, die die Erfahrung genau genommen zu tibersteigen trachtet.

Mag es auch abstrakt sein, diese Unterscheidung vergegenwartigt nicht weni-
ger die Spannung, die jeder Christ erfahrt. Grob gesagt, in ihm stehen oft aposto-
lisches Verlangen, Erkenntnisse, geistliche Bewegungen den ergangenen Anwei-
sungen gegeniiber, den Institutionen, der Lehre der Kirche, der Wirklichkeit der
apostolischen und menschlichen Situationen. Fiir den hl. Ignatius regt der Geist,
der allen (den Oberen und den Untergebenen) gegeben ist, in jedem die Bewe-
gungen an, die ,auf Akte der Liebe“ hin gerichtet sind; aber das Kriterium dieser
Bewegungen ist das Wort - ein wirkmachtiges Wort - anwesend und gelehrt durch
die gegenwartige Kirche. Immer schon ist die Objektivitdt der Offenbarung der in-
neren Erkenntnis Christi zuvorgekommen, steht mit dieser im Gesprach und kon-
trolliert sie. Ebenso empfehlen sich die geistlichen Bewegungen unserer Tage und
geben sich zu erkennen durch ihre Ubereinstimmung mit dem Allgemeinwohl und
mit den Direktiven der ganzen Kirche. Im Prinzip ist die Liebe identisch mit dem
Sein: Aufbriiche der Liebe, Zeichen und Erscheinungsformen des Geistes horen
nicht auf, gefoérdert und kontrolliert zu werden durch das belebende Gesetz einer
Vereinigung. Der Geist, der im Innern die Leben spendenden Worte Jesu in Erinne-
rung ruft (Joh 14,26), kann der Kirche nicht fremd sein, die das Evangelium durch
eine apostolische Kommunitdt ankiindigt, erklart und aktualisiert.

Das Ordensleben bringt es durch die Verflochtenheit von Intention und Mis-
sion zum Ausdruck. Die Reinigung der Intention macht das Verlangen nach Gott
und die Offenheit fiir den Geist lebendig, der in den Kindern Gottes wohnt und der
sie zu ,,Akten der Liebe“ drdngt. Da aber die hierarchische Realitdt der Kirche das
lebendige, unsichtbare Sakrament des Geistes ist, sind die Erweiterungen der Liebe
dem Kriterium des Gehorsams unterworfen: Sie konnen lediglich Sendungen sein,
Auftrage fiir einen durch den Papst und die Oberen umschriebenen Raum. Wie
Jesaja zu Gott sagte: ,,Hier bin ich, sende mich“ (Jes 6,8), so sollte auch von Anfang
an die apostolische Intention der ersten Gefdhrten anerkannt und bestimmt wer-
den durch die vom Papst erhaltene ,,Sendung“. Aus dem Innern durch den Geist
heraus gerufen, mehr davon zu tun, was dem Vater gefillt, erhélt der Ordensmann
von oben und von den anderen die Bestdtigung oder die objektive Zustimmung
fiir seine Aufgabe. ,Akt der Liebe“, die Kommunikation mit Gott ist aber auch , Akt
des Gehorsams*“: Der hl. Ignatius verbindet wiederholt diese beiden Ausdriicke zur

21



Lektiire

Charakterisierung der Aktion des Beschaulichen’, denn das durch eine geistliche
Intention angepeilte Ziel kann nicht vom universalen Reich verschieden sein,
fiir das die Kirche einem jeden seine objektive Mission zuteilt. Auch das vollkom-
mene Leben, das ist die Liebe, ist in der Gesellschaft Jesu wesenhaft an das Geliib-
de des Gehorsams dem Papst gegeniiber gebunden.

,Der universelle Geist“ ist ein Leitmotiv der ersten Gefdhrten; es ist aber nicht
blof3 ein kollektives Gesetz oder ein geographisches Kriterium. Das Universelle
definiert die Problematik selbst und die Dynamik des geistlichen Lebens in der
Gestalt einer unablédssigen Konfrontation vom Impuls, der von innen kommt,
eine innere Antwort auf das Handeln Jesu, und dem Impuls, der von anderen
kommt, eben hervorgerufen durch die Wiinsche, die ihn bestdtigen oder verwun-
dert zuriicklassen. Die inneren Bewegungen und die Anordnungen der Kirche
treffen in einer einzigen Bewegung zusammen. Von der Absicht zur Sendung oder
von der Liebe zum Gehorsam gibt es eine Wechselwirkung: die eine verinnerlicht
und personalisiert den apostolischen Einsatz, indem sie ihn von je eigenen Stand-
punkten durch eine tiefere Gelehrsamkeit gegeniiber dem Geist wegfiihrt; die
andere objektiviert die Handlung und macht sie ,,universeller durch eine umfas-
sendere Einbindung in das Netz der menschlichen Kommunikationen.

Gott bewegt von innen und von aufden. Das geschieht in dem Maf3e, als der
Jesuit es erfahrt, dass die beiden strukturellen, grundlegenden Elemente ihre
gesamte Bedeutung aus dem religiosen Leben empfangen. Auf der einen Seite
steht die Gewissenserforschung, inneres Verkosten, Anerkennung, Dankbar-
keit, Bedauern, Anreiz und Entscheidung, wach gerufen durch eine geistliche
Lesung der ,,Geschichte“, die an einem oder einem halben Tag in Arbeiten und
Begegnungen sich ergibt: eine Auslegung der Ereignisse entdeckt darin ein WORT
GOTTES in Fortfiihrung der prophetischen Arbeit, die in der ,,Geschichte“ eines
Volkes die wiederholten Zwischenrufe Gottes erkennt. Auf der anderen Seite die
Gewissensrechenschaft, ,,Austausch“ zwischen den Bewegungen, den Wiinschen,
den inneren Aufrufen - der Erfahrung des Subjekts, und den durchaus objektiven
und universelleren Erfordernissen, deren Reprdsentant in der Gebrochenheit
seines eigenen Gewissens der Obere ist. Hier wird die Weise eines Dialogs in der
Sprache eines Austausches und einer Eréterung in der Form eines schon in sich
apostolischen gemeinschaftlichen Aktes tiberboten. Um Gott zu finden in allen
Dingen, bedarf es dieser geistlichen Dialektik der Liebe und des Gehorsams, ein
genetisches Gesetz von Beziehungen unter Ordensleuten aufgrund einer Treue zu
Gott, ,der immer grofer ist“.

7 Vgl Epist. Ign. III, p. 502 oder IX, p. 125, zwei Beispiele unter 100 anderen.

212



Ignatianischer Universalismus

Die Aktion, eine geistliche Beziehung

Wie nimmt die ignatianische Perspektive in den Aufgaben, die ,jene von der Ge-
sellschaft“ in Angriff nehmen sollen, konkret Gestalt an? Eine rasche Analyse
wird das verdeutlichen, aber auch die Probleme aufzeigen, die offen bleiben.

Zuerst von den apostolischen Arbeiten, die unmittelbar mit dem Bestreben,
»den Seelen zu helfen“, mit der cura animarum zu tun haben. Im Blick auf sie wie-
derholt der hl. Ignatius oft: Gott hat am guten Werk Gefallen, die von der reinen
Absicht, Gott zu dienen, eingegeben sind und im Gehorsam vollfithrt werden;
im Grunde genommen geht es darum, sich an den Willen Gottes zu halten, und
sich an den objektiven Handlungen und Zeichen der Liebe des Erlosers klug zu
orientieren. Zwei Aspekte der apostolischen Erfahrung beziehen sich auf diese
Behauptung.

Die apostolische Arbeit wird, wenn man sie im Zusammenhang der Heils-
geschichte sieht, von den Umstdnden und den objektiven Begegnungen gelei-
tet, aber auch von inneren Bewegungen: Stiftungen, die Gunst eines Fiirsten,
Wohlwollen der Bevolkerung stehen im Rang von Zeichen. Eine ziemlich realis-
tische Sicht verdeutlicht dem Missionar den Willen Gottes und bindet ihn ein in
diesen oder jenen Dienst. Wie sagte doch Faber, wobei er einen Ausdruck des hl.
Paulus aufgriff: Der Apostel sieht Tore sich 6ffnen oder schlielen und den Herrn,
der ihm so die Moglichkeiten eines Mitwirkens aufzeigt.® Die duf3eren Ereignisse
sind nicht weniger Beweggriinde als die inneren; jene miissen ebenso gepriift
werden wie diese. Das ist Ziel und Gegenstand der Korrespondenz des hl. Ignatius
mit seinen Gefahrten: Das Bedenken der Situationen, was man auch Geistliche
Lesung der Episoden und der Bedingungen des Apostolats nennen konnte, wird
der Ort eines aktiven Austausches mit Gott. Der Missionar sucht darin die Beru-
fung, die durch menschliche Bande angezeigt wird, zu entdecken und fortzufiih-
ren. Doch das geschieht, indem er jemandem schreibt (oder mit ihm spricht)
mit dem Interesse eines Austausches der Informationen und einer gemeinschaft-
lichen Unterscheidung.

Noch charakteristischer ist die Rolle, die das Gesprach - conversar - in der
Tatigkeit eines Missionars spielt. Die Konversation ist eine feststehende Grofie im
Leben des hl. Ignatius. Seit Manresa suchte er geistliche Personen, um Austausch
mit ihnen zu haben. Die Exerzitien sind ein geistlicher Dialog des Begleiters mit
dem Exerzitanten.’ Das conversar pragt jedoch die gesamte apostolische Tatigkeit
der Jesuiten, deren individuelle Dienste oft in die Trilogie zusammengefasst wer-

8 P. Favre, Quand le Seigneur ouvre une porte, in: Christus 12 (1965), 90-101. Vgl. dazu Const. 1V, 7, 10
text a (in Const. I1,192).
9 Vgl. M. Giuliani, Qu‘attendait Saint Ignace des Exercices?, in: Christus 3 (1956), 175-177.

213



Lektiire

den konnten: Gesprdche, Beichten, Exerzitien. Es tiberrascht nicht, in der Kor-
respondenz des Ignatius dem Wort so oft zu begegnen. Der Dialog ist ganz ent-
schieden im Zentrum seiner Lehre. Die Gesprdche mit den gottlichen Personen,
der Jungfrau und den Heiligen, werden in den Gesprachen mit den Menschen
fortgefiihrt, den Zeugen Gottes, den sie in dem Moment offenbaren, da sie ihn
anrufen. Die Bezogenheit auf die Person, die sich in der trinitarischen Mystik des
Ignatius zeigt, erstreckt sich auf das ganze apostolische Leben. ,,Gott finden in
allen Dingen“ heif3t doch, ihn zu entdecken in Unterredungen: Der Apostel, der
den anderen zu Hilfe kommt, erkennt ,vor sich“ durch sie den Geist, und sucht es
ihnen beizubringen, diesen Geist in sich selbst zu entdecken. Er findet in seinen
Gesprédchspartnern den Gott, von dem er erfasst ist. Eine andauernde Berufung
weiht ihn der Bestimmung, ein Mensch der Konversation zu sein.!

Ohne diese Perspektive wiirde man das Beharren der Konstitutionen auf den
inneren Beziehungen zur Gemeinschaft, auf den geistlichen Gesprichen unter
Jesuiten oder auf der Gewissensrechenschaft kaum verstehen; diese Vorgidnge
verkniipfen den geistlichen Fortschritt mit der Entwicklung der Kommunikation
und begriinden als entscheidenden Vollzug des Ordenslebens das Entstehen der
Gemeinschaft durch die vielfaltigen Verbindungen der einzelnen untereinander.

Die Dienste sind von derselben Art wie diese Formen des Austausches im In-
neren der Gesellschaft; sie begriinden von selbst eine geistliche Beziehung: Gott
spricht zu uns im Herzen und er kommt durch die anderen zu uns; er ist in ihnen
unfassbar, ohne dass wir zweifeln kdnnten, dass er in ihnen wohnt; seine geheim-
nisvollen Einladungen im Leben der Gesprachspartner, die ihn vielleicht noch
nicht kennen, horen nicht auf, uns den zu offenbaren, den die innere Erfahrung
sucht und schon bezeugt.!!

Im Blick auf eine ,,universellere“ Treue zu Gott, der nicht authort, grofier und
ndher zu erscheinen, kommt der hl. Ignatius natiirlich dazu, affektive Fixierun-
gen auf die inneren Bewegungen und die Erleuchtungen zu kritisieren. Wenn das
Apostolat uns momentan aus derartiger Intimitat herausreifdt, so geschieht es
dazu, dass die apostolischen Unterredungen uns in allen Dingen den Gott ent-
decken lassen, dessen Geheimnis und Werk unsere Vorstellungen und Projekte
iibersteigen. Uberall muss man ,,das Gemeinwohl dem Wohl des einzelnen vor-
ziehen“.'? An dieser Stelle ldsst der Gehorsam eine Liebe, die in die Grenzen ihrer
subjektiven Vorstellungen noch eingeschlossen ist, hinauswachsen. ,Ekstase

10 In den Briefen des hl. Ignatius sind zahlreiche Texte vorhanden, die Elemente einer Spiritualitdt des
apostolischen Dialogs abgeben kénnten. Vgl. Epist Ign. I, 96, 179-180 (Del modo de negociar y conver-
sar in Domino), 386-387 (Instruktion Para converser); 111, 29, 510-513; 1V, 410-413.457-458.481-482;
VII,269-270 (Vom geistlichen Gesprdch); 1X, 376 (iiber die colloquia); X, 507, 690 (Sur la conversatione
familiare et amorevole); XI, 533 und 540: XII, 243 (Amicitia spiritualis et colloquia), 254 (colloquia),
678, etc. Vgl. auch die Industrias con que uno de la Compariia de Jésus mejor consiguira sus fines in Pol.
Compl. II, 786-804.

11 Vgl. Polanco in Pol. Compl. II, 802-803.

12 Epist. Ign. III, 22.

214



Ignatianischer Universalismus

der Aktion“ wird der hl. Franz von Sales'?, der vom Inneren her handelte, jeden
Dienst nennen.

So festigt die apostolische Tatigkeit in dem Augenblick, da sie Menschen un-
tereinander und mit ihrem eigenen Geschick aussohnt, den Apostel, indem sie
ihn starkt und in seiner radikalen Beziehung mit seinem Schopfer Tiefgang gibt.
Zugleich ist sie Austausch von Mensch zu Mensch und Begegnung mit Gott; sie
stiftet dem Apostel eine starkere Mitte ein und verbindet ihn mit den Nachsten,
in dem sie ihnen das LEBEN erschlief3t, das sie schon in sich tragen. Sie ist das
Werk des UNIVERSELLEN.

Ein anderes Beispiel - die Studien. Es stimmt, der hl. Ignatius erblickt in ih-
nen vor allem eine Zeit der ,,Trockenheit“!" Aber genau die gleichen Regeln be-
stimmen ihre geistliche Tragweite: In der Anstrengung der Studenten treffen eine
Tatigkeit, die geprdgt ist durch ,die reine Absicht des alleinigen Dienstes und der
Verherrlichung Gottes unseres Herrn“'* und ein zu vollfithrendes Werk zusam-
men, das durch den Gehorsam geordnet ist, nicht beliebig, sondern funktionell
abgestimmt auf die gegenwartige Wirklichkeit der Welt und die apostolische
Tauglichkeit'®. Die Miithe des Studiums ist geistlich definiert ,,durch den Gehor-
sam und die Liebe, aus der sie ibernommen wird“.!” ,Absicht“ und ,Sendung®,
Liebe und Gehorsam sind verkniipft in der Effizienz eines nutzbringenden Wer-
kes, will sagen: realistisch abgestimmt auf realitdtsbezogene, zeitgemafie Tatig-
keiten. Auch das Studium gehort zu den Werken, die von innen und von auf3en
denen des Herrn zuzuordnen sind; es wird zum Ort einer vertrauten Beziehung
mit Gott im Dienst der Kirche.

Die ,,uneingeschrdankte Bejahung“ und die ,,volle Zustimmung®, die der hl.
Ignatius in dieser Sache den Studierenden abverlangt's, vermogen ihren Einsatz
in der intellektuellen Arbeit zu verstédrken. Die Studien fordern den ganzen Men-
schen??, sagt er auch, ebenso wie das Gebet, wenn die Zeit dafiir gekommen ist.
Die Tatigkeit, die eine kiinftige Effizienz anstrebt, fiillt das gegenwértige Leben
eines Jesuiten ebenso total aus wie die Einkehr oder das Apostolat. Die Empfeh-
lungen, die von den Konstitutionen gegeben werden, und die Strukturierung der
Lehre gemafs der ratio studiorum betonen iibrigens den Parallelismus dieser bei-
den Weisen der Verbindung mit Gott, die wir im Gebet und im Studium haben.

13 Traité de ’amour de Dieu VII, 6, in: (Euvres compleétes, Annecy, t. 5, p. 28. Beim hl. Ignatius zeigt sich
I‘extase in Abhangigkeit von einer Dialektik der Gegensétze: Die ,Freiheit“ soll sich auf Gegensitze
(opposita) einstellen, dem was ,duflerlich“ erscheint, einen religiosen Sinn zugestehen und sich da-
rauf vorbereiten, das, was sich ihren Projekten entgegenstellt, als ,,universeller anzuerkennen. Vgl.
Epist. Ign. 12, 679 (Selecta documenta 5).

14 Epist. Ign. VII, 270.

15 Const. 1V, 4, 2, Texte a; in: Const II, 178.

16 Const. IV, Prologe 1; in: Const. II, 382-383.

17 Const. 1V, 6,2 texte a; in: Const. II, 182.

18 Ebd.

19 Const. 1V, 2; in: Const. 11, 408-409.

215



Lektiire

Wie der Exerzitant dank der ,Wiederholungen“ in der Abgeschiedenheit und des
Gesprdches mit seinem Begleiter die vorgelegte ,,Geschichte“ verinnerlicht und
verkostet, ebenso wird der Student dank der ,Wiederholungen“ in der Studienzeit
und des wechselseitigen Austausches sich in die Lehre vertiefen, die vorgetragen
wurde. Den , Gefithlen“ und den ,Anmutungen®, die das Echo auf die Geheim-
nisse Christi im Herzen sind, entsprechen die intellektuelle Aneignung und Auf-
nahme der Geheimnisse des Glaubens oder der Wissenschaften, die sich auf die
Schopfung beziehen. So gesehen folgt die intellektuelle Arbeit dem Rhythmus der
religiosen Erfahrung - ein Austausch, deren Sprache die reale Welt ist.

Historische Unebenheiten und geistliche Treue

Zugegeben, es gibt da eine Eigenheit, die in der Denkungsart zu Beginn des 16.
Jhs. anzutreffen ist und in vieler Hinsicht mittelalterliche Ziige tragt. Das Wissen
stammt aus der Uberlieferung; es wird zunichst als solches im Gedéchtnis empfan-
gen, um dann durch das Individuum verinnerlicht zu werden, das eine ,,gegebene*
Welt fortzufithren und darin sich selbst zu finden hat. Eng ist der Raum fiir alles,
was zur intellektuellen Forschung und zu Prozessen der Erfindung gehort, fiir In-
itiativen und fiir die Risiken, die heute in unsere Mentalitdt wie in unsere Studien
so wesentlich sind. Doch wie sollten wir beim hl. Ignatius nicht auch den Typ von
Lehre wieder finden, der dem gesamten kulturellen System seiner Zeit entspricht?
Wir kdnnen aber auch einen charakteristischen Aspekt seines eigenen Tempe-
raments feststellen. Wenn der hl. Ignatius die Zeit fiir das Gebet wahrend der Stu-
dien verkiirzt und den Studierenden empfiehlt, ,,Gott zu finden in allen Dingen®,
fihrt er Beispiele an, die dem Studienbetrieb genau genommen fremd sind; er
spricht zu ihnen von Unterredungen, von einer sinnenhaften und religiosen Er-
fahrung der Geschopfe um sie herum - insgesamt von ,,allen Dingen“, nur nicht
von den Studien selbst. ,,Sie konnen sich darin iben die Gegenwart unseres Herrn
in allen Dingen zu suchen, wie im Umgang mit jemand, im Gehen und Kommen,
im Sehen, Schmecken, Horen, Verstehen (...)“%° Das sind weise Ratschldge: Scholas-
tikern gegeniiber vermeiden sie es, in trockene ,, Abstraktionen“ zu verfallen und
diese Sensibilitat fiir die Dinge, diese sinnende Intelligenz, dieses Mitgefiihl fiir die
Menschen oder diesen Geist der Feinfiihligkeit zu verlieren, die gleichermafien fiir
ihr kiinftiges Apostolat notwendig sein werden. Aber diese Ratschldge nehmen die
intellektuellen Erfahrungen selbst nicht wirklich ernst. Faber zum Beispiel, mehr
Humanist und ganz und gar auch Mystiker, hat einen viel schérferen Sinn fiir die
Arbeit, die darin besteht , den belebenden Geist der Wissenschaft“?! zu suchen: Ihr
werdet Gott im Studium finden, schreibt er an die Scholastiker in Paris, wenn ,,ihr

20 Epist. Ign. III, 510.
21 Fabri Mon., 105.

216



Ignatianischer Universalismus

immer den HEILIGEN GEIST als Repetitor habt, der der oberste Meister der Wissen-
schaft ist und der schlussendlich sie euch einpragt“*2.

So erhellend und grundlegend die Lehre des hl. Ignatius auch sein mag, sie ist
doch recht veraltet; sie erspart in keiner Weise die notwendige Anstrengung, um
sie zu verstehen und sie heute ins Leben umzusetzen. Ehedem ergab der Blick auf
den Kosmos eine Welt von Substanzen und der Blick auf das soziale Gefiige eine re-
ligiose Ordnung; die Institutionen bezogen sich darin auf eine strukturierte Religi-
on; die Politik mit ihren Zielsetzungen und Rechtfertigungen hielt man fiir sakro-
sankt; die literarische Erforschung hielt sich - das gilt auch fiir die wagemutigsten
Humanisten - an den Rahmen einer patristischen und christlichen Tradition, die
es zu libernehmen galt. Dieses kulturelle Universum war auch die Sprache der re-
ligiosen Erfahrung; in eben dieser Welt hat der hl. Ignatius gezeigt, wie eine geist-
liche und missionarische Tatigkeit eine effektive Entsprechung zur Aktion Gottes
durch die Verdnderung von Beziehungen unter den Menschen sein kdnnte.

Heute stellt das Leben der Christen sozial gesehen nur mehr einen bescheiden-
en Ausschnitt in einer ,profanen® Welt dar. Alle menschlichen Strukturen und
alle religiosen Begriffe - angefangen von dem des Gehorsams - sind davon in Mit-
leidenschaft gezogen. Das heifdt nicht, dass Gott heute weniger grofl oder weniger
tatig ware! Jedoch um sein universelles Werk anzuerkennen und daran mitzuwir-
ken, muss man mit einem Wagemut, der dem des hl. Ignatius nahe kommt, hin-
reichend jede menschliche Erfahrung vertiefen und die Einteilungen , profan“
und ,religios“ hinter sich lassen wie unldngst die Abgrenzungen von , Aktion*“
und , Kontemplation“. Ebenso darf der Prozess der Kommunikation nicht der Ort
schlechthin fiir eine geistliche , Bewdltigung“ bleiben oder werden, wenn wir die
Erfahrung nicht mehr in Begriffen von , Giitern“ und , Gegenstinden“ zu fassen
vermaogen.

Wir werden also in dieser Erfahrung selbst das Mysterium des GEISTES entde-
cken, der die Wahrheit ist, die mit immer wirksamem Austausch iiberrascht. Die
Bemerkungen des hl. Ignatius zu diesem Gegenstand sind also zu entwickeln, und
wir werden ihnen nie treu bleiben, es sei denn im Schof? eines Dialogs, der uns
gegenseitig den LEBENDIGEN, der schon am Werk ist, und seinem Anspruch, der
sich in Beziehungen unserem Verlangen enthiillt, offenbaren wird. Die Anforde-
rungen und die neuen Gegebenheiten des Apostolates bediirfen also einer umfas-
senden Erarbeitung und Vertiefung in der Treue zur ignatianischen Dialektik der
Liebe und des Gehorsams. Wir kdnnen uns damit zufrieden geben zu wissen, wie
die ersten Gefdhrten Gott in allen Dingen gefunden haben. Jedoch unsere aposto-
lische Arbeit, erhellt durch die geistliche Analyse der Anfdnge, wird uns dahin fiih-
ren, einen ,, Austausch“ mit Gott zu finden im Dialog mit unseren Briidern.

22 Fabri Mon., 102.

217



