
1	 Bloße Zahlen in eckigen Klammern […] verweisen auf Geistliche Übungen, in: Ignatius von Loyola, 
Gründungstexte der Gesellschaft Jesu. Übers. von P. Knauer (Deutsche Werkausgabe; 2). Würzburg 
1998. Zahlreiche Angaben von Belegstellen beziehen sich auf Bände der Reihe Monumenta Historica 
Societatis Jesu, z. B. Epist. Ign., Direct., Const., Fabri Mon.

2	 E. Przywara unterschied die augustinische Kontemplation, die sucht, um zu finden, vom ignatia­
nischen Dienst, der findet, um zu suchen (ders., Deus semper maior, Freiburg 1940, t. 3, 404. 427). 

3	 Der hl. Ignatius vergleicht die sichtbare Welt mit einem „Brief“, der zu einer geistlichen Lesung auf­
ruft. Vgl. H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg i.Br.1964, 226–233.

Die Originalversion dieses Artikels erschien 1966 unter dem Titel „L‘universalisme 
ignatienne: mystique et mission“ in der französischsprachigen Zeitschrift Christus 
13 (1966), 173–183. Andreas Falkner SJ macht sich mit der vorliegenden Überset-
zung erneut um die weitere Bekanntmachung des spirituellen Werkes von Michel de 
Certeau im deutschsprachigen Raum verdient (siehe auch GuL 87 (2014), 236–251). 
[Anm. d. Red.]

Ignatianischer Universalismus
Mystik und Sendung

„Gott finden in allen Dingen“: Die Formel des hl. Ignatius ist auf dem Hinter­
grund der Vision zu sehen, die seinem ganzen Leben Richtung gegeben hat. Wie 
immer die Erleuchtungen in Manresa auf seine persönliche Entwicklung Einfluss 
genommen haben mögen, seit jener Zeit hat sich bei ihm bleibend eine Gewiss­
heit eingestellt, dass die Einigung mit Gott auf der Tatsache seiner Allgegenwart 
gründet. „Alle Güter und Gaben steigen von oben herab“ [237]1. Doch um den 
Sinn dieser Erfahrung zu erfassen, muss man sie als eine Bewegung verstehen: 
Gott in der Gegenwart zu „finden“ bedeutet, will man es allgemeiner ausdrücken, 
ihn schon längst „gesucht“ zu haben.2 Somit ist das Vermögen, den GEIST zu spü­
ren, an den Verlauf der Sendung geknüpft; die Fortdauer der Beschauung an eine 
geistliche Lektüre der Welt3; die Echtheit der Treue unter Ordensleuten an die Tat­
sache apostolischen Austausches. Mystik und Sendung fallen in jener Spiritualität 
zusammen, die es lehrt, einen immer größeren Gott im Verlauf der „Dinge“ zu 

Michel de Certeau SJ | Paris 

1925–1986, Historiker, Kulturphilosoph, 
Mystikforscher

208

Lektüre



4	 Vgl. auch als Beispiel den Brief des hl. Ignatius an Franz Borgia in Epist. Ign. I, p. 339.
5	 Directorium P. J.-A. Polanco, in: Direct., p. 322.

erkennen, und die auf die Hintergründigkeit jedes Zeichens aufmerksam macht, 
weil es mit den anderen verbunden ist, mit jedem Zeugen des GEISTES in der Ge­
meinschaft von Brüdern und Schwestern.

Das Universum der Kommunikation

Wenn der hl. Ignatius von den „Gütern“ und den „Gaben“ spricht, die von oben 
herabsteigen, bezeichnet er damit nicht nur die Erleuchtungen und die Bewegun­
gen des Gebetes. Die Beispiele, die er bringt, sind viel reichhaltiger: „Gott arbeitet 
und müht sich für mich in allen geschaffenen Dingen auf dem Angesicht der Erde 
(…) Er verhält sich in der Weise eines Arbeitenden, zum Beispiel in den Himmeln, 
in den Elementen, in den Pflanzen, den Früchten, den Herzen usw., indem er 
ihnen Sein gibt, erhält, belebt und wahrnehmen macht usw.“ [236]4 Alle Dinge 
in der Welt und im Menschen sind für Ignatius Werke Gottes, den er zu erkennen 
und dem er zu folgen sucht. Angefangen von seiner Bekehrung, dem Einsiedlerle­
ben, beobachtete er die Wechselfälle seines Seelenzustandes; als Pilger betrachtete 
er des nachts den Himmel; als Apostel suchte er geistliche Gespräche (…) Das alles 
zeigt, dass in Gott zuerst die Liebe besteht, „mehr in den Werken als in den Wor­
ten“ [230] oder dass nach dem Wort Polancos die „Mitteilung“ seiner Güter sich 
nicht auf sein Wesen bezieht, sondern auf sein Wirken.5 Der Mensch ist hineinge­
nommen, drinnen und draußen, in eine Welt, wo alle Dinge Akt einer universell 
„wirkenden“ Liebe sind. Alle Realitäten unserer Erfahrung sind eine Mitteilung 
von göttlichen Gütern und rufen uns auf, von innen und von außen uns der Ar­
beit Gottes zu öffnen. Inmitten der Welt ist der Apostel in liebevollen Händen, die 
ihn gestalten, wenn er mit Christus sagt: In manus tuas commendo spiritum meum 
„Nimm, Herr, und empfange meine Freiheit (…)“ [234] Durch die Ereignisse und 
Begegnungen ist er eingeladen, angesprochen und ermutigt zu Initiativen, an den 
Vorhaben Gottes mitzuarbeiten und teilzuhaben. Seit der Menschwerdung ist die 
ganze Geschichte unter Menschen eine wirkliche und aktive „Kommunikation“ 
mit Gott geworden; in allen Dingen offenbart sich der unnahbare Vater „den 
Menschen seines Verlangens“ (Dan 9,23); und die Gläubigen, denen seine Gaben 
es nahe legen, ihn zu suchen, werden ohne Unterlass zu ihm gerufen durch das, 
was plötzlich auftaucht als etwas, was jenseits der Erfahrung liegt oder einer Er­
neuerung der eben erwähnten Kommunikation gleich kommt.

Diese Sichtweisen können bei einem Menschen überraschen, der in vieler 
Hinsicht den allumbrados seiner Zeit nahe zu stehen scheint. Sie gehen auf die 
Anfänge in Manresa zurück, auf die „Einsichten“ in das Geheimnis der Trinität 
und der Schöpfung: Der Schöpfer der Welt ist die LIEBE; jegliches Sein definiert 

209

Ignatianischer Universalismus



6	 Der Fortgang des Dienstes konfrontiert unaufhörlich apostolisches „Verlangen“, Zeichen dessen, was 
„gefunden“ ist, mit dem tatsächlich Gegebenen, mit der heiligen „Geschichte“ oder mit den Anord­
nungen, die mehr das Verlangen oder den Willen Gottes kundtun. Im Memoriale Peter Fabers (früher 
einmal Desirs du P. Favre genannt) wird diese geistliche Bewegung des Wirkens mit einzigartiger 
Schärfe analysiert. Vgl. Mémorial, DDB 1960, Introduction, p. 82–92.

sich also durch die Bewegung, die eint. Eben dadurch kommt jede dem Illuminis­
mus nahestehende Absicht, Gott jenseits der Realität zu suchen, ins Wanken: Die 
Wirkmächtigkeit von Werken und die Wahrheit der Beziehung gehören zusam­
men, sind eins. Durch diese Wirklichkeit – die unsere und die des Universums – 
sind wir untereinander verbunden, aber auch dem Leben Gottes angegliedert. Es 
besteht Identität zwischen dem Geheimnis des Seins und dem Geheimnis der Lie­
be: in abstrakten Ausdrücken formuliert (die der hl. Ignatius vermieden hätte) geht 
es hier um das Herz seiner Mystik. Was die Kommunikation ausdehnt, bringt dem 
Leben Zuwachs: im Laufe der „Unterredung“, in der in seinen Augen alle Dinge Vo­
kabeln und Zwischenrufe sind, verliert der Gläubige an Überheblichkeit und Vor­
sprung an dem, was er aus dem Einsatz für den anderen für sich „gewinnt“. Durch 
diese Welt ist er gebunden an die gekreuzigte Majestät Gottes. Die Wirklichkeiten 
des Universums hüllen ihn in göttliches Handeln ein, sind überraschende Gesten 
der GROSSHERZIGKEIT, die ein wenig mehr den Gegenstand seines Verlangens im 
Herzen deutlich macht, indem es ihm das Verlangen Gottes offenbart.6

„Intention“ und „Mission“

Schon das Gebet der Exerzitien offenbart diesen geheimnisvollen Zusammenklang 
von Geheimnis des Herzens und objektiver Wirklichkeit. Die genaue Wahrheit der 
„Geschichte“ ist nicht weniger nötig als der geistliche „Geschmack“, der ihr in der 
Seele entspricht. Die ehrliche Prüfung meines Lebens und meiner Situation in der 
Welt ist die Bedingung, um inmitten meiner tatsächlichen Existenz den Herrn zu 
finden, der für mich stirbt. In der Wahl trägt die Rolle der Vernunft zu den inneren 
„Bewegungen“ die Kontrolle der göttlichen „Bewegung“ bei, die durch eine fak­
tische Situation sichtbar gemacht wird. Allgemeiner gesagt, Christus erscheint so­
wohl als der, der „in mir“ ist durch den Geist, der betet und handelt, aber auch als 
der, der „vor mir“ ist, immer Herr jenseits meines Horizonts und immer unnahbar; 
er ist das geheimnisvolle Subjekt allen Verlangens, das in mir von ihm kommt, und 
das Objekt von Werken und Anforderungen, für die er innerstes, aber doch fernes 
Ziel ist, Ursprung und Ziel allen Seins und allen Wirkens. Somit lehrt es also schon 
eine Dialektik des Gebetes, Gott drinnen und draußen zu finden in einer größeren 
Treue gegenüber dem universalen Herrn. 

Aber die Exerzitien sind nicht mehr als Initiation, eine wohl bestimmende, 
aber im Blick auf die Entdeckung Gottes in allen Dingen eine einzelne. Wie es die 
Betrachtung zur Erlangung der Liebe anzeigt, weitet sich die Spiritualität der Exer­

210

Lektüre



zitien in das apostolische Handeln hinein aus. Zwei Begriffe sind von entschei­
dender Bedeutung für das Verständnis der ignatianischen Erfahrung, weil sie der 
Spiritualität des Findens Gottes in allen Dingen ihre eigene Struktur geben. Es 
handelt sich um die Intention und um die Mission: Ersteres bezieht sich auf die in­
nere Bewegung des Geistes, das zweite auf die Umsetzungen und die Hierarchie der 
Kirche; ersteres bezieht sich auf Christus insoweit, als er „in mir“ ist, das zweite auf 
Christus insoweit, als er „vor mir“ ist; oder auch, ersteres ergibt sich im Blick auf 
das Subjektive und das zweite im Blick auf das Objektive – wenn man diese Unter­
scheidung zulässt, die die Erfahrung genau genommen zu übersteigen trachtet.

Mag es auch abstrakt sein, diese Unterscheidung vergegenwärtigt nicht weni­
ger die Spannung, die jeder Christ erfährt. Grob gesagt, in ihm stehen oft aposto­
lisches Verlangen, Erkenntnisse, geistliche Bewegungen den ergangenen Anwei­
sungen gegenüber, den Institutionen, der Lehre der Kirche, der Wirklichkeit der 
apostolischen und menschlichen Situationen. Für den hl. Ignatius regt der Geist, 
der allen (den Oberen und den Untergebenen) gegeben ist, in jedem die Bewe­
gungen an, die „auf Akte der Liebe“ hin gerichtet sind; aber das Kriterium dieser 
Bewegungen ist das Wort – ein wirkmächtiges Wort – anwesend und gelehrt durch 
die gegenwärtige Kirche. Immer schon ist die Objektivität der Offenbarung der in­
neren Erkenntnis Christi zuvorgekommen, steht mit dieser im Gespräch und kon­
trolliert sie. Ebenso empfehlen sich die geistlichen Bewegungen unserer Tage und 
geben sich zu erkennen durch ihre Übereinstimmung mit dem Allgemeinwohl und 
mit den Direktiven der ganzen Kirche. Im Prinzip ist die Liebe identisch mit dem 
Sein: Aufbrüche der Liebe, Zeichen und Erscheinungsformen des Geistes hören 
nicht auf, gefördert und kontrolliert zu werden durch das belebende Gesetz einer 
Vereinigung. Der Geist, der im Innern die Leben spendenden Worte Jesu in Erinne­
rung ruft (Joh 14,26), kann der Kirche nicht fremd sein, die das Evangelium durch 
eine apostolische Kommunität ankündigt, erklärt und aktualisiert.

Das Ordensleben bringt es durch die Verflochtenheit von Intention und Mis­
sion zum Ausdruck. Die Reinigung der Intention macht das Verlangen nach Gott 
und die Offenheit für den Geist lebendig, der in den Kindern Gottes wohnt und der 
sie zu „Akten der Liebe“ drängt. Da aber die hierarchische Realität der Kirche das 
lebendige, unsichtbare Sakrament des Geistes ist, sind die Erweiterungen der Liebe 
dem Kriterium des Gehorsams unterworfen: Sie können lediglich Sendungen sein, 
Aufträge für einen durch den Papst und die Oberen umschriebenen Raum. Wie 
Jesaja zu Gott sagte: „Hier bin ich, sende mich“ (Jes 6,8), so sollte auch von Anfang 
an die apostolische Intention der ersten Gefährten anerkannt und bestimmt wer­
den durch die vom Papst erhaltene „Sendung“. Aus dem Innern durch den Geist 
heraus gerufen, mehr davon zu tun, was dem Vater gefällt, erhält der Ordensmann 
von oben und von den anderen die Bestätigung oder die objektive Zustimmung 
für seine Aufgabe. „Akt der Liebe“, die Kommunikation mit Gott ist aber auch „Akt 
des Gehorsams“: Der hl. Ignatius verbindet wiederholt diese beiden Ausdrücke zur 

211

Ignatianischer Universalismus



7	 Vgl. Epist. Ign. III, p. 502 oder IX, p. 125, zwei Beispiele unter 100 anderen.

Charakterisierung der Aktion des Beschaulichen7, denn das durch eine geistliche 
Intention angepeilte Ziel kann nicht vom universalen Reich verschieden sein, 
für das die Kirche einem jeden seine objektive Mission zuteilt. Auch das vollkom­
mene Leben, das ist die Liebe, ist in der Gesellschaft Jesu wesenhaft an das Gelüb­
de des Gehorsams dem Papst gegenüber gebunden.

„Der universelle Geist“ ist ein Leitmotiv der ersten Gefährten; es ist aber nicht 
bloß ein kollektives Gesetz oder ein geographisches Kriterium. Das Universelle 
definiert die Problematik selbst und die Dynamik des geistlichen Lebens in der 
Gestalt einer unablässigen Konfrontation vom Impuls, der von innen kommt, 
eine innere Antwort auf das Handeln Jesu, und dem Impuls, der von anderen 
kommt, eben hervorgerufen durch die Wünsche, die ihn bestätigen oder verwun­
dert zurücklassen. Die inneren Bewegungen und die Anordnungen der Kirche 
treffen in einer einzigen Bewegung zusammen. Von der Absicht zur Sendung oder 
von der Liebe zum Gehorsam gibt es eine Wechselwirkung: die eine verinnerlicht 
und personalisiert den apostolischen Einsatz, indem sie ihn von je eigenen Stand­
punkten durch eine tiefere Gelehrsamkeit gegenüber dem Geist wegführt; die 
andere objektiviert die Handlung und macht sie „universeller“ durch eine umfas­
sendere Einbindung in das Netz der menschlichen Kommunikationen.

Gott bewegt von innen und von außen. Das geschieht in dem Maße, als der 
Jesuit es erfährt, dass die beiden strukturellen, grundlegenden Elemente ihre 
gesamte Bedeutung aus dem religiösen Leben empfangen. Auf der einen Seite 
steht die Gewissenserforschung, inneres Verkosten, Anerkennung, Dankbar­
keit, Bedauern, Anreiz und Entscheidung, wach gerufen durch eine geistliche 
Lesung der „Geschichte“, die an einem oder einem halben Tag in Arbeiten und 
Begegnungen sich ergibt: eine Auslegung der Ereignisse entdeckt darin ein WORT 
GOTTES in Fortführung der prophetischen Arbeit, die in der „Geschichte“ eines 
Volkes die wiederholten Zwischenrufe Gottes erkennt. Auf der anderen Seite die 
Gewissensrechenschaft, „Austausch“ zwischen den Bewegungen, den Wünschen, 
den inneren Aufrufen – der Erfahrung des Subjekts, und den durchaus objektiven 
und universelleren Erfordernissen, deren Repräsentant in der Gebrochenheit 
seines eigenen Gewissens der Obere ist. Hier wird die Weise eines Dialogs in der 
Sprache eines Austausches und einer Eröterung in der Form eines schon in sich 
apostolischen gemeinschaftlichen Aktes überboten. Um Gott zu finden in allen 
Dingen, bedarf es dieser geistlichen Dialektik der Liebe und des Gehorsams, ein 
genetisches Gesetz von Beziehungen unter Ordensleuten aufgrund einer Treue zu 
Gott, „der immer größer ist“.

212

Lektüre



8	 P. Favre, Quand le Seigneur ouvre une porte, in: Christus 12 (1965), 90–101. Vgl. dazu Const. IV, 7, 10 
text a (in Const. II,192).

9	 Vgl. M. Giuliani, Qu‘attendait Saint Ignace des Exercices?, in: Christus 3 (1956), 175–177.

Die Aktion, eine geistliche Beziehung

Wie nimmt die ignatianische Perspektive in den Aufgaben, die „jene von der Ge­
sellschaft“ in Angriff nehmen sollen, konkret Gestalt an? Eine rasche Analyse 
wird das verdeutlichen, aber auch die Probleme aufzeigen, die offen bleiben.

Zuerst von den apostolischen Arbeiten, die unmittelbar mit dem Bestreben, 
„den Seelen zu helfen“, mit der cura animarum zu tun haben. Im Blick auf sie wie­
derholt der hl. Ignatius oft: Gott hat am guten Werk Gefallen, die von der reinen 
Absicht, Gott zu dienen, eingegeben sind und im Gehorsam vollführt werden; 
im Grunde genommen geht es darum, sich an den Willen Gottes zu halten, und 
sich an den objektiven Handlungen und Zeichen der Liebe des Erlösers klug zu 
orientieren. Zwei Aspekte der apostolischen Erfahrung beziehen sich auf diese 
Behauptung.

Die apostolische Arbeit wird, wenn man sie im Zusammenhang der Heils­
geschichte sieht, von den Umständen und den objektiven Begegnungen gelei­
tet, aber auch von inneren Bewegungen: Stiftungen, die Gunst eines Fürsten, 
Wohlwollen der Bevölkerung stehen im Rang von Zeichen. Eine ziemlich realis­
tische Sicht verdeutlicht dem Missionar den Willen Gottes und bindet ihn ein in 
diesen oder jenen Dienst. Wie sagte doch Faber, wobei er einen Ausdruck des hl. 
Paulus aufgriff: Der Apostel sieht Tore sich öffnen oder schließen und den Herrn, 
der ihm so die Möglichkeiten eines Mitwirkens aufzeigt.8 Die äußeren Ereignisse 
sind nicht weniger Beweggründe als die inneren; jene müssen ebenso geprüft 
werden wie diese. Das ist Ziel und Gegenstand der Korrespondenz des hl. Ignatius 
mit seinen Gefährten: Das Bedenken der Situationen, was man auch Geistliche 
Lesung der Episoden und der Bedingungen des Apostolats nennen könnte, wird 
der Ort eines aktiven Austausches mit Gott. Der Missionar sucht darin die Beru­
fung, die durch menschliche Bande angezeigt wird, zu entdecken und fortzufüh­
ren. Doch das geschieht, indem er jemandem schreibt (oder mit ihm spricht) 
mit dem Interesse eines Austausches der Informationen und einer gemeinschaft­
lichen Unterscheidung.

Noch charakteristischer ist die Rolle, die das Gespräch – conversar – in der 
Tätigkeit eines Missionars spielt. Die Konversation ist eine feststehende Größe im 
Leben des hl. Ignatius. Seit Manresa suchte er geistliche Personen, um Austausch 
mit ihnen zu haben. Die Exerzitien sind ein geistlicher Dialog des Begleiters mit 
dem Exerzitanten.9 Das conversar prägt jedoch die gesamte apostolische Tätigkeit 
der Jesuiten, deren individuelle Dienste oft in die Trilogie zusammengefasst wer­

213

Ignatianischer Universalismus



10	 In den Briefen des hl. Ignatius sind zahlreiche Texte vorhanden, die Elemente einer Spiritualität des 
apostolischen Dialogs abgeben könnten. Vgl. Epist Ign. I, 96, 179–180 (Del modo de negociar y conver-
sar in Domino), 386–387 (Instruktion Para converser); III, 29, 510–513; IV, 410–413.457–458.481–482; 
VII,269–270 (Vom geistlichen Gespräch); IX, 376 (über die colloquia); X, 507, 690 (Sur la conversatione 
familiare et amorevole); XI, 533 und 540: XII, 243 (Amicitia spiritualis et colloquia), 254 (colloquia), 
678, etc. Vgl. auch die Industrias con que uno de la Compañía de Jésus mejor consiguira sus fines in Pol. 
Compl. II, 786–804.

11	 Vgl. Polanco in Pol. Compl. II, 802–803.
12	 Epist. Ign. III, 22.

den könnten: Gespräche, Beichten, Exerzitien. Es überrascht nicht, in der Kor­
respondenz des Ignatius dem Wort so oft zu begegnen. Der Dialog ist ganz ent­
schieden im Zentrum seiner Lehre. Die Gespräche mit den göttlichen Personen, 
der Jungfrau und den Heiligen, werden in den Gesprächen mit den Menschen 
fortgeführt, den Zeugen Gottes, den sie in dem Moment offenbaren, da sie ihn 
anrufen. Die Bezogenheit auf die Person, die sich in der trinitarischen Mystik des 
Ignatius zeigt, erstreckt sich auf das ganze apostolische Leben. „Gott finden in 
allen Dingen“ heißt doch, ihn zu entdecken in Unterredungen: Der Apostel, der 
den anderen zu Hilfe kommt, erkennt „vor sich“ durch sie den Geist, und sucht es 
ihnen beizubringen, diesen Geist in sich selbst zu entdecken. Er findet in seinen 
Gesprächspartnern den Gott, von dem er erfasst ist. Eine andauernde Berufung 
weiht ihn der Bestimmung, ein Mensch der Konversation zu sein.10

Ohne diese Perspektive würde man das Beharren der Konstitutionen auf den 
inneren Beziehungen zur Gemeinschaft, auf den geistlichen Gesprächen unter 
Jesuiten oder auf der Gewissensrechenschaft kaum verstehen; diese Vorgänge 
verknüpfen den geistlichen Fortschritt mit der Entwicklung der Kommunikation 
und begründen als entscheidenden Vollzug des Ordenslebens das Entstehen der 
Gemeinschaft durch die vielfältigen Verbindungen der einzelnen untereinander.

Die Dienste sind von derselben Art wie diese Formen des Austausches im In­
neren der Gesellschaft; sie begründen von selbst eine geistliche Beziehung: Gott 
spricht zu uns im Herzen und er kommt durch die anderen zu uns; er ist in ihnen 
unfassbar, ohne dass wir zweifeln könnten, dass er in ihnen wohnt; seine geheim­
nisvollen Einladungen im Leben der Gesprächspartner, die ihn vielleicht noch 
nicht kennen, hören nicht auf, uns den zu offenbaren, den die innere Erfahrung 
sucht und schon bezeugt.11 

Im Blick auf eine „universellere“ Treue zu Gott, der nicht aufhört, größer und 
näher zu erscheinen, kommt der hl. Ignatius natürlich dazu, affektive Fixierun­
gen auf die inneren Bewegungen und die Erleuchtungen zu kritisieren. Wenn das 
Apostolat uns momentan aus derartiger Intimität herausreißt, so geschieht es 
dazu, dass die apostolischen Unterredungen uns in allen Dingen den Gott ent­
decken lassen, dessen Geheimnis und Werk unsere Vorstellungen und Projekte 
übersteigen. Überall muss man „das Gemeinwohl dem Wohl des einzelnen vor­
ziehen“.12 An dieser Stelle lässt der Gehorsam eine Liebe, die in die Grenzen ihrer 
subjektiven Vorstellungen noch eingeschlossen ist, hinauswachsen. „Ekstase 

214

Lektüre



13	 Traité de l’amour de Dieu VII, 6, in: Œuvres complètes, Annecy, t. 5, p. 28. Beim hl. Ignatius zeigt sich 
l‘extase in Abhängigkeit von einer Dialektik der Gegensätze: Die „Freiheit“ soll sich auf Gegensätze 
(opposita) einstellen, dem was „äußerlich“ erscheint, einen religiösen Sinn zugestehen und sich da­
rauf vorbereiten, das, was sich ihren Projekten entgegenstellt, als „universeller“ anzuerkennen. Vgl. 
Epist. Ign. 12, 679 (Selecta documenta 5).

14	 Epist. Ign. VII, 270.
15	 Const. IV, 4, 2, Texte a; in: Const II, 178.
16	 Const. IV, Prologe 1; in: Const. II, 382–383.
17	 Const. IV, 6,2 texte a; in: Const. II, 182.
18	 Ebd.
19	 Const. IV, 2; in: Const. II, 408–409.

der Aktion“ wird der hl. Franz von Sales13, der vom Inneren her handelte, jeden 
Dienst nennen.

So festigt die apostolische Tätigkeit in dem Augenblick, da sie Menschen un­
tereinander und mit ihrem eigenen Geschick aussöhnt, den Apostel, indem sie 
ihn stärkt und in seiner radikalen Beziehung mit seinem Schöpfer Tiefgang gibt. 
Zugleich ist sie Austausch von Mensch zu Mensch und Begegnung mit Gott; sie 
stiftet dem Apostel eine stärkere Mitte ein und verbindet ihn mit den Nächsten, 
in dem sie ihnen das LEBEN erschließt, das sie schon in sich tragen. Sie ist das 
Werk des UNIVERSELLEN.

Ein anderes Beispiel – die Studien. Es stimmt, der hl. Ignatius erblickt in ih­
nen vor allem eine Zeit der „Trockenheit“!14 Aber genau die gleichen Regeln be­
stimmen ihre geistliche Tragweite: In der Anstrengung der Studenten treffen eine 
Tätigkeit, die geprägt ist durch „die reine Absicht des alleinigen Dienstes und der 
Verherrlichung Gottes unseres Herrn“15 und ein zu vollführendes Werk zusam­
men, das durch den Gehorsam geordnet ist, nicht beliebig, sondern funktionell 
abgestimmt auf die gegenwärtige Wirklichkeit der Welt und die apostolische 
Tauglichkeit16. Die Mühe des Studiums ist geistlich definiert „durch den Gehor­
sam und die Liebe, aus der sie übernommen wird“.17 „Absicht“ und „Sendung“, 
Liebe und Gehorsam sind verknüpft in der Effizienz eines nutzbringenden Wer
kes, will sagen: realistisch abgestimmt auf realitätsbezogene, zeitgemäße Tätig­
keiten. Auch das Studium gehört zu den Werken, die von innen und von außen 
denen des Herrn zuzuordnen sind; es wird zum Ort einer vertrauten Beziehung 
mit Gott im Dienst der Kirche.

Die „uneingeschränkte Bejahung“ und die „volle Zustimmung“, die der hl. 
Ignatius in dieser Sache den Studierenden abverlangt18, vermögen ihren Einsatz 
in der intellektuellen Arbeit zu verstärken. Die Studien fordern den ganzen Men­
schen19, sagt er auch, ebenso wie das Gebet, wenn die Zeit dafür gekommen ist. 
Die Tätigkeit, die eine künftige Effizienz anstrebt, füllt das gegenwärtige Leben 
eines Jesuiten ebenso total aus wie die Einkehr oder das Apostolat. Die Empfeh­
lungen, die von den Konstitutionen gegeben werden, und die Strukturierung der 
Lehre gemäß der ratio studiorum betonen übrigens den Parallelismus dieser bei­
den Weisen der Verbindung mit Gott, die wir im Gebet und im Studium haben. 

215

Ignatianischer Universalismus



20	 Epist. Ign. III, 510.
21	 Fabri Mon., 105.

Wie der Exerzitant dank der „Wiederholungen“ in der Abgeschiedenheit und des 
Gespräches mit seinem Begleiter die vorgelegte „Geschichte“ verinnerlicht und 
verkostet, ebenso wird der Student dank der „Wiederholungen“ in der Studienzeit 
und des wechselseitigen Austausches sich in die Lehre vertiefen, die vorgetragen 
wurde. Den „Gefühlen“ und den „Anmutungen“, die das Echo auf die Geheim­
nisse Christi im Herzen sind, entsprechen die intellektuelle Aneignung und Auf­
nahme der Geheimnisse des Glaubens oder der Wissenschaften, die sich auf die 
Schöpfung beziehen. So gesehen folgt die intellektuelle Arbeit dem Rhythmus der 
religiösen Erfahrung – ein Austausch, deren Sprache die reale Welt ist.

Historische Unebenheiten und geistliche Treue

Zugegeben, es gibt da eine Eigenheit, die in der Denkungsart zu Beginn des 16. 
Jhs. anzutreffen ist und in vieler Hinsicht mittelalterliche Züge trägt. Das Wissen 
stammt aus der Überlieferung; es wird zunächst als solches im Gedächtnis empfan­
gen, um dann durch das Individuum verinnerlicht zu werden, das eine „gegebene“ 
Welt fortzuführen und darin sich selbst zu finden hat. Eng ist der Raum für alles, 
was zur intellektuellen Forschung und zu Prozessen der Erfindung gehört, für In­
itiativen und für die Risiken, die heute in unsere Mentalität wie in unsere Studien 
so wesentlich sind. Doch wie sollten wir beim hl. Ignatius nicht auch den Typ von 
Lehre wieder finden, der dem gesamten kulturellen System seiner Zeit entspricht?

Wir können aber auch einen charakteristischen Aspekt seines eigenen Tempe­
raments feststellen. Wenn der hl. Ignatius die Zeit für das Gebet während der Stu­
dien verkürzt und den Studierenden empfiehlt, „Gott zu finden in allen Dingen“, 
führt er Beispiele an, die dem Studienbetrieb genau genommen fremd sind; er 
spricht zu ihnen von Unterredungen, von einer sinnenhaften und religiösen Er­
fahrung der Geschöpfe um sie herum – insgesamt von „allen Dingen“, nur nicht 
von den Studien selbst. „Sie können sich darin üben die Gegenwart unseres Herrn 
in allen Dingen zu suchen, wie im Umgang mit jemand, im Gehen und Kommen, 
im Sehen, Schmecken, Hören, Verstehen (…)“20 Das sind weise Ratschläge: Scholas­
tikern gegenüber vermeiden sie es, in trockene „Abstraktionen“ zu verfallen und 
diese Sensibilität für die Dinge, diese sinnende Intelligenz, dieses Mitgefühl für die 
Menschen oder diesen Geist der Feinfühligkeit zu verlieren, die gleichermaßen für 
ihr künftiges Apostolat notwendig sein werden. Aber diese Ratschläge nehmen die 
intellektuellen Erfahrungen selbst nicht wirklich ernst. Faber zum Beispiel, mehr 
Humanist und ganz und gar auch Mystiker, hat einen viel schärferen Sinn für die 
Arbeit, die darin besteht „den belebenden Geist der Wissenschaft“21 zu suchen: Ihr 
werdet Gott im Studium finden, schreibt er an die Scholastiker in Paris, wenn „ihr 

216

Lektüre



immer den HEILIGEN GEIST als Repetitor habt, der der oberste Meister der Wissen­
schaft ist und der schlussendlich sie euch einprägt“22.

So erhellend und grundlegend die Lehre des hl. Ignatius auch sein mag, sie ist 
doch recht veraltet; sie erspart in keiner Weise die notwendige Anstrengung, um 
sie zu verstehen und sie heute ins Leben umzusetzen. Ehedem ergab der Blick auf 
den Kosmos eine Welt von Substanzen und der Blick auf das soziale Gefüge eine re­
ligiöse Ordnung; die Institutionen bezogen sich darin auf eine strukturierte Religi­
on; die Politik mit ihren Zielsetzungen und Rechtfertigungen hielt man für sakro­
sankt; die literarische Erforschung hielt sich – das gilt auch für die wagemutigsten 
Humanisten – an den Rahmen einer patristischen und christlichen Tradition, die 
es zu übernehmen galt. Dieses kulturelle Universum war auch die Sprache der re­
ligiösen Erfahrung; in eben dieser Welt hat der hl. Ignatius gezeigt, wie eine geist­
liche und missionarische Tätigkeit eine effektive Entsprechung zur Aktion Gottes 
durch die Veränderung von Beziehungen unter den Menschen sein könnte.

Heute stellt das Leben der Christen sozial gesehen nur mehr einen bescheiden­
en Ausschnitt in einer „profanen“ Welt dar. Alle menschlichen Strukturen und 
alle religiösen Begriffe – angefangen von dem des Gehorsams – sind davon in Mit­
leidenschaft gezogen. Das heißt nicht, dass Gott heute weniger groß oder weniger 
tätig wäre! Jedoch um sein universelles Werk anzuerkennen und daran mitzuwir­
ken, muss man mit einem Wagemut, der dem des hl. Ignatius nahe kommt, hin­
reichend jede menschliche Erfahrung vertiefen und die Einteilungen „profan“ 
und „religiös“ hinter sich lassen wie unlängst die Abgrenzungen von „Aktion“ 
und „Kontemplation“. Ebenso darf der Prozess der Kommunikation nicht der Ort 
schlechthin für eine geistliche „Bewältigung“ bleiben oder werden, wenn wir die 
Erfahrung nicht mehr in Begriffen von „Gütern“ und „Gegenständen“ zu fassen 
vermögen.

Wir werden also in dieser Erfahrung selbst das Mysterium des GEISTES entde­
cken, der die Wahrheit ist, die mit immer wirksamem Austausch überrascht. Die 
Bemerkungen des hl. Ignatius zu diesem Gegenstand sind also zu entwickeln, und 
wir werden ihnen nie treu bleiben, es sei denn im Schoß eines Dialogs, der uns 
gegenseitig den LEBENDIGEN, der schon am Werk ist, und seinem Anspruch, der 
sich in Beziehungen unserem Verlangen enthüllt, offenbaren wird. Die Anforde­
rungen und die neuen Gegebenheiten des Apostolates bedürfen also einer umfas­
senden Erarbeitung und Vertiefung in der Treue zur ignatianischen Dialektik der 
Liebe und des Gehorsams. Wir können uns damit zufrieden geben zu wissen, wie 
die ersten Gefährten Gott in allen Dingen gefunden haben. Jedoch unsere aposto­
lische Arbeit, erhellt durch die geistliche Analyse der Anfänge, wird uns dahin füh­
ren, einen „Austausch“ mit Gott zu finden im Dialog mit unseren Brüdern.

22	 Fabri Mon., 102.

217

Ignatianischer Universalismus


