Lektiire

Dietmar Mieth
Meister Eckhart

Miinchen: C.H. Beck 2014. 298 S. ISBN 978-3-406-
65986-7, brosch., € 16,95.

Eckhart von Hochheim (ca. 1260-1328),
zweimalig Pariser Dozent (Magister, daher
Meister Eckhart), bewegte sich schon zu Leb-
zeiten inmitten von Kontroversen: Wie war
umzugehen mit einem neuen, auch religiosen
Selbstbewusstsein? Wie mit der Suche nach
intensiveren Formen spirituellen Lebens, bes.
in Gemeinschaften wie den Beginen? War das
Verlangen nach Einheit mit Gott ein Thema,
das sich der rationalen Vermittlung entzog?
Oder waren die Grundlagen solcher mystischen
Theologie gerade denkerisch zu kldaren? Konnte
man also myst. und akad. Theologie zusammen
fithren? Und wie war tiberhaupt Schritt zu hal-
ten mit neuen Wissenschafts-Standards, etwa
aristotelischer Quellen, aber auch arab. und
jud.Vermittlungsversuche?

In dieser Gemengelage erarbeitete E. eine ei-
genwillige Synthese. Sie, ihre Verlebendigung
u. ungewohnliche sprachliche Zuspitzungen
begriindeten seinen zentralen Rang in der Re-
zeptionsgeschichte myst. Theologie. Sie provo-
zierten aber auch schon zu Lebzeiten Wider-
stande u. strittige Bewertungen. Ahnliches gilt
nach wie vor: Ist E. primdr als ,,Philosoph des
Christentums* (K. Flasch) zu lesen? Verkennt,
wer ihn ,Mystiker“ nennt, nicht die Radikali-
tat seines denkerischen Anspruchs? Auch, wo
solche Zuspitzungen als einseitig wahrgenom-
men wurden, waren sie hilfreich u. zwangen
Interpret(inn)en zu stdrkerer Prazision. Dazu
bedarf es nicht nur spezialisierter Einzelstudi-
en, sondern auch Zusammentiithrungen zu
einem stimmigen Gesamtbild. Ein solches gibt
nun D. Mieth, Tibinger Emeritus fiir Theo-

218

logische Ethik, Fellow am Erfurter Max-Weber-
Kolleg u. seit mehr als vier Jahrzehnten mit E.
befasst. M. verortet Eckhart in den Kontexten
u. Konstellationen seiner Zeit. Er sieht in ihm
einen ,philosophisch explikatorischen Theo-
logen“ (27): E. ist ein Denker, der ,,auch heute
noch eine Herausforderung dar(stellt), sich
ohne Opfergaben im Denken auf den Glauben
einzulassen und umgekehrt dem Glauben nicht
das offene Denken zu ersparen“ (11f.). Anstatt
ihn schlicht ,Mystiker“ zu nennen, empfiehlt
M. préziser etwa, ,die Besonderheit spiritueller
Predigt-Kommunikation“ (11, vgl. 218ff.) u.
den Zusammenhang von Spekulation u. , Le-
bensfithrung“ (12, vgl. 23f. u.6.) mitzusehen.
Angelpunkt dieser Lesart ist E.s Sprechen u.
Denken nicht in Kategorien von Dinglichkeit,
sondern von Bewegung u. Prozess: Man darf zu-
erst Gott nicht , gegenstdandlich neben die Welt
setzen“ (29). Ineins damit sind auch die Wirk-
lichkeit im Ganzen u. der Verstehensvollzug
vom Substantiell-Dinglichen abzusetzen. Auch
die ,Vollendung des Menschen im Goéttlichen*
(16) kann dann keine ,,Verschmelzung verschie-
dener Dinge“ bedeuten, sondern nur eine ,,pro-
zessuale Einheit“ (18). M. versteht diese fiir E.
zentrale Prozessualitdt vor dem Hintergrund
von Strukturdenken (u.a. H. Rombachs) u. Pro-
zessphilosophie. Beweglich u. dialektisch er-
scheint dann auch das Verhiltnis von Gnade u.
Natur (vgl. 291f., 73ff. u.6.), von ,,Offenbarkeit
der Schrift“ u. wiss.-phil. Mitteln der Erkldrung,
von Glaube u. Denken: Die ,,Glaubensgeheim-
nisse“ sollen , das philosophische Denken nicht
kontrollieren, sondern in Gang“ halten (27). M.
versteht dies im Sinne des us-amerikanischen
Pragmatismus (C.S. Peirce, theologisch adap-
tiert von H. Deuser): E. greift gleichsam (,,ab-
duktiv*) zuriick auf eine ,Ursprungsintuition®,
die sich in ,Verstehensregeln“ (32) abbildet.
Diese methodischen Anleihen werfen neues
Licht auf Kernprobleme der Eckhart-Interpreta-
tion. E.s Umgang mit der HI. Schrift (31ff.,
89ff., 109ff. u.6.), sein spekulatives Verstdndnis
der gottlichen Drei-Einheit (56£f. u.6.) u. Chris-
tologie (153ff. u.6.), seine Anthropologie (85ff.
u.0.), seine ,Lebenslehre“ (127ff., 170ff., 192ff.



Buchbesprechungen

u.0.), Grundlinien seiner Sprachtheorie (98ff.
u.0.) u. sein eigentiimliches Verstandnis von
Gnade, Freiheit (73ff.) u. Denken (80ff. u.6.)
werden systematisch integriert u. aufeinander
bezogen. Ebenso diskutiert M. die Frage von

E.s Rechtgldaubigkeit (235ff.) u. ,interreligitse
Akzente“ (233ff.).

Die Absicht, E.s ,,Profil als Denker, als Prediger
und als Lebenslehrer darzustellen“ (Klappen-
text), l1ost das Buch ein. Es bietet eine konzise
Gesamtsicht u. Losungsvorschlage fiir viele In-
terpretationsprobleme, die i.E. ausfiihrlichere
Diskussionen verlangen u. Rezeption erfahren
sollten. Wer mit diesem Buch einen Einstieg in
Eckhart sucht, diirfte eine fordernde Lektiire er-
warten; bisweilen begegnen Zusammenhinge,
die erst spater ausfiihrlicher behandelt werden
oder Themen werden wiederholt aufgegriffen.
Wer sich davon nicht abschrecken ldsst, findet
eine anspruchsvolle u. theol. engagierte Ein-
fiihrung in ein Denken, das ,,ungewohnlich“ist
»in der heutigen Zeit“, da es ,,verniinftige Glau-
bensauslegung als Explikation der Herkunft
allen Denkens* verfolgt, anstatt ,philosophi-
sches Fragen (...) vorher“ abzubremsen (28).
Christian Strébele

Daniel Gerte

Authentische Spiritualitét in den Gefangnis-
briefen Dietrich Bonhoeffers

Kriterien fur Geistliche Begleitung heute

(Pastoralpsychologie und Spiritualitat; 19).
Frankfurt/M., New York u.a.: Peter Lang 2014. 247 S.,
ISBN 978-3-631-64659-5, geb., € 49,95.

Mit seiner Dissertation mochte G. die Gefdng-
nisbriefe Bonhoeffers als Zeugnisse authen-
tischer Spiritualitdt fiir eine Kriteriologie der
Geistlichen Begleitung (GB) fruchtbar ma-
chen. Im I. Teil beschreibt er Spiritualitét als
,Gott-Mensch-Verhiltnis (...) im Geist“ (84) u.
Ausdruck einer , Ich-Du-Beziehung“ (85). Er
wahlt einen mystagogischen, weltbezogenen
Ansatz mit Bezug auf K. Rahner, P. Zulehner
u. K. Schaupp und charakterisiert GB als mui-
eutisch, empathisch-mystagogisch u. solidarisch.
Das ist ansprechend, hat aber eine schmale u.

219

wenig zielorientierte Literaturbasis. Wer sich

so zentral auf Rahner‘sche Kategorien stiitzt,
sollte passgenauere Literatur finden als blof3
den Grundkurs des Glaubens u. Einiibung priester-
licher Existenz; zur Weltfrommigkeit, zur Exer-
zitienspiritualitdt u. zur Unterscheidung der
Geister hat Rahner mehr u. Konkreteres gesagt.
So erwartet man vom II. Teil eine tiefergehende
Auseinandersetzung. G. mochte bei B. ja inhalt-
liche Kriterien zur Unterscheidung der Geister
auffinden. In dessen Gefdngnisbriefen rekons-
truiert G. die spirituellen Grundlinien Miindig-
keit der Welt u. Diesseitigkeit, Religionskritik u.
nicht-religiose Interpretation, Kreuzestheologie u.
Diakonie (151-172). Doch die Interpretation
bleibt flach: ,,Das Programm Jesu, welches (...)
in der Liebe unter den Menschen und in der
Liebe zwischen Mensch und Gott seinen Zenit
erreicht, ist das Angebot Gottes, mit ihm das
Leben gelingen zu lassen.“ (168) Platter ist B.
m.W. noch nicht dargestellt worden. G. hat
leider nicht mehr anzubieten, wie auch die
Reduktion der ,tiefen Diesseitigkeit“ auf ,,in-
tensives Leben“ zeigt (vgl. 159). So kann ich G.s
Arbeit nur als grandios missgliickt bezeichnen.
Schon die Annahme, dass sich das, worum es B.
»letztlich geht“, mafigeblich darin fande, was
er ,zuletzt sagt“ (144 f.), wird G. zum Fallstrick.
Die knappen Skizzen, die die Gefingnisbriefe
darstellen, sind nur vor dem Hintergrund des
theol. Gesamtwerks zu verstehen - eine Miihe,
der sich G. nicht unterzogen hat. Zu behaup-
ten, B. hitte keine Auskunft dariiber gegeben,
»wie er die konkrete Umsetzung sieht“ (173),
istignorant. So widmet sich B. bereits in seiner
Ethik austiihrlich der Frage der konkreten Ent-
scheidung im ,,Zwielicht“ der Wirklichkeit; die
Spannung zw. Gnade u. Gebot durchziehen das
gesamte Buch Nachfolge; Kriterien fiir ein geist-
liches Leben entfaltet er in Gemeinsames Leben.
G. hitte nur nachlesen miissen. Aber nicht
einmal Widerstand und Ergebung hat G. genau
gelesen: Der Satz, Christus ,verlangt nicht die
Nachahmung im Leiden, schon gar nicht dem
Tod“ (181)ist richtig nur in dem Sinn, das B.
den Begriff der Nachahmung ablehnt. Aber die
Nachfolge geht klar tiber Leid u. Tod, wie u.a. im



Lektiire

Gedicht Stationen auf dem Wege zur Freiheit (WE
570-572) deutlich wird. B. spricht nicht nur
von der ,tiefen Diesseitigkeit“, sondern auch
davon, dass Gott ,,mitten im Leben jenseitig“
ist - das bedeutet nicht blof ,entzogen®, wie
G. meint, sondern setzt ein kritisches Weltver-
haéltnis voraus. So spiegelt die Kriteriologie, die
G. entwickelt, in keiner Weise die Provokation
wider, die B.s Denken darstellt.

G. wire gut beraten gewesen, nicht nur 13 Titel
an Bonhoeffer-Sekundarliteratur (die nahezu
6000 T. umfasst!) heranzuziehen. Da fillt es
kaum mehr ins Gewicht, dass er die Ausgabe
der Gefdngnisbriefe von 1951 heranzieht. Die
soviel umfangreichere u. korrigierte kritische
Gesamtausgabe von 1998 hitte ihn mit ihren
Querverweisen u. Anmerkungen entscheidend
weiterfithren konnen. So verwundert es nicht,
dass die system. Auswertung (III. Teil) kurz u.
unaufregend ausfallt; sie wird weder B. gerecht
noch der Tradition der Exerzitien u. der GB.
Wie fiir den Bonhoeffer-Teil, gilt fiir die Arbeit
insgesamt: Sie bleibt oberflachlich, beschrankt
sich oft auf einfiihrende Literatur u. geht in ih-
ren Schlussfolgerungen kaum dariiber hinaus.
Wie es hitte gehen konnen, hat C. Kohli-Rei-
chenbach 2010 in ihrer Dissertation gezeigt
(Gleichgestaltet dem Bild Christi. Kritische Unter-
suchungen zur geistlichen Begleitung als Beitrag
zum Spiritualititsdiskurs, Berlin 2011). Hatte

G. diese Arbeit zur Kenntnis genommen, hétte
sich die seine wohl ertibrigt. Dass G.s Buch,
das weder methodisch noch inhaltlich wiss.
Anspriichen gerecht wird, als Dissertation an-
genommen wurde, kann nur erstaunen.
Gunter Priiller-Jagenteufel

Reinhard Deichgréber
Nicht umsonst gelebt
Eine Stimme fiir die Gescheiterten

(Geistlich leben, Bd. 34). Gielen: Brunnen-Verlag
2014.57 S., ISBN 978-3-7655-5464-3, € 4,95.

In Zeiten der Selbstoptimierung, in denen
Trainings u. Coachings zum guten u. erfolgrei-
chen Leben verhelfen sollen, ist selbst das
Scheitern als Chance fiir einen Neuanfang Teil

220

von Beratungsstrategien geworden, wie auch
Glaube u. Spiritualitat immer haufiger als Le-
benshilfe verstanden u. gewiirdigt werden. R.
Deichgraber erhebt nun ,eine Stimme fiir die
Gescheiterten“, bei denen alle Therapien u.
Optimierungsversuche nicht gefruchtet haben.
D. verweist darauf, dass die ,Zahl derer, die

(...) aufatmen konnen, weil ihr Kampf gegen
die Sucht zu einem definitiven Erfolg gefiihrt
hat, (...) erschiitternd klein (ist)“ (S. 18). Ange-
sichts dessen fragt er ,Was sagen wir solchen
Menschen? Und (...) was habe sie uns (...) zu
sagen?“ (S. 8). In zwolf Kap. bedenkt D. seine
seelsorgliche Begleitung eines Mannes, der als
ernsthafter Christ von seiner Esssucht nicht frei
kommt u. trotz medizinischer, therapeutischer
und eigener Bemithungen mit 48 Jahren an
den Folgen seiner Sucht stirbt. Nicht nur das
Schicksal dieses Mannes, sondern auch die
Selbsterkenntnis des erfolg- u. hilflosen Seelsor-
gers werden hier anschaubar: ,Das eigentliche,
das letzte Ziel aller unserer Bemiithungen ist
nicht die perfekte Heilung, (...) sondern der nie
endende Prozess der Reifung zur Menschlich-
keit. Menschen, die keines Arztes bediirfen

(...) werden bewundert (...). Aber sie sind oft
unangenehme Zeitgenossen. Sie haben die Lek-
tion der Barmherzigkeit noch nicht gelernt“ (S.
41). Mit einer solchen schlief3t D. durch ein fik-
tives Gesprach mit dem Verstorbenen, dessen
Geschichte er zu Ende erzdhlt. Dazu dient ihm
der Satz ,,Der Mensch sieht, was vor Augen ist,
aber Gott sieht das Herz an!“ (1 Sam 16,7) Die-
ses Aber, das auf die je andere Perspektive des
gottlichen Blickes verweist, wird zur Perspektive
dessen, der glaubend spricht: , Nicht ich lebe,
sondern Christus lebt in mir!“ (Gal 2,20) Der
bittende, hoffende Christus in mir ermoglicht
die Perspektive auf den sich hingebenden Chri-
stus in das Leben der Gescheiterten. Diese klei-
ne Schrift ragt heraus aus vielen ,,praktischen“
Seelsorgeanleitungen, die es nicht sein will, u.
doch manchen Rat parat hilt; v.a. aber macht
sie aufmerksam auf die ,,Nutzlosigkeit des Glau-
bens“, die seinen wahren Trost enthiillt: Gottes
Selbsthingabe in das Leben der Gescheiterten.
Klaus Schulz



