
Dietmar Mieth
Meister Eckhart

München: C.H. Beck 2014. 298 S. ISBN 978-3-406-
65986-7, brosch., € 16,95.

Eckhart von Hochheim (ca. 1260-1328), 

zweimalig Pariser Dozent (Magister, daher 

Meister Eckhart), bewegte sich schon zu Leb­

zeiten inmitten von Kontroversen: Wie war 

umzugehen mit einem neuen, auch religiösen 

Selbstbewusstsein? Wie mit der Suche nach 

intensiveren Formen spirituellen Lebens, bes. 

in Gemeinschaften wie den Beginen? War das 

Verlangen nach Einheit mit Gott ein Thema, 

das sich der rationalen Vermittlung entzog? 

Oder waren die Grundlagen solcher mystischen 

Theologie gerade denkerisch zu klären? Konnte 

man also myst. und akad. Theologie zusammen 

führen? Und wie war überhaupt Schritt zu hal­

ten mit neuen Wissenschafts-Standards, etwa 

aristotelischer Quellen, aber auch arab. und 

jüd.Vermittlungsversuche?

In dieser Gemengelage erarbeitete E. eine ei­

genwillige Synthese. Sie, ihre Verlebendigung 

u. ungewöhnliche sprachliche Zuspitzungen 

begründeten seinen zentralen Rang in der Re­

zeptionsgeschichte myst. Theologie. Sie provo­

zierten aber auch schon zu Lebzeiten Wider­

stände u. strittige Bewertungen. Ähnliches gilt 

nach wie vor: Ist E. primär als „Philosoph des 

Christentums“ (K. Flasch) zu lesen? Verkennt, 

wer ihn „Mystiker“ nennt, nicht die Radikali­

tät seines denkerischen Anspruchs? Auch, wo 

solche Zuspitzungen als einseitig wahrgenom­

men wurden, waren sie hilfreich u. zwangen 

Interpret(inn)en zu stärkerer Präzision. Dazu 

bedarf es nicht nur spezialisierter Einzelstudi­

en, sondern auch Zusammenführungen zu 

einem stimmigen Gesamtbild. Ein solches gibt 

nun D. Mieth, Tübinger Emeritus für Theo­

logische Ethik, Fellow am Erfurter Max-Weber-

Kolleg u. seit mehr als vier Jahrzehnten mit E. 

befasst. M. verortet Eckhart in den Kontexten 

u. Konstellationen seiner Zeit. Er sieht in ihm 

einen „philosophisch explikatorischen Theo­

logen“ (27): E. ist ein Denker, der „auch heute 

noch eine Herausforderung dar(stellt), sich 

ohne Opfergaben im Denken auf den Glauben 

einzulassen und umgekehrt dem Glauben nicht 

das offene Denken zu ersparen“ (11f.). Anstatt 

ihn schlicht „Mystiker“ zu nennen, empfiehlt 

M. präziser etwa, „die Besonderheit spiritueller 

Predigt-Kommunikation“ (11, vgl. 218ff.) u. 

den Zusammenhang von Spekulation u. „Le­

bensführung“ (12, vgl. 23f. u.ö.) mitzusehen.

Angelpunkt dieser Lesart ist E.s Sprechen u. 

Denken nicht in Kategorien von Dinglichkeit, 

sondern von Bewegung u. Prozess: Man darf zu­

erst Gott nicht „gegenständlich neben die Welt 

setzen“ (29). Ineins damit sind auch die Wirk­

lichkeit im Ganzen u. der Verstehensvollzug 

vom Substantiell-Dinglichen abzusetzen. Auch 

die „Vollendung des Menschen im Göttlichen“ 

(16) kann dann keine „Verschmelzung verschie­

dener Dinge“ bedeuten, sondern nur eine „pro­

zessuale Einheit“ (18). M. versteht diese für E. 

zentrale Prozessualität vor dem Hintergrund 

von Strukturdenken (u.a. H. Rombachs) u. Pro­

zessphilosophie. Beweglich u. dialektisch er­

scheint dann auch das Verhältnis von Gnade u. 

Natur (vgl. 29ff., 73ff. u.ö.), von „Offenbarkeit 

der Schrift“ u. wiss.-phil. Mitteln der Erklärung, 

von Glaube u. Denken: Die „Glaubensgeheim­

nisse“ sollen „das philosophische Denken nicht 

kontrollieren, sondern in Gang“ halten (27). M. 

versteht dies im Sinne des us-amerikanischen 

Pragmatismus (C.S. Peirce, theologisch adap­

tiert von H. Deuser): E. greift gleichsam („ab­

duktiv“) zurück auf eine „Ursprungsintuition“, 

die sich in „Verstehensregeln“ (32) abbildet.

Diese methodischen Anleihen werfen neues 

Licht auf Kernprobleme der Eckhart-Interpreta­

tion. E.s Umgang mit der Hl. Schrift (31ff., 

89ff., 109ff. u.ö.), sein spekulatives Verständnis 

der göttlichen Drei-Einheit (56ff. u.ö.) u. Chris­

tologie (153ff. u.ö.), seine Anthropologie (85ff. 

u.ö.), seine „Lebenslehre“ (127ff., 170ff., 192ff. 

218218

Lektüre



u.ö.), Grundlinien seiner Sprachtheorie (98ff. 

u.ö.) u. sein eigentümliches Verständnis von 

Gnade, Freiheit (73ff.) u. Denken (80ff. u.ö.) 

werden systematisch integriert u. aufeinander 

bezogen. Ebenso diskutiert M. die Frage von 

E.s Rechtgläubigkeit (235ff.) u. „interreligiöse 

Akzente“ (233ff.).

Die Absicht, E.s „Profil als Denker, als Prediger 

und als Lebenslehrer darzustellen“ (Klappen­

text), löst das Buch ein. Es bietet eine konzise 

Gesamtsicht u. Lösungsvorschläge für viele In­

terpretationsprobleme, die i.E. ausführlichere 

Diskussionen verlangen u. Rezeption erfahren 

sollten. Wer mit diesem Buch einen Einstieg in 

Eckhart sucht, dürfte eine fordernde Lektüre er­

warten; bisweilen begegnen Zusammenhänge, 

die erst später ausführlicher behandelt werden 

oder Themen werden wiederholt aufgegriffen. 

Wer sich davon nicht abschrecken lässt, findet 

eine anspruchsvolle u. theol. engagierte Ein­

führung in ein Denken, das „ungewöhnlich“ ist 

„in der heutigen Zeit“, da es „vernünftige Glau­

bensauslegung als Explikation der Herkunft 

allen Denkens“ verfolgt, anstatt „philosophi­

sches Fragen (...) vorher“ abzubremsen (28).

Christian Ströbele

Daniel Gerte
Authentische Spiritualität in den Gefängnis-
briefen Dietrich Bonhoeffers
Kriterien für Geistliche Begleitung heute

(Pastoralpsychologie und Spiritualität; 19). 
Frankfurt/M., New York u.a.: Peter Lang 2014. 247 S., 
ISBN 978-3-631-64659-5, geb., € 49,95.

Mit seiner Dissertation möchte G. die Gefäng­

nisbriefe Bonhoeffers als Zeugnisse authen­

tischer Spiritualität für eine Kriteriologie der 

Geistlichen Begleitung (GB) fruchtbar ma­

chen. Im I. Teil beschreibt er Spiritualität als 

„Gott-Mensch-Verhältnis (...) im Geist“ (84) u. 

Ausdruck einer „Ich-Du-Beziehung“ (85). Er 

wählt einen mystagogischen, weltbezogenen 

Ansatz mit Bezug auf K. Rahner, P. Zulehner 

u. K. Schaupp und charakterisiert GB als mä-

eutisch, empathisch-mystagogisch u. solidarisch. 

Das ist ansprechend, hat aber eine schmale u. 

wenig zielorientierte Literaturbasis. Wer sich 

so zentral auf Rahner‘sche Kategorien stützt, 

sollte passgenauere Literatur finden als bloß 

den Grundkurs des Glaubens u. Einübung priester-

licher Existenz; zur Weltfrömmigkeit, zur Exer­

zitienspiritualität u. zur Unterscheidung der 

Geister hat Rahner mehr u. Konkreteres gesagt. 

So erwartet man vom II. Teil eine tiefergehende 

Auseinandersetzung. G. möchte bei B. ja inhalt­

liche Kriterien zur Unterscheidung der Geister 

auffinden. In dessen Gefängnisbriefen rekons

truiert G. die spirituellen Grundlinien Mündig

keit der Welt u. Diesseitigkeit, Religionskritik u. 

nicht-religiöse Interpretation, Kreuzestheologie u. 

Diakonie (151-172). Doch die Interpretation 

bleibt flach: „Das Programm Jesu, welches (...) 

in der Liebe unter den Menschen und in der 

Liebe zwischen Mensch und Gott seinen Zenit 

erreicht, ist das Angebot Gottes, mit ihm das 

Leben gelingen zu lassen.“ (168) Platter ist B. 

m.W. noch nicht dargestellt worden. G. hat 

leider nicht mehr anzubieten, wie auch die 

Reduktion der „tiefen Diesseitigkeit“ auf „in­

tensives Leben“ zeigt (vgl. 159). So kann ich G.s 

Arbeit nur als grandios missglückt bezeichnen. 

Schon die Annahme, dass sich das, worum es B. 

„letztlich geht“, maßgeblich darin fände, was 

er „zuletzt sagt“ (144 f.), wird G. zum Fallstrick. 

Die knappen Skizzen, die die Gefängnisbriefe 

darstellen, sind nur vor dem Hintergrund des 

theol. Gesamtwerks zu verstehen – eine Mühe, 

der sich G. nicht unterzogen hat. Zu behaup­

ten, B. hätte keine Auskunft darüber gegeben, 

„wie er die konkrete Umsetzung sieht“ (173), 

ist ignorant. So widmet sich B. bereits in seiner 

Ethik ausführlich der Frage der konkreten Ent­

scheidung im „Zwielicht“ der Wirklichkeit; die 

Spannung zw. Gnade u. Gebot durchziehen das 

gesamte Buch Nachfolge; Kriterien für ein geist­

liches Leben entfaltet er in Gemeinsames Leben. 

G. hätte nur nachlesen müssen. Aber nicht 

einmal Widerstand und Ergebung hat G. genau 

gelesen: Der Satz, Christus „verlangt nicht die 

Nachahmung im Leiden, schon gar nicht dem 

Tod“ (181)ist richtig nur in dem Sinn, das B. 

den Begriff der Nachahmung ablehnt. Aber die 

Nachfolge geht klar über Leid u. Tod, wie u.a. im 

219219

Buchbesprechungen



von Beratungsstrategien geworden, wie auch 

Glaube u. Spiritualität immer häufiger als Le

benshilfe verstanden u. gewürdigt werden. R. 

Deichgräber erhebt nun „eine Stimme für die 

Gescheiterten“, bei denen alle Therapien u. 

Optimierungsversuche nicht gefruchtet haben. 

D. verweist darauf, dass die „Zahl derer, die 

(…) aufatmen können, weil ihr Kampf gegen 

die Sucht zu einem definitiven Erfolg geführt 

hat, (…) erschütternd klein (ist)“ (S. 18). Ange­

sichts dessen fragt er „Was sagen wir solchen 

Menschen? Und (…) was habe sie uns (...) zu 

sagen?“ (S. 8). In zwölf Kap. bedenkt D. seine 

seelsorgliche Begleitung eines Mannes, der als 

ernsthafter Christ von seiner Esssucht nicht frei 

kommt u. trotz medizinischer, therapeutischer 

und eigener Bemühungen mit 48 Jahren an 

den Folgen seiner Sucht stirbt. Nicht nur das 

Schicksal dieses Mannes, sondern auch die 

Selbsterkenntnis des erfolg- u. hilflosen Seelsor­

gers werden hier anschaubar: „Das eigentliche, 

das letzte Ziel aller unserer Bemühungen ist 

nicht die perfekte Heilung, (…) sondern der nie 

endende Prozess der Reifung zur Menschlich­

keit. Menschen, die keines Arztes bedürfen 

(…) werden bewundert (…). Aber sie sind oft 

unangenehme Zeitgenossen. Sie haben die Lek­

tion der Barmherzigkeit noch nicht gelernt“ (S. 

41). Mit einer solchen schließt D. durch ein fik­

tives Gespräch mit dem Verstorbenen, dessen 

Geschichte er zu Ende erzählt. Dazu dient ihm 

der Satz „Der Mensch sieht, was vor Augen ist, 

aber Gott sieht das Herz an!“ (1 Sam 16,7) Die­

ses Aber, das auf die je andere Perspektive des 

göttlichen Blickes verweist, wird zur Perspektive 

dessen, der glaubend spricht: „Nicht ich lebe, 

sondern Christus lebt in mir!“ (Gal 2,20) Der 

bittende, hoffende Christus in mir ermöglicht 

die Perspektive auf den sich hingebenden Chri­

stus in das Leben der Gescheiterten. Diese klei­

ne Schrift ragt heraus aus vielen „praktischen“ 

Seelsorgeanleitungen, die es nicht sein will, u. 

doch manchen Rat parat hält; v.a. aber macht 

sie aufmerksam auf die „Nutzlosigkeit des Glau­

bens“, die seinen wahren Trost enthüllt: Gottes 

Selbsthingabe in das Leben der Gescheiterten.

Klaus Schulz

Gedicht Stationen auf dem Wege zur Freiheit (WE 

570-572) deutlich wird. B. spricht nicht nur 

von der „tiefen Diesseitigkeit“, sondern auch 

davon, dass Gott „mitten im Leben jenseitig“ 

ist – das bedeutet nicht bloß „entzogen“, wie 

G. meint, sondern setzt ein kritisches Weltver­

hältnis voraus. So spiegelt die Kriteriologie, die 

G. entwickelt, in keiner Weise die Provokation 

wider, die B.s Denken darstellt.

G. wäre gut beraten gewesen, nicht nur 13 Titel 

an Bonhoeffer-Sekundärliteratur (die nahezu 

6000 T. umfasst!) heranzuziehen. Da fällt es 

kaum mehr ins Gewicht, dass er die Ausgabe 

der Gefängnisbriefe von 1951 heranzieht. Die 

soviel umfangreichere u. korrigierte kritische 

Gesamtausgabe von 1998 hätte ihn mit ihren 

Querverweisen u. Anmerkungen entscheidend 

weiterführen können. So verwundert es nicht, 

dass die system. Auswertung (III. Teil) kurz u. 

unaufregend ausfällt; sie wird weder B. gerecht 

noch der Tradition der Exerzitien u. der GB. 

Wie für den Bonhoeffer-Teil, gilt für die Arbeit 

insgesamt: Sie bleibt oberflächlich, beschränkt 

sich oft auf einführende Literatur u. geht in ih­

ren Schlussfolgerungen kaum darüber hinaus.

Wie es hätte gehen können, hat C. Kohli-Rei­

chenbach 2010 in ihrer Dissertation gezeigt 

(Gleichgestaltet dem Bild Christi. Kritische Unter

suchungen zur geistlichen Begleitung als Beitrag 

zum Spiritualitätsdiskurs, Berlin 2011). Hätte 

G. diese Arbeit zur Kenntnis genommen, hätte 

sich die seine wohl erübrigt. Dass G.s Buch, 

das weder methodisch noch inhaltlich wiss. 

Ansprüchen gerecht wird, als Dissertation an­

genommen wurde, kann nur erstaunen.

Gunter Prüller-Jagenteufel

Reinhard Deichgräber
Nicht umsonst gelebt
Eine Stimme für die Gescheiterten

(Geistlich leben, Bd. 34). Gießen: Brunnen-Verlag 
2014. 57 S., ISBN 978-3-7655-5464-3, € 4,95.

In Zeiten der Selbstoptimierung, in denen 

Trainings u. Coachings zum guten u. erfolgrei­

chen Leben verhelfen sollen, ist selbst das 

Scheitern als Chance für einen Neuanfang Teil 

220220

Lektüre


