Maria von Oignies

Iris Geyer | Miinchen

geb. 1954, Dr. theol., ev.-luth. Pfarrerin, Geistliche
Begleiterin, Anleiterin in Christlicher Meditation

iris.geyer@elkb.de

Die Visionen der Maria von Oignies

Hochmittelalterliche Bibelimagination neu gelesen

Imaginieren, ,bildern®, ist moglich. Dank ihrer Vorstellungskraft kdnnen viele
Menschen zielgerichtet ,tagtrdumen“. Davon spricht auch Ignatius von Loyola,
wenn er in seinen Geistlichen Ubungen' zur imaginativen Bibelbetrachtung (span.
contemplacion) auffordert. Die Ubenden mogen zunichst den Raum der gewéhlten
biblischen Geschichte ,zusammenstellen®, diesen imaginativ betreten, um das
darin sich Ereignende zu sehen und zu horen. Fiir die Bibelbetrachtung am Ende
eines Exerzitientages empfiehlt Ignatius die Anwendung der fiinf Sinne: Ubende
sollen riechen, schmecken und betasten, um sich Ereignisse und Personen zu ver-
gegenwadrtigen und innerlich beriihrt zu werden. Eine dhnliche Methode scheint
bereits Maria von Oignies (1177-1213) praktiziert zu haben. Diese eher unbekann-
te Gestalt soll hier vorgestellt und ihr Werk mit Querverbindungen zu gegenwar-
tigen psychotherapeutischen Ansdtzen in Verbindung gebracht werden.

Begine, BuiBerin, Mystikerin

Uber Marias Leben existieren zwei Quellen: die Vita - verfasst von ihrem Beicht-
vater, Jakob von Vitry (1160/1170-1240), - und das Supplementum? . Beide Werke
liegen seit 2014 erstmals in deutscher Ubersetzung vor,? basierend auf der neuen

1 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen. Nach dem spanischen Autograph, tibersetzt von P. Knauer
SJ, Wiirzburg 1998, (zit. nach 1fd. Nr., EB).

2 Das Supplementum in der Version von 1231/2 durch Thomas von Cantimpré (1201-ca. 1270) weist
stark wunderhafte Ziige auf und wird fiir das Folgende nicht herangezogen.

3 Die Vita ist eine Programmschrift zur Bekimpfung der Katharer, s. I. Geyer, Maria von Oignies, eine
hochmittelalterliche Mystikerin und Begine zwischen Rechtgldubigkeit und Ketzerei. Frankfurt 1991.
Jakob von Vitry, Das Leben der Maria von Oignies. Thomas von Cantimpré, Supplementum. Einleitung,
Ubersetzung u. Anmerkungen von I. Geyer (Corpus Christianorum in Translation, 18), Turnhout
2014 - basierend auf R.B.C. Huygens (Hrsg.), lacobus de Vitriaco, Vita Marie de Oignies. Thomas Can-
tipratensis, Supplementum (CCCM, 252). Turnhout 2012.

243



Nachfolge

lateinischen Edition von 2012. Die Vita besteht aus Prolog, Buch I und II und dh-
nelt in ihrem Aufbau einer Exempelsammlung®. In Buch I liegt der Schwerpunkt
auf Marias Buf3- und Tugendleben, wozu die Beschreibung ihrer mystischen Tra-
nengabe gehort.® Wir lesen zunédchst von Marias Abstammung, ihrer Kindheit in
Nivelles, ihrer Verheiratung mit einem jungen Mann namens Johannes und dem
Entschluss des Paares, eine Josephsehe zu fithren. Gemeinsam leistet das Ehepaar
fliinfzehn Jahre lang Krankenpflege an Leprakranken in einem Spital in Willam-
broc bei Nivelles. Marias Biiflerleben zeigt sich in ihrer schier tibermenschlichen
Askese und Selbstkasteiung: ,Maria tragt zu ihrer Kasteiung auf nackter Haut
einen kratzenden rauen Sack aus Ziegenhaaren, einen Strick um den Hals, macht
halbe oder ganze Ndchte lang Frommigkeitsiibungen und Kniebeugen zur Ehre
der Jungfrau Maria.“® Der Ruf ihrer Heiligkeit lockt zahlreiche Besucher(innen)
nach Willambroc. Um sich ihnen zu entziehen, assoziiert sie sich im Jahr 1207
der Frauengemeinschaft des Augustinerchorherrenstifts in Oignies. Dort in-
tensiviert sie ihre Frommigkeitsiibungen und fastet exzessiv.” Ihre Nachte ver-
bringt sie in der Kirche, den Kopf an die Wand gelehnt, nur kurze Zeit schlafend,
um danach ,zu ihrer siifen Arbeit der Nachtwachen zuriickzueilen“.® Fiir die
damalige Zeit lebt Maria in einer auflergewohnlich freien, selbstbestimmten
Lebensform:?,Schlief}lich aber (...) stieg [sie] Tag um Tag von Tugend zu Tugend
auf der Jakobsleiter empor, und als sie ganz oben stehend, gleichsam auf der ober-
sten Sprosse sich befindend, alles sinnlich Wahrnehmbare unter ihren Fiilen zu-
riickgelassen hatte, wurden ihre Sinne durch den tiberreich sich zeigenden Geist
so aufgesogen, dass sie, weil Christus sie vollstdndig vereinnahmte, nur die un-
vergdngliche Speise zu sich nahm und nicht arbeiten konnte. Daher stand sie wie
eine, die zu Ende gedient hatte und von jeglicher Handarbeit frei war, fortan nur
dem Herrn zur Verfiigung. Mit dieser Freiheit beschenkte Christus seine Magd.“1°
Buch Il ist - laut dem Verfasser - die innere Darstellung ihres Lebens, legt den
Schwerpunkt also auf ihr kontemplatives Gnadenleben. Marias mystischen Auf-
stieg zur Vollkommenbheit korreliert der Autor mit dem biblisch-theologischen
Schema von den Sieben Geistgaben. Jakob zeigt, dass - gerade im Gegeniiber zu
den zeitgendssischen Ketzer(inne)n - auch im Rahmen der Orthodoxie radikale

4 Die Beispielgeschichten sind als Predigtstoffsammlung fiir Buprediger gedacht, so V. von der Osten-
Sacken, Jakob von Vitrys ,, Vita Mariae Oignieacensis“. Zu Herkunft und Eigenart der ersten Beginen
(Veroffentlichungen des Instituts fiir Europdische Geschichte Mainz. Abt. fiir Abendlandische Religi-
onsgeschichte, 223). Gottingen 2010, 12.

5 Jakob von Vitry, 71 = Prol 6 [s. Anm. 3]. Die Trinengabe ist typisches Charakteristikum fiir beginische
Frommigkeit, s. C. Benke, Die Gabe der Trinen. Zur Tradition und Theologie eines vergessenen Kapitels
der Glaubensgeschichte (SSSTh 35). Wiirzburg 2002, 191.

6 J.von Vitry, 21 [s. Anm. 3].

7 Ebd., 88 =Buchl, 24 [s. Anm. 3].

8 Ebd., 22 [s. Anm. 3].

9 Ebd., 132 =Buchll, 66: ,Daher erlangte sie spater solch ein grofles Vorrecht an Freiheit, dass niemand
mehr zu sagen wagte: Warum handelst du so?“ [s. Anm. 3].

10 Ebd., 103f. =Buch 1, 38 [s. Anm. 3].

244



Maria von Oignies

Askese und kontemplatives Vollkommenheitsstreben moglich sind.! Maria be-
achtet die drei apostolischen Réite Armut, Keuschheit und Gehorsam, wobei sie
als Vertreterin der religiosen Armutsbewegung das Armutsideal besonders betont:
Am liebsten wiirde sie ,,nackt dem nackten Christus folgen“.!?

Bibelimagination bei Maria von Oignies

Eigenstandige Bibellektiire - sie besitzt einen Psalter - ist die eine Quelle von Ma-
rias Bibelkenntnis, die zweite ist ihre Liebe zu Predigten und Predigern.*3 Sie be-
wegt gelesene oder gehorte Bibel- und Predigtworte in ihrem Herzen.' Diese Art
der Schriftbetrachtung hat eine lange monastische Tradition. Der Umgang mit
der Heiligen Schrift brachte in der religiosen Praxis bekanntlich die vier Gebets-
formen lectio, oratio, meditatio und contemplatio hervor (vgl. Guigo IL.). Durch
die fiir die lectio empfohlene Methode der ruminatio, des Wiederkduens, sollte die
Schrift ihre innere Nahrung und ihren Geschmack preisgeben. Hier ist angelegt,
was im Mittelalter, besonders in Frauenkldstern, aber auch durch einzelne getibt
wurde: eine Offnung der inneren Sinne fiir Gottesoffenbarungen und Gottesbe-
gegnungen auf dem Weg der Schriftbetrachtung. Die sinnliche Erfahrungssuche
mittelalterlicher Mystiker(innen) in der Schriftbetrachtung war so gesehen nichts
grundsitzlich Neues.'s Uber seine Lektiire der Vita Christi des Ludolf von Sachsen
hat spdter auch Ignatius von Loyola Zugang zu dieser Art der Schriftbesinnung.!¢

Maria bereitet sich durch ihre mystisch-sinnenhafte Schriftbetrachtung auf
die inneren Begegnungen mit Christus vor. Um davon einen Eindruck zu bekom-
men, lassen wir einige Passagen der Vita sprechen.

Himmelswanderung und Christusminne

Marias innere Sinne sind bei ihren imaginativen Erlebnissen hellwach, die dufiere
Wahrnehmung schléft gleichsam, manchmal erstarrt der Korper in Ekstase.'” Die
folgende Imagination hat starke Ankldnge an das dritte Kapitel des Hohenlieds,
denn Marias Mystik ist auch Brautmystik: ,,Und wiahrend ihr feiner und zarter
Geist durch die Glut der frommen Liebe verbrannt, wie ein Rauchfaden aus

11 1. Geyer, Maria von Oignies, 49 [s. Anm. 3].

12 J. von Vitry, 111f. = Buch II, 45 [s. Anm. 3].

13 Ebd., 133f. =Buch I, 68 [s. Anm. 3].

14 Ebd., 135 =Buch II, 71: ,Aber obwohl sie durch die Salbung des Heiligen Geistes und durch gottliche
Offenbarungen von innen her gelehrt wurde, horte sie dennoch gern von auen das Zeugnis der
Schriften.“ [s. Anm. 3].

15 J. Sudbrack, Die ,, Anwendung der Sinne“ als Angelpunkt der Exerzitien, in: M. Sievernich / G. Switek
(Hrsg.), Ignatianisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Freiburg i.Br. 1990, 96-119; hier: 99.

16 L. Geyer, Art. Ludolfvon Sachsen, in: TRE 21, 479-481.

17 J.von Vitry, 72 = Prolog 7: ,,Andere aber wurden in einer solch groflen Trunkenheit des Geistes
entriickt, dass sie in jener seligen Stille fast einen ganzen Tag lang ruhten und keine Stimme noch
Wahrnehmung fiir irgendetwas Aufleres hatten, wihrend der Konig an seinem Tische saf.“

[s. Anm. 3]

245



Nachfolge

Duftharzen in die Rdiume tiber dem Himmelszelt eindrang, wandelte er gleichsam
Schritt fiir Schritt im Land der Lebenden und suchte tiber Gassen und Plédtze hin
den, den ihre Seele liebte: Als sie, bald durch die Lilien der heiligen Jungfrauen
erfreut, bald durch die duftenden Rosen der heiligen Martyrer erfrischt, manch-
mal vom Rat der heiligen Apostel in Ehren empfangen, bisweilen in die Kreise der
Engel aufgenommen, alle Stufen erklommen hatte, und als sie alle Orte des Para-
dieses mit froher Seele durchwandert hatte, und als sie alles ein wenig durchquert
hatte, fand sie schlief3lich den, den ihre Seele heif3 begehrte, dort endlich kam sie
vollkommen zur Ruhe, dort blieb sie unbeweglich stehen, und ohne noch linger
an Zukiinftiges zu denken, hitte sie nicht einmal fiir ihre Freunde, auch nicht fiir
die ihr liebsten, beten und sogar nicht einmal an die heiligen Engel denken kon-
nen, und indem sie alle Heiligen gleichsam hinter sich lief3, hing sie dem an, nach
dem es sie brennend diirstete.“18

Zundchst wird vom Aufstieg ihres Geistes in den Himmel und von dessen Wan-
deln im Land der Lebenden berichtet. AnschliefRend beschreibt der Text, dass der
ganze Mensch Maria, ,,sie“ zum Subjekt wird: Sie erhélt eine Bestdtigung fiir ihren
Lebenswandel, indem ihr die Gruppen des Himmelsvolkes ihre Heiligkeitsattribu-
te iberreichen und die Versammlungen der Apostel und Engel sie in ihren Kreis
aufnehmen, also als ebenbiirtig auszeichnen. Als sie dem Brdutigam begegnet,
gerdt sie in einen Zustand vollkommener innerer und dufierer Beruhigung. Sie
erlebt eine unio mystica, eine Erfahrung der Vereinigung mit Christus, ist ganz im
gottlichen Jetzt, in der Gottesgegenwart. Das Denken an ihre Freunde und an Zu-
kiinftiges ist wahrend dieses Erlebnisses ausgeschaltet.

Vom Schmecken Christi in der Eucharistie

Als Maria der Geist der Weisheit, die siebte und letzte gottliche Gnadengabe, ge-
schenkt wird, erlebt sie, was Psalm 34,9 sagt: Maria verkostet Christus, die gott-
liche Weisheit, im Wein der Eucharistie. Dabei gerit sie in niichterne Trunkenheit'®:
»2Durch den Wohlgeschmack dieser Weisheit schmeckte und sah sie, wie lieblich
der Herr ist: Wenn ihre Seele so wie mit Fett und Ol erfiillt wurde, und wenn sie
am Tisch des Herrn (...) zur Mittagszeit trunken wurde, und wenn sie sich im Uber-
fluss der Kostlichkeiten auf ihren Geliebten gestiitzt, von den Lippen des Brauti-
gams Honig und Milch saugte und im Garten der Lust das verborgene Manna afi,
wurde ihr Herz durch die honigflieflende Gabe dieser Weisheit im Innersten an-
geriihrt, ihre Worte wurden versiif3t, alle ihre Taten wurden durch die Lieblichkeit
der geistigen Salbung geschmeidig gemacht, war sie milden Herzens, freundlichen
Munds, lieblicher Tat, trunken in Nachstenliebe, so sehr aber trunken und vom
sinnlich Wahrnehmbaren geldst, dass sie einmal, als wir zur Non oder zur Vesper

18 Ebd., 145 = Buch II, 81 [s. Anm. 3].
19 Zum Oxymoron ,niichterne Trunkenheit®, s. H. Lewy, Sobria ebrietas. Untersuchungen zur Geschichte
der antiken Mystik. GieRen 1929; 1. Geyer, Maria von Oignies, 151f. [s. Anm. 3].

246



Maria von Oignies

lauteten, gleichsam erwachend, fragte, ob noch Prim sei. Als sie einmal drei Tage

hindurch ununterbrochen in ihrem Bett gelegen und mit dem Brautigam siif$ ge-
ruht hatte, gingen jene Tage vor tibergrofier Freude so unbemerkt voriiber, dass es
ihr schien, sie habe kaum einen Augenblick gelegen.“%

Die in Appositionen aneinander gereihten Bibelparaphrasen sprechen alle
inneren Sinne an. Das innere Schmecken bringt tiefere Gotteserfahrung als inne-
res Sehen?! und hat Auswirkungen auf Marias duferes Leben, ihre Ndchstenliebe:
Es befruchtet ihr dufieres Leben, aus ihrem inneren Erleben schopft sie Kraft zur
Nachstenliebe. Als Kriterium fiir echte Mystik wird der Néachstenliebe, der vita ac-
tiva, in der Vita Prioritdt vor der Kontemplation, der vita passiva, eingerdaumt.??

Erscheinungen

Die Vita berichtet davon, dass der Herr ihr , leibhaftig” erschienen sei.?* In den
folgenden Imaginationen liegt der Schwerpunkt auf je neuen Vergegenwarti-
gungen Christi, inspiriert durch gottesdienstliche Feiern im Kirchenjahr: ,,An
den unterschiedlichen Festen des Herrn zeigte er sich ihr, indem er gleichsam
sein Fest verkorperte, so an Weihnachten, wo er wie ein Sdugling an der Brust der
jungfraulichen Mutter trank oder in der Krippe schrie, und dann fiihlte sie sich
zu ihm hingezogen wie zu einem Jungen, wobei sie entsprechend den verschie-
denen Erscheinungen verschiedene Gefiihle hatte (...). Am Reinigungsfest sah sie
die heilige Jungfrau ihren Sohn im Tempel darbringen und Simeon ihn auf den
Arm nehmen, und sie war wiahrend dieser Vision nicht weniger ausgelassen vor
Freude als wenn sie zugegen gewesen wadre, als es im Tempel geschah.“**

Das innere Sehen versetzt Maria in einen Zustand der Freude. Diese Beschrei-
bungen erinnern stark an die ignatianischen Bibelbetrachtungen, insbesondere
durch die Betonung der Emotionen. Maria erlebt die biblischen Szenen mit, greift
selbst jedoch nicht aktiv ins Geschehen ein. Marias Vision am Fest Mariae Licht-
mess scheint ausgelost von der Feier im Konvent. Wahrscheinlich haben wir es
hier mit der ersten Beschreibung zu tun, die anlédsslich dieses Festes tiberliefert ist.
Sie wird fiir spatere Visiondre pragend.? Was Maria wiahrend ihrer Imaginationen
emotional durchlebt, reicht von Freude, Jubel und Sehnsucht iiber Jammer und
Seufzen, bis hin zu Untrostlichkeit und Schmerz.?¢

20 J.von Vitry, 149f. = Buch I1 87 [s. Anm. 3].

21 Es gibt eine Rangordnung der inneren Sinne. Der Gustus, das innere Schmecken, gilt als intensivere
Erfahrung als das innere Sehen, vgl. I. Geyer, Maria von Oignies,149 [s. Anm. 3].

22 J.von Vitry, 131 = Buch II, 65 [s. Anm. 3].

23 Ebd., 157 =Buch II, 95 [s. Anm. 3].

24 Ebd., 150f. = Buch II, 88 [s. Anm. 3].

25 C. Larrington, Representing the Presentation. The Candlemas Vision and Marie d'Oignies' Role in its
Dissemination, in: J. Dor u.a. (Hrsg.), New Trends in Feminine Spirituality. The Holy Women of Liege an
(Medieval Women: Texts and Contexts 2). Turnhout 1999, 195-213.

26 J.von Vitry, 151 = Buch I, 88 [s. Anm. 3].

247



Nachfolge

Beriihrungen

In ihren Imaginationen darf Maria gar das Jesuskind selbst beriihren: , Einmal
aber, wie es ihr schien, band sie ihn drei oder mehr Tage hindurch wie einen Saug-
ling, der zwischen ihren Briisten ruhte und verbarg sich, damit sie von den an-
deren nicht gesehen wurde, ein anderes Mal spielte sie mit ihm kiissend wie mit
einem Knaben (...).“?” Maria setzt alles daran, moglichst lang und ungestort in der
Nihe des gottlichen Kindes zu bleiben. Sie bindet ihn an sich, im buchstédblichen
und iibertragenen Sinn. Wenn Maria mit dem Knaben Jesus kiissend spielt, geht
es erneut um hochste Intimitat, da der Kuss, mystisch verstanden, ein Bild der
Vereinigung von Mensch und Gott ist.

Damonenkampf

Die Rettung von Seelen ist Marias vordringliches Anliegen. So sieht sie bis ins Fe-
gefeuer hinein und erkennt den Zustand der Seelen dort. Ihre Fiirsorge gilt auch
Kranken und Sterbenden.?® In existentiell brisanten Situationen sieht sie Damo-
nen am Werk, was sie mitunter zu drastischem Handeln verursacht: , Eines Tages
aber, als eine Schwester der Briider von Oignies im Todeskampf litt, nahm sie,
obwohl sie in ihrer Zelle war, um das Bett der kranken Schwester die Gegenwart
einer Menge briillender Ddmonen wabhr (...). Darauf rannte sie, indem sie ihre ge-
wohnte Beddchtigkeit und ihre angeborene Scheu gleichsam vergaf3, zum Bett der
Dahinsiechenden und warf sich den unreinen Geistern entgegen und kampfte
nicht nur mit Gebeten, sondern verjagte sie wie Fliegen mit ihrem Mantel (...)
Nachdem die Damonen besiegt und aufgeldst und die heiligen Engel angekom-
men waren, lobte sie Gott, kam zu sich und beruhigte sich und hob ihren Mantel
auf, den sie im Kampf auf den Boden geworfen hatte (...).“?* Mit welch hoher
Sensibilitat Maria fiir ihre Mitmenschen lebt, zeigt sich darin, dass sie sogar tiber
raumliche Distanz hinweg den Todeskampf jener Frau und die Gegenwart boser
Geister am Sterbebett wahrnimmt. Sie begegnet Himmels- und Hollenbewohnern
wie realen Personen. Erst nach ihrem Kampf gegen die Ddimonen kommt Maria
wieder zu sich. Durch das Anstimmen des Gotteslobs zeigt sie, dass sie wieder ins
Alltagsbewusstsein zuriickgekehrt ist. Das Gotteslob spiegelt zudem ihre Demuts-
haltung: Alles erwartet sie von Gott, nichts von sich.

Horen

Das folgende Imaginationserlebnis Marias basiert einmal mehr auf dem Hohen-
lied (2,10; 5,2): ,,Als aber das letzte Jahr bevorstand, das der Herr ihr versprochen
hatte, (...) da konnte sie sich kaum mehr zurtickhalten, keuchte, seufzte und

27 Ebd., 150 = Buch II, 88 [s. Anm. 3].
28 Ebd., 118 = Buch II, 51 [s. Anm. 3].
29 Ebd., 117f. = Buch II, 50f. [s. Anm. 3].

248



Maria von Oignies

schrie vor Verlangen, (...) wahrend sie den Herrn umarmte: ,Herr, ich will nicht,
dass du ohne mich zuriickkehrst: Ich will hier nicht linger verbleiben, ich sehne
mich danach, heimzukehren‘ (...) und sie horte die Stimme des Herrn sie rufen
und sprechen: ,Komm, meine Freundin, meine Braut, meine Taube, und du wirst
bekrdnzt werden.‘“°

Im Hohenlied findet Maria Ausdrucksmoglichkeiten fiir ihre Sehnsucht nach -
bleibender - Vereinigung mit Christus. Sie entwickelt ein heftiges Verlangen nach
ihrer eigentlichen, der himmlischen Heimat. So beschliefit sie, zu ihrem Brdutigam
zu gehen, stellt die Nahrungsaufnahme ein und singt drei Tage und Nachte unun-
terbrochen inspirierte geistliche Lieder in der Kirche von Oignies, bis sie stirbt.

Theologische Uberlegungen zur Schriftimagination

Manches an Maria von Oignies‘ Imaginationen erinnert daran, wie Ignatius das
Sich-Aneignen des biblischen Stoffs und kirchlicher Lehren empfiehlt. Handelt es
sich hier um eine Vorwegnahme der Methode ignatianischer Bibelbetrachtung?
War Maria eine jener Quellen, aus denen Ignatius schopfte? Moglich wire das, da
ihre Vita erstaunlich weit verbreitet war. Bibelimagination als imaginativ-medita-
tives Eintreten in das Wort der Hl. Schrift basiert auf einer Verkniipfung von Inkar-
nationslehre (vgl. Joh 1, 14) und der biblischen Rede von der Gottebenbildlichkeit
des Menschen (Gen 1,27).%! In Jesus ist der unsichtbare, unhorbare, ewige Gott in
die Welt gekommen und ldsst sich selbst beriihren. Als Verherrlichter und in die
Ewigkeit hinein Auferstandener lasst Christus sich mit den inneren, geistlichen
Sinnen vergegenwartigen und erfahren. ,,Durch das Wirken des Heiligen Geistes
werden die Sinne zu geistlichen Organen, die (...) lauschend schauen, riechen und
schmecken, wer Jesus eigentlich ist, und wie alle Dinge mit ihm verbunden sind.“3?
Gott offenbart sich nicht nur im Wort, sondern auch im Bild. Nicht umsonst ist die
Hl. Schrift als Wort Gottes ,,ein Buch voller anschaulicher Geschichten, bildhafter
Vergleiche und mit Worten gemalter Bilder.“* Da Christus als das erste Ebenbild
Gottes, gleichsam der Prototyp der menschlichen Gottebenbildlichkeit (Kol 1,15)
ist, ist jeder Mensch Bild, Ebenbild, Abbild Gottes. Und , weil der Mensch selbst
Bild ist, bewegen ihn Bilder so sehr.“** Diese gefiihlsmaflige Berithrung ist die In-
tention ignatianischer Bibelbetrachtung und kann in ihrer Wirkung am Lebens-
beispiel Maria von Oignies beobachtet werden. Auch heutige Exerzitienprozesse
bewegen sich in einem Dreieck von Intention, Imagination und Affektion.*

30 Ebd.,, S. 158 =Buch I, 95 [s. Anm. 3].

31 Vgl. A. Lefrank, Das Bildgeschehen im Exerzitienbuch, in: GuL 83 (2010), 409-431.
32 Ebd., 420 [s. Anm. 31].

33 Ebd,, S. 409 [s. Anm. 31].

34 Ebd,, S. 410 [s. Anm. 31].

35 Ebd., 415 [s. Anm. 31].

249



Nachfolge

Pastoraltheologische Aspekte

In der Seelsorge-Arbeit mit Komapatient(inn)en im Miinchner Klinikum Grof3-
hadern wurden drei Begriffe zur Beschreibung der Wirklichkeitsrdume gefunden,
in denen Menschen sich bewegen: Alltagsbewusstsein, Traumland und Essenz.3¢
Im Alltagsbewusstsein herrschen Denken und Planen vor, kulturbedingte Rollen-
klarheit und Meta-Kommunikation sind moglich, wiahrend im Traumland Nacht-,
Tagtraume, Visionen und Imaginationen entstehen. Im Traumland herrschen
mythische und archaische Gesetze, es gibt Zustinde von Freiheit und Schonheit,
ebenso wie Begegnungen mit einer Welt der Schrecken. Die Raum- und Zeitwahr-
nehmung ist gegentiber dem Alltagsbewusstsein extrem verdndert.

Der dritte Wirklichkeitsbereich, den Menschen erfahren konnen, ist die Es-
senz, das Einheitsbewusstsein, die gottliche Welt, wo formloses Sein einen Ort
hat. Gott ist hier weiselos (Meister Eckhart) und die Subjekt-Objekt-Trennung
aufgehoben. Komapatient(inn)en befinden sich nach dieser Definition im Traum-
land, in einem gegeniiber dem Alltagsbewusstsein veranderten Bewusstseinszu-
stand, ebenso wie Mystiker(innen) in den verdnderten, somnolenten, vielleicht
komatdsen Zustanden wéahrend ihrer Ekstasen, Imaginationen und Visionen.
Teresa von Avila rdt davon ab, diese von Gott geschenkten Seelenkrifte zu ver-
achten: ,Wir wollen sie ihres Amtes walten lassen, bis ihnen der Herr eine hohere
Aufgabe zuweist (...)“.3” Gott spart allerdings auch den Korper nicht aus: Gottes-
begegnung geschieht demzufolge nie nur als rein geistiges Erleben, sondern auch
leiblich, in jeder Korperzelle. Offensichtlich gebraucht Gott die gesamte Band-
breite menschlicher Wirklichkeit, um leiblich, seelisch und geistig zu beriihren.3®
Von der Seelentiefe, dem Traumland und der Essenzwelt aus wirkt Gott ins All-
tagsbewusstsein hinein.* Somit gilt fiir jegliche Bibelimagination, ob innerhalb
oder aufierhalb eines Exerzitienkontextes, dass unmittelbare Begegnung mit und
Beriihrung durch Gott moglich sind. Wer betet, meditiert oder biblische Imagi-
nationen iibt, strebt Nachfolge, Gleichformigkeit mit Christus an. Diese ist nur
durch ganzheitliche Begegnung mit ihm erfahrbar.* Dass ,,Bildern“ solcherart
Christusbegegnung ermoglicht, hat bereits im 13. Jh. Maria von Oignies erfahren.

36 T. Kammerer (Hrsg.), Traumland Intensivstation. Verinderte Bewusstseinszustinde und Koma. Interdis-
ziplindre Expeditionen. Miinchen 2006. Die Begriffe wurden {ibernommen von: P. Fror, Seelsorge mit
Komapatienten, in: Wege zum Menschen 61 (2009), 522-535.

37 B. Grom, , Instindliche” Gottverbundenheit. Zur Bedeutung der gegenstindlichen Meditation, in: GuL
83 (2010), 272-285; hier: 282.

38 M. Kistenmacher u.a. (Hrsg), Gott 9.0. Wohin unsere Gesellschaft spirituell wachsen wird. Giitersloh
2010, 243-265 legen ein Viererschema zu Grunde; die Autoren differenzieren zwischen Traumen und
traumlosem Tiefschlaf.

39 S.dazu H. Jurgens, ,,Schwerter zu Pflugscharen“ (Jes 2,4). Die Wandlung des Ignatius von Loyola, in:
GuL 63 (1990), 345-367, hier: 352; s. EB 330 [s. Anm. 1].

40 A. Lefrank, Bildgeschehen, 416 [s. Anm. 31].

250



Maria von Oignies

Imagination in Therapie und Seelsorge

Manche der beschriebenen Visionen und deren Wirkungen auf das Leben Ma-
rias mogen uns heute fremd und schwer nachvollziehbar erscheinen. Die starke
Kraft der Imagination kann aber auch in unserer Zeit als menschliche Fihigkeit
betrachtet werden, die neben der bewdhrten geistlichen Methode der Exerzitien
hilfreich und heilsam zum Einsatz kommen kann. Ein therapeutischer Ansatz,
der die Imagination professionell einsetzt, ist die so gen. katathym-imaginative
Psychotherapie.*' Es besteht eine klar erkennbare Nahe zwischen den Prozessen,
die wihrend Exerzitien ablaufen und dieser Therapiemethode.*? So ist die Quali-
tat zwischen inneren Vorstellungen in Exerzitien und katathymem Bilderleben
vergleichbar, ebenso der Wunsch nach emotionaler Betroffenheit.*? Jene psycho-
therapeutische Methode sieht zu Beginn eine Entspannungsiibung vor, Ignati-
us rat zum Gebet des Begehrens. Beide erfiillen die Funktion, den Zugang zum
Traumland zu er6ffnen. Die Reflexion nach einer psychotherapeutischen Sitzung
ist vergleichbar mit dem taglichen Gespriach zwischen Exerzitienbegleiter(in) und
Ubenden: Bei beiden geht es um ein Herausfiithren aus dem Traumland, eventuell
auch aus der Essenzwelt, zuriick ins Alltagsbewusstsein, also um eine Unterschei-
dung der Geister,** und um eine Verkniipfung der Welten. Anders jedoch als bei
der selbstdndigen Bibelbetrachtung werden Patient(inn)en in einer Therapie-
sitzung im Verlauf des imaginativen Prozesses durch Nachfragen begleitet. Ein
weiterer grof3er Unterschied zwischen katathym-imaginativer Psychotherapie
und Bibelimagination oder Exerzitienprozess liegt in den Inhalten bzw. im Aus-
gangstext. Wahrend Bibelimagination im Wesentlichen Jesuserzéhlungen zum
Inhalt hat, setzt katathym-imaginative Therapie bei der inneren Bildwelt der
Patient(inn)en an. Grundannahme dieser Therapieform und der Bibelimagi-
nation ist ein Zusammenhang von korperlichen und seelischen Phidnomenen.

Es ist heute unbestritten, dass viele Gelenk- und Skelett-, aber auch Darm- und
Magenerkrankungen eine Folge von psychischer Belastung sind. Stress hat ne-
gative Auswirkungen u.a. auf Herz und Kreislauf, Kopf, Haut, Gehor, Libido und

41 H. Leuner, Lehrbuch der Katathym-imaginativen Psychotherapie. Grundstufe. Mittelstufe. Oberstufe,
Bern 31994; L. Kottje-Birnbacher, Der Tagtraum als Therapeutikum - Affektsteuerung durch Imagina-
tionen. Vortrag am 18. April 2005 im Rahmen der 55. Lindauer Psychotherapiewochen 2005, abrufbar
unter: www.Lptw.de (Stand: 27.05.2015), 1-16.

42 E. Frick / M. Fiihles, Imagination in den Exerzitien. Beobachtungen aus der psychotherapeutischen Praxis
im Blick auf Ignatius von Loyola (1491-1556), in: P. Imhof (Hrsg.), Gottes Niihe. Religidse Erfahrung in
Mystik und Offenbarung (FS zum 65. Geburtstag von J. Sudbrack), 129-152; diess., Schopferisch im Spiel
vor Gott. Bibliodrama und Exerzitien (Ignatianische Impulse 36). Wiirzburg 2009. Parallelen sind die
Methode der Wertimagination, s. U. Boschemeyer, Unsere Tiefe ist hell. Wertimagination - ein Schliis-
sel zur inneren Welt. Miinchen 32010 sowie das Psycho- und Bibiliodrama, s. H. Radeck, Ignatianische
Exerzitien und Bibliodrama. Stuttgart 1998.

43 H. Radeck, Exerzitien und Bibliodrama, 52 [s. Anm. 42].

44 Vgl. zum Thema Unterscheidung bei Maria von Oignies, J. von Vitry, 93f. = Buch I, 30 [s. Anm. 3].

251



Nachfolge

Potenz sowie das Immunsystem.* ,Menschen, die eine besondere imaginative
Begabung haben, konnen allein durch die innere Vorstellung, dass sie rennen,
ihren Herzschlag massiv beschleunigen (...) Umgekehrt normalisiert sich durch
angenehme, entspannende Vorstellungen ein unruhiger Puls und der Blutdruck
sinkt. Auf diesem Weg der imaginativen Beruhigung konnen Heilungsprozesse
ausgelOst bzw. verstiarkt werden (...).*¢ So wirken innere Vorstellungen sich posi-
tiv auf den Korper aus und konnen nicht nur psychosomatische, sondern auch
korperlich diagnostizierte Leiden heilen.*

Beispiele radikaler Christusnachfolge wie das der Maria von Oignies kdnnen
auch heute faszinieren und Anstof3 geben, das Zeugnis der Bibel imaginativ auf-
zusuchen, um von dort lebendige und heilsame Gotteserfahrung mit Leib und
Seele zu machen. Die Aktualitdt der Vita der Maria von Oignies liegt unter ande-
rem darin, dass sie mit poetischer Ausdruckskraft Phanomene beschreibt, die,
wenngleich sie historisch, psychologisch, medizinisch und theologisch erklar-
bar sind, dennoch in ihrem mystischen Kern alles Erklarbare tibersteigen. Das
Beschriebene mag deshalb fiir Seelsorger(innen) und Geistliche Begleiter(innen)
auch Anstof sein, Bibelimagination in der Gemeinde bekannt zu machen. Ins-
besondere in der Seelsorge und in Geistlichen Begleitungsgesprachen konnte
Bibelimagination als Methode angewendet und als lebendiger Zugang zur Bibel
(wieder)gewonnen werden, der manchmal sogar heilt.

45 M. Beucker / J. K. Unkrig, ,, Achtsamkeit“ oder ,, Die Kraft des Augenblicks“. Ein Beitrag zum Nachdenken
und Weiterdiskutieren, in: Deutsche Polizei 1/2014, 36f.

46 L. Kottje-Birnbacher, 4, [s. Anm. 41].

47 Ebd., 10-13; H. Leuner, 270f. [s. Anm. 41].

252



