
1	 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Nach dem spanischen Autograph, übersetzt von P. Knauer 
SJ, Würzburg 1998, (zit. nach lfd. Nr., EB).

2	 Das Supplementum in der Version von 1231/2 durch Thomas von Cantimpré (1201–ca. 1270) weist 
stark wunderhafte Züge auf und wird für das Folgende nicht herangezogen.

3	 Die Vita ist eine Programmschrift zur Bekämpfung der Katharer, s. I. Geyer, Maria von Oignies, eine 
hochmittelalterliche Mystikerin und Begine zwischen Rechtgläubigkeit und Ketzerei. Frankfurt 1991.

 	 Jakob von Vitry, Das Leben der Maria von Oignies. Thomas von Cantimpré, Supplementum. Einleitung, 
Übersetzung u. Anmerkungen von I. Geyer (Corpus Christianorum in Translation, 18), Turnhout 
2014 – basierend auf R.B.C. Huygens (Hrsg.), Iacobus de Vitriaco, Vita Marie de Oignies. Thomas Can­
tipratensis, Supplementum (CCCM, 252). Turnhout 2012.

Die Visionen der Maria von Oignies	
Hochmittelalterliche Bibelimagination neu gelesen

		

Imaginieren, „bildern“, ist möglich. Dank ihrer Vorstellungskraft können viele 
Menschen zielgerichtet „tagträumen“. Davon spricht auch Ignatius von Loyola, 
wenn er in seinen Geistlichen Übungen1 zur imaginativen Bibelbetrachtung (span. 
contemplación) auffordert. Die Übenden mögen zunächst den Raum der gewählten 
biblischen Geschichte „zusammenstellen“, diesen imaginativ betreten, um das 
darin sich Ereignende zu sehen und zu hören. Für die Bibelbetrachtung am Ende 
eines Exerzitientages empfiehlt Ignatius die Anwendung der fünf Sinne: Übende 
sollen riechen, schmecken und betasten, um sich Ereignisse und Personen zu ver­
gegenwärtigen und innerlich berührt zu werden. Eine ähnliche Methode scheint 
bereits Maria von Oignies (1177–1213) praktiziert zu haben. Diese eher unbekann­
te Gestalt soll hier vorgestellt und ihr Werk mit Querverbindungen zu gegenwär­
tigen psychotherapeutischen Ansätzen in Verbindung gebracht werden.

Begine, Büßerin, Mystikerin 

Über Marias Leben existieren zwei Quellen: die Vita – verfasst von ihrem Beicht­
vater, Jakob von Vitry (1160/1170–1240), – und das Supplementum2  . Beide Werke 
liegen seit 2014 erstmals in deutscher Übersetzung vor,3 basierend auf der neuen 

243

Maria von Oignies

Iris Geyer | München

geb. 1954, Dr. theol., ev.-luth. Pfarrerin, Geistliche 
Begleiterin, Anleiterin in Christlicher Meditation

iris.geyer@elkb.de



4	 Die Beispielgeschichten sind als Predigtstoffsammlung für Bußprediger gedacht, so V. von der Osten-
Sacken, Jakob von Vitrys „Vita Mariae Oignieacensis“. Zu Herkunft und Eigenart der ersten Beginen 
(Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz. Abt. für Abendländische Religi­
onsgeschichte, 223). Göttingen 2010, 12.

5	 Jakob von Vitry, 71 = Prol 6 [s. Anm. 3]. Die Tränengabe ist typisches Charakteristikum für beginische 
Frömmigkeit, s. C. Benke, Die Gabe der Tränen. Zur Tradition und Theologie eines vergessenen Kapitels 
der Glaubensgeschichte (SSSTh 35). Würzburg 2002, 191.

6	 J. von Vitry, 21 [s. Anm. 3].
7	 Ebd., 88 = Buch I, 24 [s. Anm. 3].
8	 Ebd., 22 [s. Anm. 3].
9	 Ebd., 132 = Buch II, 66: „Daher erlangte sie später solch ein großes Vorrecht an Freiheit, dass niemand 

mehr zu sagen wagte: Warum handelst du so?“ [s. Anm. 3].
10	 Ebd., 103f. = Buch I, 38 [s. Anm. 3].

lateinischen Edition von 2012. Die Vita besteht aus Prolog, Buch I und II und äh­
nelt in ihrem Aufbau einer Exempelsammlung4. In Buch I liegt der Schwerpunkt 
auf Marias Buß- und Tugendleben, wozu die Beschreibung ihrer mystischen Trä­
nengabe gehört.5 Wir lesen zunächst von Marias Abstammung, ihrer Kindheit in 
Nivelles, ihrer Verheiratung mit einem jungen Mann namens Johannes und dem 
Entschluss des Paares, eine Josephsehe zu führen. Gemeinsam leistet das Ehepaar 
fünfzehn Jahre lang Krankenpflege an Leprakranken in einem Spital in Willam­
broc bei Nivelles. Marias Büßerleben zeigt sich in ihrer schier übermenschlichen 
Askese und Selbstkasteiung: „Maria trägt zu ihrer Kasteiung auf nackter Haut 
einen kratzenden rauen Sack aus Ziegenhaaren, einen Strick um den Hals, macht 
halbe oder ganze Nächte lang Frömmigkeitsübungen und Kniebeugen zur Ehre 
der Jungfrau Maria.“6 Der Ruf ihrer Heiligkeit lockt zahlreiche Besucher(innen) 
nach Willambroc. Um sich ihnen zu entziehen, assoziiert sie sich im Jahr 1207 
der Frauengemeinschaft des Augustinerchorherrenstifts in Oignies. Dort in­
tensiviert sie ihre Frömmigkeitsübungen und fastet exzessiv.7 Ihre Nächte ver­
bringt sie in der Kirche, den Kopf an die Wand gelehnt, nur kurze Zeit schlafend, 
um danach „zu ihrer süßen Arbeit der Nachtwachen zurückzueilen“.8 Für die 
damalige Zeit lebt Maria in einer außergewöhnlich freien, selbstbestimmten 
Lebensform:9„Schließlich aber (…) stieg [sie] Tag um Tag von Tugend zu Tugend 
auf der Jakobsleiter empor, und als sie ganz oben stehend, gleichsam auf der ober­
sten Sprosse sich befindend, alles sinnlich Wahrnehmbare unter ihren Füßen zu­
rückgelassen hatte, wurden ihre Sinne durch den überreich sich zeigenden Geist 
so aufgesogen, dass sie, weil Christus sie vollständig vereinnahmte, nur die un­
vergängliche Speise zu sich nahm und nicht arbeiten konnte. Daher stand sie wie 
eine, die zu Ende gedient hatte und von jeglicher Handarbeit frei war, fortan nur 
dem Herrn zur Verfügung. Mit dieser Freiheit beschenkte Christus seine Magd.“10 

Buch II ist – laut dem Verfasser – die innere Darstellung ihres Lebens, legt den 
Schwerpunkt also auf ihr kontemplatives Gnadenleben. Marias mystischen Auf­
stieg zur Vollkommenheit korreliert der Autor mit dem biblisch-theologischen 
Schema von den Sieben Geistgaben. Jakob zeigt, dass – gerade im Gegenüber zu 
den zeitgenössischen Ketzer(inne)n – auch im Rahmen der Orthodoxie radikale 

244

Nachfolge



11	 I. Geyer, Maria von Oignies, 49 [s. Anm. 3].
12	 J. von Vitry, 111f. = Buch II, 45 [s. Anm. 3].
13	 Ebd., 133f. = Buch II, 68 [s. Anm. 3].
14	 Ebd., 135 = Buch II, 71: „Aber obwohl sie durch die Salbung des Heiligen Geistes und durch göttliche 

Offenbarungen von innen her gelehrt wurde, hörte sie dennoch gern von außen das Zeugnis der 
Schriften.“ [s. Anm. 3].

15	 J. Sudbrack, Die „Anwendung der Sinne“ als Angelpunkt der Exerzitien, in: M. Sievernich / G. Switek 
(Hrsg.), Ignatianisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Freiburg i.Br. 1990, 96–119; hier: 99.

16	 I. Geyer, Art. Ludolf von Sachsen, in: TRE 21, 479–481.
17	 J. von Vitry, 72 = Prolog 7: „Andere aber wurden in einer solch großen Trunkenheit des Geistes 
	 entrückt, dass sie in jener seligen Stille fast einen ganzen Tag lang ruhten und keine Stimme noch 

Wahrnehmung für irgendetwas Äußeres hatten, während der König an seinem Tische saß.“ 
	 [s. Anm. 3]

Askese und kontemplatives Vollkommenheitsstreben möglich sind.11 Maria be­
achtet die drei apostolischen Räte Armut, Keuschheit und Gehorsam, wobei sie 
als Vertreterin der religiösen Armutsbewegung das Armutsideal besonders betont: 
Am liebsten würde sie „nackt dem nackten Christus folgen“.12

Bibelimagination bei Maria von Oignies

Eigenständige Bibellektüre – sie besitzt einen Psalter – ist die eine Quelle von Ma­
rias Bibelkenntnis, die zweite ist ihre Liebe zu Predigten und Predigern.13 Sie be­
wegt gelesene oder gehörte Bibel- und Predigtworte in ihrem Herzen.14 Diese Art 
der Schriftbetrachtung hat eine lange monastische Tradition. Der Umgang mit 
der Heiligen Schrift brachte in der religiösen Praxis bekanntlich die vier Gebets­
formen lectio, oratio, meditatio und contemplatio hervor (vgl. Guigo II.). Durch 
die für die lectio empfohlene Methode der ruminatio, des Wiederkäuens, sollte die 
Schrift ihre innere Nahrung und ihren Geschmack preisgeben. Hier ist angelegt, 
was im Mittelalter, besonders in Frauenklöstern, aber auch durch einzelne geübt 
wurde: eine Öffnung der inneren Sinne für Gottesoffenbarungen und Gottesbe­
gegnungen auf dem Weg der Schriftbetrachtung. Die sinnliche Erfahrungssuche 
mittelalterlicher Mystiker(innen) in der Schriftbetrachtung war so gesehen nichts 
grundsätzlich Neues.15 Über seine Lektüre der Vita Christi des Ludolf von Sachsen 
hat später auch Ignatius von Loyola Zugang zu dieser Art der Schriftbesinnung.16 

Maria bereitet sich durch ihre mystisch-sinnenhafte Schriftbetrachtung auf 
die inneren Begegnungen mit Christus vor. Um davon einen Eindruck zu bekom­
men, lassen wir einige Passagen der Vita sprechen.

Himmelswanderung und Christusminne
Marias innere Sinne sind bei ihren imaginativen Erlebnissen hellwach, die äußere 
Wahrnehmung schläft gleichsam, manchmal erstarrt der Körper in Ekstase.17 Die 
folgende Imagination hat starke Anklänge an das dritte Kapitel des Hohenlieds, 
denn Marias Mystik ist auch Brautmystik: „Und während ihr feiner und zarter 
Geist durch die Glut der frommen Liebe verbrannt, wie ein Rauchfaden aus 

245

Maria von Oignies



18	 Ebd., 145 = Buch II, 81 [s. Anm. 3].
19	 Zum Oxymoron „nüchterne Trunkenheit“, s. H. Lewy, Sobria ebrietas. Untersuchungen zur Geschichte 

der antiken Mystik. Gießen 1929; I. Geyer, Maria von Oignies, 151f. [s. Anm. 3].

Duftharzen in die Räume über dem Himmelszelt eindrang, wandelte er gleichsam 
Schritt für Schritt im Land der Lebenden und suchte über Gassen und Plätze hin 
den, den ihre Seele liebte: Als sie, bald durch die Lilien der heiligen Jungfrauen 
erfreut, bald durch die duftenden Rosen der heiligen Märtyrer erfrischt, manch­
mal vom Rat der heiligen Apostel in Ehren empfangen, bisweilen in die Kreise der 
Engel aufgenommen, alle Stufen erklommen hatte, und als sie alle Orte des Para­
dieses mit froher Seele durchwandert hatte, und als sie alles ein wenig durchquert 
hatte, fand sie schließlich den, den ihre Seele heiß begehrte, dort endlich kam sie 
vollkommen zur Ruhe, dort blieb sie unbeweglich stehen, und ohne noch länger 
an Zukünftiges zu denken, hätte sie nicht einmal für ihre Freunde, auch nicht für 
die ihr liebsten, beten und sogar nicht einmal an die heiligen Engel denken kön­
nen, und indem sie alle Heiligen gleichsam hinter sich ließ, hing sie dem an, nach 
dem es sie brennend dürstete.“18

Zunächst wird vom Aufstieg ihres Geistes in den Himmel und von dessen Wan­
deln im Land der Lebenden berichtet. Anschließend beschreibt der Text, dass der 
ganze Mensch Maria, „sie“ zum Subjekt wird: Sie erhält eine Bestätigung für ihren 
Lebenswandel, indem ihr die Gruppen des Himmelsvolkes ihre Heiligkeitsattribu­
te überreichen und die Versammlungen der Apostel und Engel sie in ihren Kreis 
aufnehmen, also als ebenbürtig auszeichnen. Als sie dem Bräutigam begegnet, 
gerät sie in einen Zustand vollkommener innerer und äußerer Beruhigung. Sie 
erlebt eine unio mystica, eine Erfahrung der Vereinigung mit Christus, ist ganz im 
göttlichen Jetzt, in der Gottesgegenwart. Das Denken an ihre Freunde und an Zu­
künftiges ist während dieses Erlebnisses ausgeschaltet.

Vom Schmecken Christi in der Eucharistie
Als Maria der Geist der Weisheit, die siebte und letzte göttliche Gnadengabe, ge­
schenkt wird, erlebt sie, was Psalm 34,9 sagt: Maria verkostet Christus, die gött­
liche Weisheit, im Wein der Eucharistie. Dabei gerät sie in nüchterne Trunkenheit19: 
„Durch den Wohlgeschmack dieser Weisheit schmeckte und sah sie, wie lieblich 
der Herr ist: Wenn ihre Seele so wie mit Fett und Öl erfüllt wurde, und wenn sie 
am Tisch des Herrn (…) zur Mittagszeit trunken wurde, und wenn sie sich im Über­
fluss der Köstlichkeiten auf ihren Geliebten gestützt, von den Lippen des Bräuti­
gams Honig und Milch saugte und im Garten der Lust das verborgene Manna aß, 
wurde ihr Herz durch die honigfließende Gabe dieser Weisheit im Innersten an­
gerührt, ihre Worte wurden versüßt, alle ihre Taten wurden durch die Lieblichkeit 
der geistigen Salbung geschmeidig gemacht, war sie milden Herzens, freundlichen 
Munds, lieblicher Tat, trunken in Nächstenliebe, so sehr aber trunken und vom 
sinnlich Wahrnehmbaren gelöst, dass sie einmal, als wir zur Non oder zur Vesper 

246

Nachfolge



20	 J.von Vitry, 149f. = Buch II 87 [s. Anm. 3].
21	 Es gibt eine Rangordnung der inneren Sinne. Der Gustus, das innere Schmecken, gilt als intensivere 

Erfahrung als das innere Sehen, vgl. I. Geyer, Maria von Oignies,149 [s. Anm. 3].
22	 J. von Vitry, 131 = Buch II, 65 [s. Anm. 3].
23	 Ebd., 157 = Buch II, 95 [s. Anm. 3].
24	 Ebd., 150f. = Buch II, 88 [s. Anm. 3].
25	 C. Larrington, Representing the Presentation. The Candlemas Vision and Marie d'Oignies' Role in its 

Dissemination, in: J. Dor u.a. (Hrsg.), New Trends in Feminine Spirituality. The Holy Women of Liège an 
(Medieval Women: Texts and Contexts 2). Turnhout 1999, 195-213.

26	 J. von Vitry, 151 = Buch II, 88 [s. Anm. 3].

läuteten, gleichsam erwachend, fragte, ob noch Prim sei. Als sie einmal drei Tage 
hindurch ununterbrochen in ihrem Bett gelegen und mit dem Bräutigam süß ge­
ruht hatte, gingen jene Tage vor übergroßer Freude so unbemerkt vorüber, dass es 
ihr schien, sie habe kaum einen Augenblick gelegen.“20

Die in Appositionen aneinander gereihten Bibelparaphrasen sprechen alle 
inneren Sinne an. Das innere Schmecken bringt tiefere Gotteserfahrung als inne­
res Sehen21 und hat Auswirkungen auf Marias äußeres Leben, ihre Nächstenliebe: 
Es befruchtet ihr äußeres Leben, aus ihrem inneren Erleben schöpft sie Kraft zur 
Nächstenliebe. Als Kriterium für echte Mystik wird der Nächstenliebe, der vita ac-
tiva, in der Vita Priorität vor der Kontemplation, der vita passiva, eingeräumt.22 

Erscheinungen
Die Vita berichtet davon, dass der Herr ihr „leibhaftig“ erschienen sei.23 In den 
folgenden Imaginationen liegt der Schwerpunkt auf je neuen Vergegenwärti­
gungen Christi, inspiriert durch gottesdienstliche Feiern im Kirchenjahr: „An 
den unterschiedlichen Festen des Herrn zeigte er sich ihr, indem er gleichsam 
sein Fest verkörperte, so an Weihnachten, wo er wie ein Säugling an der Brust der 
jungfräulichen Mutter trank oder in der Krippe schrie, und dann fühlte sie sich 
zu ihm hingezogen wie zu einem Jungen, wobei sie entsprechend den verschie­
denen Erscheinungen verschiedene Gefühle hatte (…). Am Reinigungsfest sah sie 
die heilige Jungfrau ihren Sohn im Tempel darbringen und Simeon ihn auf den 
Arm nehmen, und sie war während dieser Vision nicht weniger ausgelassen vor 
Freude als wenn sie zugegen gewesen wäre, als es im Tempel geschah.“24

Das innere Sehen versetzt Maria in einen Zustand der Freude. Diese Beschrei­
bungen erinnern stark an die ignatianischen Bibelbetrachtungen, insbesondere 
durch die Betonung der Emotionen. Maria erlebt die biblischen Szenen mit, greift 
selbst jedoch nicht aktiv ins Geschehen ein. Marias Vision am Fest Mariae Licht­
mess scheint ausgelöst von der Feier im Konvent. Wahrscheinlich haben wir es 
hier mit der ersten Beschreibung zu tun, die anlässlich dieses Festes überliefert ist. 
Sie wird für spätere Visionäre prägend.25 Was Maria während ihrer Imaginationen 
emotional durchlebt, reicht von Freude, Jubel und Sehnsucht über Jammer und 
Seufzen, bis hin zu Untröstlichkeit und Schmerz.26 

247

Maria von Oignies



27	 Ebd., 150 = Buch II, 88 [s. Anm. 3].
28	 Ebd., 118 = Buch II, 51 [s. Anm. 3].
29	 Ebd., 117f. = Buch II, 50f. [s. Anm. 3].

Berührungen
In ihren Imaginationen darf Maria gar das Jesuskind selbst berühren: „Einmal 
aber, wie es ihr schien, band sie ihn drei oder mehr Tage hindurch wie einen Säug­
ling, der zwischen ihren Brüsten ruhte und verbarg sich, damit sie von den an­
deren nicht gesehen wurde, ein anderes Mal spielte sie mit ihm küssend wie mit 
einem Knaben (…).“27 Maria setzt alles daran, möglichst lang und ungestört in der 
Nähe des göttlichen Kindes zu bleiben. Sie bindet ihn an sich, im buchstäblichen 
und übertragenen Sinn. Wenn Maria mit dem Knaben Jesus küssend spielt, geht 
es erneut um höchste Intimität, da der Kuss, mystisch verstanden, ein Bild der 
Vereinigung von Mensch und Gott ist.

Dämonenkampf
Die Rettung von Seelen ist Marias vordringliches Anliegen. So sieht sie bis ins Fe­
gefeuer hinein und erkennt den Zustand der Seelen dort. Ihre Fürsorge gilt auch 
Kranken und Sterbenden.28 In existentiell brisanten Situationen sieht sie Dämo­
nen am Werk, was sie mitunter zu drastischem Handeln verursacht: „Eines Tages 
aber, als eine Schwester der Brüder von Oignies im Todeskampf litt, nahm sie, 
obwohl sie in ihrer Zelle war, um das Bett der kranken Schwester die Gegenwart 
einer Menge brüllender Dämonen wahr (…). Darauf rannte sie, indem sie ihre ge­
wohnte Bedächtigkeit und ihre angeborene Scheu gleichsam vergaß, zum Bett der 
Dahinsiechenden und warf sich den unreinen Geistern entgegen und kämpfte 
nicht nur mit Gebeten, sondern verjagte sie wie Fliegen mit ihrem Mantel (…) 
Nachdem die Dämonen besiegt und aufgelöst und die heiligen Engel angekom­
men waren, lobte sie Gott, kam zu sich und beruhigte sich und hob ihren Mantel 
auf, den sie im Kampf auf den Boden geworfen hatte (...).“29 Mit welch hoher 
Sensibilität Maria für ihre Mitmenschen lebt, zeigt sich darin, dass sie sogar über 
räumliche Distanz hinweg den Todeskampf jener Frau und die Gegenwart böser 
Geister am Sterbebett wahrnimmt. Sie begegnet Himmels- und Höllenbewohnern 
wie realen Personen. Erst nach ihrem Kampf gegen die Dämonen kommt Maria 
wieder zu sich. Durch das Anstimmen des Gotteslobs zeigt sie, dass sie wieder ins 
Alltagsbewusstsein zurückgekehrt ist. Das Gotteslob spiegelt zudem ihre Demuts­
haltung: Alles erwartet sie von Gott, nichts von sich.

Hören
Das folgende Imaginationserlebnis Marias basiert einmal mehr auf dem Hohen­
lied (2,10; 5,2): „Als aber das letzte Jahr bevorstand, das der Herr ihr versprochen 
hatte, (…) da konnte sie sich kaum mehr zurückhalten, keuchte, seufzte und 

248

Nachfolge



30	 Ebd., S. 158 = Buch II, 95 [s. Anm. 3].
31	 Vgl. A. Lefrank, Das Bildgeschehen im Exerzitienbuch, in: GuL 83 (2010), 409-431.
32	 Ebd., 420 [s. Anm. 31].
33	 Ebd., S. 409 [s. Anm. 31].
34	 Ebd., S. 410 [s. Anm. 31].
35	 Ebd., 415 [s. Anm. 31].

schrie vor Verlangen, (…) während sie den Herrn umarmte: ‚Herr, ich will nicht, 
dass du ohne mich zurückkehrst: Ich will hier nicht länger verbleiben, ich sehne 
mich danach, heimzukehren‘ (…) und sie hörte die Stimme des Herrn sie rufen 
und sprechen: ‚Komm, meine Freundin, meine Braut, meine Taube, und du wirst 
bekränzt werden.‘“30

Im Hohenlied findet Maria Ausdrucksmöglichkeiten für ihre Sehnsucht nach – 
bleibender – Vereinigung mit Christus. Sie entwickelt ein heftiges Verlangen nach 
ihrer eigentlichen, der himmlischen Heimat. So beschließt sie, zu ihrem Bräutigam 
zu gehen, stellt die Nahrungsaufnahme ein und singt drei Tage und Nächte unun­
terbrochen inspirierte geistliche Lieder in der Kirche von Oignies, bis sie stirbt. 

Theologische Überlegungen zur Schriftimagination 

Manches an Maria von Oignies‘ Imaginationen erinnert daran, wie Ignatius das 
Sich-Aneignen des biblischen Stoffs und kirchlicher Lehren empfiehlt. Handelt es 
sich hier um eine Vorwegnahme der Methode ignatianischer Bibelbetrachtung? 
War Maria eine jener Quellen, aus denen Ignatius schöpfte? Möglich wäre das, da 
ihre Vita erstaunlich weit verbreitet war. Bibelimagination als imaginativ-medita­
tives Eintreten in das Wort der Hl. Schrift basiert auf einer Verknüpfung von Inkar­
nationslehre (vgl. Joh 1, 14) und der biblischen Rede von der Gottebenbildlichkeit 
des Menschen (Gen 1,27).31 In Jesus ist der unsichtbare, unhörbare, ewige Gott in 
die Welt gekommen und lässt sich selbst berühren. Als Verherrlichter und in die 
Ewigkeit hinein Auferstandener lässt Christus sich mit den inneren, geistlichen 
Sinnen vergegenwärtigen und erfahren. „Durch das Wirken des Heiligen Geistes 
werden die Sinne zu geistlichen Organen, die (…) lauschend schauen, riechen und 
schmecken, wer Jesus eigentlich ist, und wie alle Dinge mit ihm verbunden sind.“32 
Gott offenbart sich nicht nur im Wort, sondern auch im Bild. Nicht umsonst ist die 
Hl. Schrift als Wort Gottes „ein Buch voller anschaulicher Geschichten, bildhafter 
Vergleiche und mit Worten gemalter Bilder.“33 Da Christus als das erste Ebenbild 
Gottes, gleichsam der Prototyp der menschlichen Gottebenbildlichkeit (Kol 1,15) 
ist, ist jeder Mensch Bild, Ebenbild, Abbild Gottes. Und „weil der Mensch selbst 
Bild ist, bewegen ihn Bilder so sehr.“34 Diese gefühlsmäßige Berührung ist die In­
tention ignatianischer Bibelbetrachtung und kann in ihrer Wirkung am Lebens­
beispiel Maria von Oignies beobachtet werden. Auch heutige Exerzitienprozesse 
bewegen sich in einem Dreieck von Intention, Imagination und Affektion.35

249

Maria von Oignies



36	 T. Kammerer (Hrsg.), Traumland Intensivstation. Veränderte Bewusstseinszustände und Koma. Interdis-
ziplinäre Expeditionen. München 2006. Die Begriffe wurden übernommen von: P. Frör, Seelsorge mit 
Komapatienten, in: Wege zum Menschen 61 (2009), 522-535.

37	 B. Grom, „Inständliche“ Gottverbundenheit. Zur Bedeutung der gegenständlichen Meditation, in: GuL 
83 (2010), 272-285; hier: 282.

38	 M. Küstenmacher u.a. (Hrsg), Gott 9.0. Wohin unsere Gesellschaft spirituell wachsen wird. Gütersloh 
2010, 243-265 legen ein Viererschema zu Grunde; die Autoren differenzieren zwischen Träumen und 
traumlosem Tiefschlaf. 

39	 S. dazu H. Jürgens, „Schwerter zu Pflugscharen“ (Jes 2,4). Die Wandlung des Ignatius von Loyola, in: 
GuL 63 (1990), 345–367, hier: 352; s. EB 330 [s. Anm. 1].

40	 A. Lefrank, Bildgeschehen, 416 [s. Anm. 31].

Pastoraltheologische Aspekte

In der Seelsorge-Arbeit mit Komapatient(inn)en im Münchner Klinikum Groß­
hadern wurden drei Begriffe zur Beschreibung der Wirklichkeitsräume gefunden, 
in denen Menschen sich bewegen: Alltagsbewusstsein, Traumland und Essenz.36 
Im Alltagsbewusstsein herrschen Denken und Planen vor, kulturbedingte Rollen­
klarheit und Meta-Kommunikation sind möglich, während im Traumland Nacht-, 
Tagträume, Visionen und Imaginationen entstehen. Im Traumland herrschen 
mythische und archaische Gesetze, es gibt Zustände von Freiheit und Schönheit, 
ebenso wie Begegnungen mit einer Welt der Schrecken. Die Raum- und Zeitwahr­
nehmung ist gegenüber dem Alltagsbewusstsein extrem verändert. 

Der dritte Wirklichkeitsbereich, den Menschen erfahren können, ist die Es­
senz, das Einheitsbewusstsein, die göttliche Welt, wo formloses Sein einen Ort 
hat. Gott ist hier weiselos (Meister Eckhart) und die Subjekt-Objekt-Trennung 
aufgehoben. Komapatient(inn)en befinden sich nach dieser Definition im Traum­
land, in einem gegenüber dem Alltagsbewusstsein veränderten Bewusstseinszu­
stand, ebenso wie Mystiker(innen) in den veränderten, somnolenten, vielleicht 
komatösen Zuständen während ihrer Ekstasen, Imaginationen und Visionen. 
Teresa von Avila rät davon ab, diese von Gott geschenkten Seelenkräfte zu ver­
achten: „Wir wollen sie ihres Amtes walten lassen, bis ihnen der Herr eine höhere 
Aufgabe zuweist (...)“.37 Gott spart allerdings auch den Körper nicht aus: Gottes­
begegnung geschieht demzufolge nie nur als rein geistiges Erleben, sondern auch 
leiblich, in jeder Körperzelle. Offensichtlich gebraucht Gott die gesamte Band­
breite menschlicher Wirklichkeit, um leiblich, seelisch und geistig zu berühren.38 
Von der Seelentiefe, dem Traumland und der Essenzwelt aus wirkt Gott ins All­
tagsbewusstsein hinein.39 Somit gilt für jegliche Bibelimagination, ob innerhalb 
oder außerhalb eines Exerzitienkontextes, dass unmittelbare Begegnung mit und 
Berührung durch Gott möglich sind. Wer betet, meditiert oder biblische Imagi­
nationen übt, strebt Nachfolge, Gleichförmigkeit mit Christus an. Diese ist nur 
durch ganzheitliche Begegnung mit ihm erfahrbar.40 Dass „Bildern“ solcherart 
Christusbegegnung ermöglicht, hat bereits im 13. Jh. Maria von Oignies erfahren.

250

Nachfolge



41	 H. Leuner, Lehrbuch der Katathym-imaginativen Psychotherapie. Grundstufe. Mittelstufe. Oberstufe, 
Bern ³1994; L. Kottje-Birnbacher, Der Tagtraum als Therapeutikum – Affektsteuerung durch Imagina-
tionen. Vortrag am 18. April 2005 im Rahmen der 55. Lindauer Psychotherapiewochen 2005, abrufbar 
unter: www.Lptw.de (Stand: 27.05.2015), 1-16.

42	 E. Frick / M. Fühles, Imagination in den Exerzitien. Beobachtungen aus der psychotherapeutischen Praxis 
im Blick auf Ignatius von Loyola (1491-1556), in: P. Imhof (Hrsg.), Gottes Nähe. Religiöse Erfahrung in 
Mystik und Offenbarung (FS zum 65. Geburtstag von J. Sudbrack), 129-152; diess., Schöpferisch im Spiel 
vor Gott. Bibliodrama und Exerzitien (Ignatianische Impulse 36). Würzburg 2009. Parallelen sind die 
Methode der Wertimagination, s. U. Böschemeyer, Unsere Tiefe ist hell. Wertimagination - ein Schlüs-
sel zur inneren Welt. München ³2010 sowie das Psycho- und Bibiliodrama, s. H. Radeck, Ignatianische 
Exerzitien und Bibliodrama. Stuttgart 1998. 

43	 H. Radeck, Exerzitien und Bibliodrama, 52 [s. Anm. 42].
44	 Vgl. zum Thema Unterscheidung bei Maria von Oignies, J. von Vitry, 93f. = Buch I, 30 [s. Anm. 3].

Imagination in Therapie und Seelsorge  

Manche der beschriebenen Visionen und deren Wirkungen auf das Leben Ma­
rias mögen uns heute fremd und schwer nachvollziehbar erscheinen. Die starke 
Kraft der Imagination kann aber auch in unserer Zeit als menschliche Fähigkeit 
betrachtet werden, die neben der bewährten geistlichen Methode der Exerzitien 
hilfreich und heilsam zum Einsatz kommen kann. Ein therapeutischer Ansatz, 
der die Imagination professionell einsetzt, ist die so gen. katathym-imaginative 
Psychotherapie.41 Es besteht eine klar erkennbare Nähe zwischen den Prozessen, 
die während Exerzitien ablaufen und dieser Therapiemethode.42 So ist die Quali­
tät zwischen inneren Vorstellungen in Exerzitien und katathymem Bilderleben 
vergleichbar, ebenso der Wunsch nach emotionaler Betroffenheit.43 Jene psycho­
therapeutische Methode sieht zu Beginn eine Entspannungsübung vor, Ignati­
us rät zum Gebet des Begehrens. Beide erfüllen die Funktion, den Zugang zum 
Traumland zu eröffnen. Die Reflexion nach einer psychotherapeutischen Sitzung 
ist vergleichbar mit dem täglichen Gespräch zwischen Exerzitienbegleiter(in) und 
Übenden: Bei beiden geht es um ein Herausführen aus dem Traumland, eventuell 
auch aus der Essenzwelt, zurück ins Alltagsbewusstsein, also um eine Unterschei-
dung der Geister,44 und um eine Verknüpfung der Welten. Anders jedoch als bei 
der selbständigen Bibelbetrachtung werden Patient(inn)en in einer Therapie­
sitzung im Verlauf des imaginativen Prozesses durch Nachfragen begleitet. Ein 
weiterer großer Unterschied zwischen katathym-imaginativer Psychotherapie 
und Bibelimagination oder Exerzitienprozess liegt in den Inhalten bzw. im Aus­
gangstext. Während Bibelimagination im Wesentlichen Jesuserzählungen zum 
Inhalt hat, setzt katathym-imaginative Therapie bei der inneren Bildwelt der 
Patient(inn)en an. Grundannahme dieser Therapieform und der Bibelimagi­
nation ist ein Zusammenhang von körperlichen und seelischen Phänomenen. 
Es ist heute unbestritten, dass viele Gelenk- und Skelett-, aber auch Darm- und 
Magenerkrankungen eine Folge von psychischer Belastung sind. Stress hat ne­
gative Auswirkungen u.a. auf Herz und Kreislauf, Kopf, Haut, Gehör, Libido und 

251

Maria von Oignies



45	 M. Beucker / J. K. Unkrig, „Achtsamkeit“ oder „Die Kraft des Augenblicks“. Ein Beitrag zum Nachdenken  
und Weiterdiskutieren, in: Deutsche Polizei 1/2014, 36f.

46	 L. Kottje-Birnbacher, 4, [s. Anm. 41].
47	 Ebd., 10-13; H. Leuner, 270f. [s. Anm. 41].

Potenz sowie das Immunsystem.45 „Menschen, die eine besondere imaginative 
Begabung haben, können allein durch die innere Vorstellung, dass sie rennen, 
ihren Herzschlag massiv beschleunigen (...) Umgekehrt normalisiert sich durch 
angenehme, entspannende Vorstellungen ein unruhiger Puls und der Blutdruck 
sinkt. Auf diesem Weg der imaginativen Beruhigung können Heilungsprozesse 
ausgelöst bzw. verstärkt werden (…).46 So wirken innere Vorstellungen sich posi­
tiv auf den Körper aus und können nicht nur psychosomatische, sondern auch 
körperlich diagnostizierte Leiden heilen.47 

Beispiele radikaler Christusnachfolge wie das der Maria von Oignies können 
auch heute faszinieren und Anstoß geben, das Zeugnis der Bibel imaginativ auf­
zusuchen, um von dort lebendige und heilsame Gotteserfahrung mit Leib und 
Seele zu machen. Die Aktualität der Vita der Maria von Oignies liegt unter ande­
rem darin, dass sie mit poetischer Ausdruckskraft Phänomene beschreibt, die, 
wenngleich sie historisch, psychologisch, medizinisch und theologisch erklär­
bar sind, dennoch in ihrem mystischen Kern alles Erklärbare übersteigen. Das 
Beschriebene mag deshalb für Seelsorger(innen) und Geistliche Begleiter(innen) 
auch Anstoß sein, Bibelimagination in der Gemeinde bekannt zu machen. Ins­
besondere in der Seelsorge und in Geistlichen Begleitungsgesprächen könnte 
Bibelimagination als Methode angewendet und als lebendiger Zugang zur Bibel 
(wieder)gewonnen werden, der manchmal sogar heilt.

252

Nachfolge


