Johannes Cassian

Gabriele Ziegler | Munsterschwarzach

geb. 1958, Dr. theol., Vorstandsmitglied der
Johannes-Cassian-Stiftung

gziegler@cassian-projekt.de

Leidenschaften und geistlicher Weg

Einsichten des Johannes Cassian

Im Gegensatz zur heute vorherrschenden Mentalitidt, Neues grundsatzlich inte-
ressant zu finden, formte Benedikt von Nursia (480-547) seine Regel, indem er
auf die griechisch-orientalische Tradition zuriickgriff. Wie seine Zeitgenossen
verwandte er viel Miithe darauf, tradierte Werte, Worte und Haltungen ihrer Ziel-
setzung entsprechend in die eigene Lebenspraxis zu tibernehmen. Die Frage, die
sich stellte, lautete: ,Was soll ein Mensch tun, der das Leben liebt und gute Tage
zu sehen wiinscht?“ (RB Prolog 15) Anders gefragt: Welche Norm gibt uns verlass-
liche Hilfen fiir den Weg zum Heil? Antworten fand Benedikt bei den , Vitern“,
bei den Monchen und Autoren geistlicher Werke vor ihm. Seine Vorbilder waren
die Monche der dgyptischen Randgebiete entlang des Nil, der Wiistenregion der
Kellia, Sketis und Thebais. Ihre Weisungen und Lebenspraxis hatte Johannes
Cassian (ca. 360-4395) tibermittelt. Am Ende der Regel fasst Benedikt zusammen
(Kap. 73,2.4-6): ,Fur den, der zur Vollkommenheit in einem Leben der Umkehr
eilt, gibt es die Lehren der heiligen Viter. Sie zu beachten fiihrt einen Menschen
zum Gipfel der Vollkommenheit (...) Welches Buch der heiligen katholischen
Viter tont nicht laut davon, dass wir auf dem geraden Weg zu unserem Schopfer
durchkommen? In diesem Zusammenhang nicht zu vergessen: Die Unterredungen
mit den Viitern (lat. Collationes Patrum), ihre Richtlinien (lat. Instituta) und Bio-
graphien (lat. Vitas), aber auch die Regel (lat. Regula) unseres heiligen Vaters Basi-
lius.“! Auch in Kapitel 42,3.5 legt Benedikt fest, dass nach dem Abendessen bzw.
der Vesper die Unterredungen mit den Viitern gelesen werden sollen.

1 Nachrichten zu Biographien (Vitae) der Vater finden sich in etlichen Werken verschiedener Autoren.
Die Regeln des Basilius (4. Jh.) sind eine Zusammenstellung aus dessen Werken. Den Text der RB habe
ich leicht angepasst.

253




Nachfolge

Ostliche Praxis

Mit seinem Gefdahrten Germanus verbrachte Cassian einige Jahre in einem Kloster
in Bethlehem. Doch mit dem dort gepflegten Lebensstil waren die beiden unzufrie-
den. Sie waren begierig, Begeisterndes tiber Sinn und Ziel des Lebens als Ménch zu
hoéren und v.a. in der Praxis zu erleben. So brachen sie nach Agypten auf, um dort
die berthmten Anachoreten zu befragen. Nach diesem Vorbild gestaltete Cassian
spater das Monchtum im Westen; er wurde Griinder des Doppelklosters Saint-Vic-
tor de Marseille. Befreundete Bischofe baten ihn, die Worte und Gebrduche der
agyptischen Viter in lateinischer Sprache niederzuschreiben, damit mehr Leute da-
von profitieren konnten. Cassian selbst kam aus der griechischsprachigen Welt; er
wurde in Konstantinopel ausgebildet und war Schiiler des Johannes Chrysostomus.
Zur Darstellung des dgyptischen Monchtums verfasste er jene beiden Schriften, die
Benedikt von Nursia empfiehlt: Die Instituta, Richtlinien fiir Kloster, und die Colla-
tiones Patrum, die Unterredungen mit den Viitern. Sie wurden Standardwerke kloster-
lichen Lebens. Franziskus, Dominikus, Ignatius von Loyola, die Regel der Karme-
liten und die Starzen verwendeten Cassians Werk als ,,Kanon“ fiir ihr Ordensleben.
Doch sind die Weisungen nicht etwa fiir weltentriickte Asketen gedacht: Sie lei-
ten an zu einem Leben nach dem Evangelium und sprechen Affekte an, die jeder
Mensch aus seinem Gefiihlsleben kennt. Heute wiirden wir sagen, dass die Monche
eine innere Haltung suchten, die befriedigt und konkrete Weisungen gibt, ohne
einzuengen. Illusionen werden dabei nicht aufgebaut, geistlicher Kampf bleibt
nicht aus. Entschiedenheit ist gefordert, aber nicht Prinzipienreiterei, die gegen die
eigene Seele oder den anderen wiitet. Cassian schreibt: ,Vor Gott macht es keinen
Unterschied, ob du dich selbst oder einen anderen zugrunde richtest.“ (coll. 16,6)

Absagen an die duBere und innere Welt

Ziel des geistlichen Weges ist, im Wirrwarr der eigenen Gedanken sowie der Forder-
ungen und Reize von auflen ,,durchzukommen* (lat. pervenire). Im Gefolge Cassi-
ans setzt Benedikt pervenire in der Regel ein und verheifit: ,Du wirst es schaffen
(RB 73,9). Wie aber den Weg finden? Das Schlagwort und spirituelle Programm lau-
tet: Anachorese, Riickzug, Zuflucht, Erholung. In unser Verstdndnis tibersetzt hiefie
das, von den alten Gewohnheiten und Beurteilungen lassen, die Hetze nach allem,
was wir angeblich auch noch brauchen oder kdnnen miissen sein lassen, die Leere
aushalten, zur Ruhe kommen, frei werden fiir das Wesentliche.

In Collatio 3, der Unterredung mit Abbas Paphnutios, 1ldsst Cassian den Altvater
darlegen, dass es zwar Bekehrung geben kann, die alles mit einem Schlag dndert,
dass wir jedoch im Alltag Schritt um Schritt und unser Leben lang die Anachorese
vollziehen miissen. Paphnutios unterscheidet drei Arten von Absage: ,,Dass es drei
Absagen sind, zeigt die Uberlieferung der Viter und der heiligen Schrift (...) Erste

254



Johannes Cassian

Absage: Wir verachten alle materiellen Reichtiimer und angeblich unbedingt not-
wendigen Giiter dieser Welt. Die zweite: Wir weisen die Gewohnheiten, Laster und
friheren Affekte der Seele und des Fleisches von uns. Die dritte: Wir ziehen unser
Sinnen und Trachten von allem Gegenwadrtigen und Sichtbaren ab, betrachten
nur das Zukiinftige und begehren Unsichtbares.“ Die genauere Erklarung ergibt
sich aus der Schrift, wie die Viter sie auslegen. Gen 12, der Aufbruch Abrahams,
wird als Absage an die Welt, an Gewohnheiten und die duf3ere Wahrnehmung als
glltigen Maf3stab fiir Wirklichkeit gedeutet: ,Wir lesen in der Schrift, dass der Herr
dem Abraham befohlen hat, diese drei Verweigerungen auf einmal zu vollbringen,
wenn er zu ihm sagt: ,Geh weg aus deinem Land, aus deiner Verwandtschaft und
aus dem Haus deines Vaters.‘ Zuerst hat er gesagt: ,Aus deinem Land.‘ Das bedeutet:
Aus den Moglichkeiten und erdverhafteten Werken dieser Welt. Dann: ,Aus deiner
Verwandtschaft.‘ Das bedeutet: Aus unserem Lebenswandel sowie den fritheren
Gewohnheiten und Lastern, von denen wir wissen, dass sie von Geburt an mit uns
verwachsen sind wie durch Familienzugehorigkeit und Blutsverwandtschaft. Drit-
tens: ,Aus dem Haus deines Vaters. Das bedeutet: Von jedem Eindruck von dieser
Welt, der sich dem leiblichen Auge bietet.“ (coll. 3,6)

Das Verlassen materieller Werte ist noch das Leichteste. Noch schwieriger ist es,
Gewohnheiten und lange eingetibte Verhaltensweisen abzulegen, oder sich davon
zu 16sen, nach dem Augenschein zu urteilen und zu entscheiden. Zwar klingt das
Fernziel an, den Blick auf die ewigen Giiter zu richten, doch geht es irdisch zuerst
um die Handhabung der Unterscheidungsgabe (lat. diskretio). Wer in die Anacho-
rese aufbricht, muss erkennen, wann welche Form der Absage zu praktizieren ist.
Er/Sie muss sich im Klaren sein, dass es nicht mit einem einmaligen Vollzug getan
ist. Die alten Wiinsche und Prdgungen kdonnen jederzeit neu autbrechen. Diskretio
bedeutet wortlich: unterscheiden, einen Unterschied erkennen, den Durchblick
haben. Das griech. Pendant diakrisis verdeutlicht: Wer in der Diskretio geiibt ist,
erkennt mit der Zeit, welche Entscheidung in eine Krise fiihrt. Er/Sie lernt, diese zu
vermeiden, indem er/sie das rechte Maf$ im Reden und Handeln einsetzt. Diskretio
starkt das Durchhaltevermogen. Sie nimmt sich die Freiheit, sich von den Aufge-
regtheiten der Welt nicht beeindrucken zu lassen. Sie fithrt weg vom Egoismus, be-
wahrt vor der Verfithrung zu Machtstrategien, Vorteil und Selbstzufriedenheit, vor
der Suche nach Auflergewohnlichem und der Mafllosigkeit, die unzufrieden und
einsam macht. Cassian schreibt: “Mit jeder erdenklichen Anstrengung muss man
versuchen, das Gut der Diskretio durch die Tugend der Demut zu erreichen, die uns
unverletzt vor dem Abgleiten nach rechts oder links bewahren kann.“ (coll. 2,16)

Vorbild Antonios

Hinter dem Gesamtwerk des Cassian wird Antonios (ca. 251-356), der ,Vater der
Monche“ erkennbar. Der Bericht seiner radikalen Umkehr erschiitterte die spatan-
tike Welt. Das Herrenwort aus Mt 19,21: ,Wenn du vollkommen sein willst, geh,

255



Nachfolge

verkaufe deinen Besitz und gib das Geld den Armen; dann komm und folge mir
nach*®, traf in der frithen Kirche Manner und Frauen mit aller Wucht. Sie befolgten
es im buchstdblichen Sinn. Antonios, genannt ,,der Grof3e“, Kopte aus Kome in
Mitteldgypten, Sohn angesehener Eltern, verldsst nach der Lesung dieses Evangeli-
ums den Gottesdienst, verschenkt sein Vermogen, sorgt fiir seine Schwester und
das Dorf, und geht in die Wiiste, um nach dem Vorbild Jesu in der Eindde zu leben.
Damit ist das Programm fiir alle, die radikal Gott suchen wollen, vorgegeben: Be-
ten, Fasten, sich dem Kampf mit den eigenen inneren Wirren, dem Begehren, den
Dédmonen stellen, einfache Arbeiten verrichten. Je mehr die Menschen zu ihm
stromen, desto mehr zieht Antonios sich zuriick. Die Grofien seiner Zeit fragen
ihn um Rat. Er verschont sie nicht vor dem radikalen Anspruch des Evangeliums.
Schiiler schliefen sich ihm an. Zusammen mit Amun griindet er im Jahr 338 durch
Aufrichten eines Kreuzes die sogenannten Kellia (,,Zellen“), einen Verband von
Klosterzellen im westlichen Nildelta. In den zeitgendssischen Berichten heif3t es:
»An diesen Ort ziehen sich diejenigen zurtick, die vorher (...) mit der Askese ver-
traut gemacht wurden und nun ein einsameres Leben fithren wollen, nachdem sie
die Anfangsgriinde hinter sich gelassen haben. Es ist namlich eine unermessliche
Wiste, und die Zellen sind so weit voneinander entfernt, dass sie weder in gegen-
seitiger Sichtweite noch Horweite liegen. Keiner wagt, die Stille seines Nachsten
zu storen, es sei denn, einer besitzt die Gabe, durch sein Wort zu belehren und mit
dem Trost des Zuspruchs zu ,salben‘, wie es die Athleten im Wettkampf tun.“?
Modern gesprochen: In den Randgebieten des fruchtbaren Nillaufs sammelte
sich eine bunte Schar von Aussteigern, die eine alternative Gesellschaft bildeten.
Nicht jeder kam aus frommen Motiven, auch fahnenfliichtige Soldaten, geschei-
terte Politiker, tiberforderte Bischofe oder Ringkdmpfer landeten dort.

Askese

Antonios ist der Prototyp des Athleta Christi, des Kimpfers mit und fiir Christus.
Er kdmpft den geistlichen Kampf, enthdlt sich der Beschéftigung mit aufreizenden
Gedanken und der Wiinsche des Haben-Wollens; er , verzichtet“ darauf, indem

er sie abweist. (coll. 2,2.5; 3,4; 9,18; 9,31) Denn setzt sich eine Leidenschaft in der
Seele fest, wird sie zu einer Dauerhaltung, dem Laster, und zerstort den Willen

des Menschen. ,Es gibt acht Hauptlaster, welche die Menschheit plagen: Erstens
Gastrimargia, das bedeutet Unerséattlichkeit des Magens, Gier, etwas in sich hinein-
zuschlingen, die Gier nach unmaéafligem Essen. Zweitens Fornikatio, die Unzucht,
Gier nach Lust. Drittens Filargyria, das bedeutet Geiz oder Hingen am Geld, die
Habsucht, die Gier nach Geld. Viertens Ira, den Zorn. Funftens Tristitia, die kum-
mervolle Niedergeschlagenheit. Sechstens Akedia, das bedeutet Angst und Tragheit
des Herzens, Uberdruss, Missmut, Gereiztheit. Siebtens Kenodoxia, Angeberei oder

2 Historia Monachorum in Aegypto XXII, 2,2-2,4.

256



Johannes Cassian

eitlen Ruhm, die Ruhmsucht. Achtens Hybris, Superbia, die Uberheblichkeit, den
Hochmut, den Stolz.“ (coll. 5,2)3

Alle Laster werden auf diese eine Grundhaltung der , Gier“ zurtickgefiihrt, die
sich in jedem Bereich des Lebens einnisten kann, auch in der Spiritualitét. Alle Las-
ter sind miteinander verkettet. Sobald der Mensch an einer Einfallstelle des Haben-
Wollens nachgibt, zieht er auch alle weiteren Laster auf sich. Cassian sieht sehr
genau, dass vorrangig an Kleinigkeiten deutlich wird, ob eine/r loslassen und dem
Bruder/der Schwester das Leben gonnen kann: ,,Wir beobachten, wie so mancher
Weltmensch, der das grofite Vermogen, viele Talente an Gold und Silber, wahrhaft
auch Grof3tuerei mit Besitztum verachtet, spater dann, wenn er als Monch lebt,
wegen eines Messerchens, eines Griffels, einer Nadel oder eines Schreibrohres zum
Zorn gereizt wird. Wiirden solche Leute ihr Sinnen und Trachten lieber fest auf das
reine Herz ausgerichtet halten, wiirden sie gewiss niemals fiir Kleinigkeiten tun,
was sie nicht einmal fiir grofde und wertvolle Giiter angreifen wiirden und wollten
sie lieber ganz und gar wegwerfen und verachten.“ (coll. 1,6) Zorn als eine alltdag-
lich aufbrechende und kaum mehr beherrschbare Leidenschaft ist den Vdtern
beides: grof3e Gefahr, aber eben auch die Pforte zur Seele, an der die verhdngnis-
volle Kette der Leidenschaften immer wieder unterbrochen werden kann.

Eine Beispielgeschichte

Cassian beschreibt die folgende Situation: Zu einem berithmten Modnchsvater
kommt ein junger Monch, ,keiner von denen, die es moglichst leicht haben wol-
len“. Er gibt zu, dass er vom Geist der Unzucht beunruhigt wird und erhofft sich
Trost in seinen Leiden. Doch das Gegenteil geschieht. Der Altere beschimpft ihn
zornig und befiehlt ihm, sofort abzuhauen. Der junge Monch geht. Er will jetzt nur
noch eines: seine Gier ausleben. Da begegnet ihm ein anderer Altvater, Apollo. Der
erkennt die Wucht des Kampfes, der im Herzen des Bruders tobt. Er fragt nach dem
Grund. Doch der Vertriebene ist zundchst unfihig, zu antworten. Schliefllich riickt
er damit heraus, dass er jetzt in sein altes Leben zurtickkehren wolle, weil er nach
der Aussage des grimmigen Altvaters ja doch nicht als Ménch tauge. Apollo trostet
den jungen Monch und erzdhlt ihm, dass er selbst noch jeden Tag mit solchen An-
fechtungen zu kampfen hat. Der junge Mann diirfe sich jetzt nicht in Trauer verlie-
ren, denn Gottes Barmherzigkeit ist grofler als unser Versagen. Er bittet den jungen
Mann in seine Monchszelle, an seinen Ausgangspunkt, zuriickzukehren und noch
einen Tag mit der endgiltigen Entscheidung zu warten. Danach fleht Apollo Gott
an, dem hartherzigen Monch, der den jungen so sehr verletzte, zu zeigen, dass Mit-
leid und Barmherzigkeit gottgefdlliger sind als selbstgerechte Zornesausbriiche.

Er sucht das Kellion des Alten auf und findet ihn vollig verstort vor. Die Pfeile der
sexuellen Versuchung, die er dem jungen Mdnch zum Vorwurf machte, haben ihn

3 Indas Zitat sind zum besseren Verstindnis die lat. und griech. Begriffe sowie Paraphrasen eingefiigt.

257



Nachfolge

nun selbst getroffen. Apollo fragt ihn: ,Welche Ursachen regen dich so kindisch
auf und treiben dich an, ziellos umherzulaufen?“ Der harte Moralwéchter bringt
kein Wort heraus. Er fiihlt sich durchschaut und sucht, wie er sich noch retten
kann.* Apollo deutet ihm die Erfahrung: ,,Der Herr hat deshalb zugelassen, dass du
verwundet wirst, damit du wenigstens noch im Alter lernst, mitzuleiden mit den
Schwachheiten anderer (...) Lerne aus deiner eigenen Erfahrung mit denen, die wie
du kdmpfen, mitzuleiden und die Gefdhrdeten auf keinen Fall durch bedrohliche
Verzweiflung in Schrecken zu versetzen oder ihr Leiden durch harte Worte zu ver-
schlimmern. Vielmehr erquicke sie mit sanftem und siifdem Trost.“ (ebd.)

Diese Geschichte ist typisch fiir Johannes Cassian. Anfechtung, Phantasien
oder Scheitern am eigenen Vorsatz konnen auch den nach aufien vollkommenen
Monch treffen. Darum gibt es keinen Grund, einen Bruder, der an Versuchungen
leidet, zu verurteilen. Hingegen iibt Abbas Apollo Diskretion: Er geht auf Abstand
zum Urteil des dlteren Monches. Er ldsst sich nicht vom Zustand des jungen Man-
nes abhalten, geht auf ihn zu und eroffnet einen moglichen Ausweg.

Wie alle Monchsviter warnt Cassian vor dem Zorn, der tief und unberechenbar
in den Winkeln der Seele sitzt und vom inneren Weg abbringt. Moglichst schnell
sollen wir vom Zorn zur Barmherzigkeit gehen: ,,Im Zorn sei eingedenk des Erbar-
mens (Hab 3,2).“ Wer anstelle des Zorns Milde und Mitempfinden setzen kann, ist
allen anderen Tugenden einen grofden Schritt ndher gekommen, denn er wird fa-
hig, das Liebesgebot zur Gottes- und Ndchstenliebe zu befolgen. Weitherzigkeit ist
Weisheit. ,,Ein weitherziger Mensch ist reich an Weisheit, ein engherziger aber ist
sehr toricht.“ (coll. 16,27; Sprichworter 14,29)

Den Zorn tiberwinden

Die Viter erlauben nicht, andere fiir die eigenen Fehler verantwortlich zu machen
oder etwa die Schuld in dufleren Umstanden zu suchen. ,,Niemand befeindet mich
mehr als mein eigener Sinn, der in der Tat mein intimster Hausgenosse ist.“ Von
den Feinden tief in uns selbst werden wir verletzt. ,,Von keinem Menschen und sei
er noch so bose, kann ich verwundet werden, wenn ich nicht in meinem eigenen
Herzen gegen mich kampfe.“ (coll. 18,16) Auch wenn es demjenigen, der vom Zorn
loskommen will, nicht ein fiir alle Mal gelingen wird, kann er doch immer wieder
neu die ,Waffen der Milde“ oder ,,die Milde als meine Freundin“ (coll. 10; 12,6.11)
einsetzen, um Geduld und Sanftmut zu lernen. ,,,Ein sanftmiitiger Mensch ist ein
Arzt fiir das Herz.‘ (Spr 14,30) Er reif3t nicht nur den Ziindstoff fiir Zorn, Traurig-
keit, Akedia, eitle Ruhmsucht und Hochmut mitsamt der Wurzel aus, sondern da-
mit auch den Zunder der Gier aller Laster. Wie Salomo sagt: ,In der Langmut liegt

4 Die Anregungen zu dieser Interpretation gab Dr. med. H. Miiller-Franke beim Cassian-Symposion
2012 in der Abtei Miinsterschwarzach mit seinem Vortrag Die Wiistenviter als Therapeuten.

258



Johannes Cassian

das Gliick fiir Konige.‘ (Spr 25,15) Wer namlich allezeit sanftmiitig und ruhig ist,
fangt weder im Gestriipp des Jahzorns Feuer noch bleibt ihm im Wiirgegriff von
Akedia und Traurigkeit der Atem weg noch wird er durch die Eitelkeit der Ruhm-
sucht bis zum Platzen aufgeblasen noch durch das Geschwiir des Stolzes tiberheb-
lich.“ (Spr 16,32; coll. 12,6) Cassian wehrt die Vorstellung ab, man kénne durch
Uberspielen oder unterdriickende Forderungen an sich selbst erreichen, nie zornig
zu werden. Um den Zorn aber zu mindern, hilt er mehrere Methoden bereit.

Zundchst gilt es, nicht mit Zornesausbriichen, die oft aus Neid und unerfiillten
Wiinschen kommen, auf die Fehler des anderen zu reagieren, und den Bruder nicht
zu reizen. Sodann empfiehlt Cassian ,Dem Zorn Raum (zu) geben®, d.h. nach den
Ursachen im eigenen Herzen zu suchen. Dies wird mdglich, wenn Herz und Geist
,weit“ werden, ,indem ihr die Brandung der Zornesgischt in jenen weiten Auen
der Liebe auffangt, ,die alles erduldet, allem standhdlt‘. (1 Kor 13,7) So soll euer
Geist, gerdumig geworden durch die Weite des Langmuts und der Geduld in sich
heilsame Riickzugsorte fiir Beratungen haben, an denen der garstige Qualm des
Jahzorns, nachdem er nun einmal eingelassen wurde und sich ausgebreitet hat,
sich schnell verfliichtigt.“ (coll. 16,27) Dies gilt es jedes Mal von neuem zu prak-
tizieren, sobald Zorn im Herzen aufsteigt. Denn: ,Wenn erst einmal der Zorn, der
Nebenbuhler der Liebe, in den Herzen von Freunden das Gift der Traurigkeit Trop-
fen fiir Tropfen eingetraufelt hat, wird er notwendigerweise zundchst in hdufigen
Streitereien die Liebe erkalten lassen, bis er schlie8lich die schon lange Zeit ver-
wundeten Herzen der Liebenden voneinander trennt.“ (coll. 16,6)

Die dritte Strategie besagt, einen schlechten Gedanken erst gar nicht mehr zu
denken, ein Bild nicht zuzulassen, bestimmte Schritte nicht mehr zu gehen, aber
auch die Aufregung tiber die begangenen Siinden und damit die Erinnerung daran
aus der Seele zu werfen, d.h., ,,die Stinden, die uns reuen und die ihre Zdhne immer
wieder in unsere Seele beifden, nicht mehr zuzulassen (...) Auch unsere Aufregung
dariiber aus unserem Herzen hinauszuwerfen. Jeder soll wissen, dass er noch nicht
aus den Fesseln fritherer Stinden befreit ist, solange ihm (...) entweder noch das
Bild dessen, was er tat, oder dhnlicher Vergehen vor Augen gehalten wird und die
geheimen Verstecke des Geistes, wenn schon nicht die Lust daran, so doch die Er-
innerung daran bestiirmt.“ (coll. 20,5) Wir miissen die ,,Registerkarte unserer alten
Leidenschaften“ (coll. 20,7) nicht mehr zu betrachten. Es niitzt uns mehr, an der
Besserung unserer Gewohnheiten zu arbeiten. Am Beispiel des Zorns zeigt sich: Die
Wiiste als Ort der Anachorese und des geistlichen Kampfes tragt jede/r im Herzen.
Anachorese ist unabhédngig von dufleren Orten, sie verlangt kein Eremitendasein.
Gott ldsst den/die, welche(r) kimpft, nicht im Stich. Benedikt kann sagen: ,Selbst
in den Begierden unseres Fleisches ist Gott (...) immer gegenwartig.“ (RB 7,23)

259



Nachfolge

Nicht nur fur Anfanger(innen)

Cassians tiefschichtige Analyse des menschlichen Herzens ist bis heute nicht
uberholt. Unter den vielen, die ihn in der Folgezeit wiederentdecken, ist in der
Karolingerzeit Benedikt von Aniane zu nennen, der fiir die Kloster des Reiches in
zwei Sammelwerken alle ihm bekannten Weisungen der Véter zusammenstellte.’
Dieser ,,Zweite Benedikt“ lehrte als Regel des heiligen Cassian: ,,Absage an die
Welt (...) bedeutet nichts anderes als die Ansage von Kreuz und Absterben. Du
musst also wissen: Es bedeutet, dass du Tag fiir Tag dem Treiben dieser Welt und
ihren Wiinschen stirbst. Richte die Augen deines Herzens dahin aus, wohin du
zweifelsohne ununterbrochen unterwegs bist. Hiite dich, dass du deine Hand
nicht ausstreckst, um etwas zuriickzuholen, das du bereits mit deiner Absage an
die Welt weggeworfen hast.“¢ Dabei ist klar: Wir bleiben Anfdnger(innen).’

Diese Worte richten niichtern, aber ohne zu entmutigen den Blick auf die Re-
alitdt unseres Lebens. Solange wir leben, werden Leidenschaften uns tiberfallen
oder aus unserem eigenen Herzen sich erheben. Es gibt nicht den Punkt, an dem
wir sie endgiiltig iberwunden hétten. Den geistlichen Weg zu beschreiten, erfor-
dert viel Kleinarbeit an uns selbst. Doch stehen wir nicht als einsame Held(inn)
en im Kampf. Nach Cassian wird von uns nur verlangt, immer wieder eine be-
stimmte Strategie einzusetzen: Die Gedanken von Zorn, Neid, Selbstiiberschit-
zung oder Selbstverachtung nicht in uns Wurzeln treiben zu lassen oder - in
einem anderen Bild ausgedriickt - ihren Zunder zu lodernder Glut werden zu las-
sen. Konkret bedeutet dies: Sobald wir einen derartigen Gedanken wahrnehmen,
ihn nicht weiterzudenken, sondern ihn abzuweisen. Ein Fortschritt auf dem
geistlichen Weg wird daran erkennbar, dass wir immer schneller und sozusagen
wie aus einem nattirlichen Impuls heraus diese Methode praktizieren. Dass wir in
die Miihle der Gedanken geraten, konnen wir nicht verhindern. Aber es steht in
unserer Macht, Gedanken abzuweisen und weder unser Tun noch unsere Worte
davon bestimmen zu lassen. Die einfachste Form, die Orientierung nach vorn zu
setzen, ist das spdter so genannte Jesusgebet, wie Johannes Cassian es empfiehlt:
In jeder Lebenslage mit Psalm 70,2 zu sprechen (coll. 10,10-11): ,,Gott, komm

|«

mir zu Hilfe! Herr, eile, mir zu helfen

5 Den Codex Regularum und die Concordia Regularum.

6 AusJohannes Cassian, Unterredungen Teil 3, coll. 20 und ders., Richtlinien fiir Kloster, Kapitel 4.
Benedikt von Aniane iibernimmt diese Ermahnung des Abbas Pinufius in sein Regelbuch Codex Re-
gularum, fur diesen Beitrag tibersetzt nach der Miinchner Handschrift des Codex Regularum in: H.
Plenkers, Regula Cassiani XLI, S.82f. Auch dem Marseiller Cassian-Kloster Saint-Victor wurden von
den Karolingern die Privilegien bestatigt.

7 Auch die RB will ,,nur“ den Anfang des Weges weisen: Kapitel 73,8.

260



