
1	 Nachrichten zu Biographien (Vitae) der Väter finden sich in etlichen Werken verschiedener Autoren. 
Die Regeln des Basilius (4. Jh.) sind eine Zusammenstellung aus dessen Werken. Den Text der RB habe 
ich leicht angepasst.

Leidenschaften und geistlicher Weg
Einsichten des Johannes Cassian 

Im Gegensatz zur heute vorherrschenden Mentalität, Neues grundsätzlich inte­
ressant zu finden, formte Benedikt von Nursia (480–547) seine Regel, indem er 
auf die griechisch-orientalische Tradition zurückgriff. Wie seine Zeitgenossen 
verwandte er viel Mühe darauf, tradierte Werte, Worte und Haltungen ihrer Ziel­
setzung entsprechend in die eigene Lebenspraxis zu übernehmen. Die Frage, die 
sich stellte, lautete: „Was soll ein Mensch tun, der das Leben liebt und gute Tage 
zu sehen wünscht?“ (RB Prolog 15) Anders gefragt: Welche Norm gibt uns verläss­
liche Hilfen für den Weg zum Heil? Antworten fand Benedikt bei den „Vätern“, 
bei den Mönchen und Autoren geistlicher Werke vor ihm. Seine Vorbilder waren 
die Mönche der ägyptischen Randgebiete entlang des Nil, der Wüstenregion der 
Kellia, Sketis und Thebais. Ihre Weisungen und Lebenspraxis hatte Johannes 
Cassian (ca. 360–435) übermittelt. Am Ende der Regel fasst Benedikt zusammen 
(Kap. 73,2.4–6): „Für den, der zur Vollkommenheit in einem Leben der Umkehr 
eilt, gibt es die Lehren der heiligen Väter. Sie zu beachten führt einen Menschen 
zum Gipfel der Vollkommenheit (…) Welches Buch der heiligen katholischen 
Väter tönt nicht laut davon, dass wir auf dem geraden Weg zu unserem Schöpfer 
durchkommen? In diesem Zusammenhang nicht zu vergessen: Die Unterredungen 
mit den Vätern (lat. Collationes Patrum), ihre Richtlinien (lat. Instituta) und Bio-
graphien (lat. Vitas), aber auch die Regel (lat. Regula) unseres heiligen Vaters Basi­
lius.“1 Auch in Kapitel 42,3.5 legt Benedikt fest, dass nach dem Abendessen bzw. 
der Vesper die Unterredungen mit den Vätern gelesen werden sollen. 

253

Johannes Cassian

Gabriele Ziegler | Münsterschwarzach

geb. 1958, Dr. theol., Vorstandsmitglied der 
Johannes-Cassian-Stiftung

gziegler@cassian-projekt.de



Östliche Praxis

Mit seinem Gefährten Germanus verbrachte Cassian einige Jahre in einem Kloster 
in Bethlehem. Doch mit dem dort gepflegten Lebensstil waren die beiden unzufrie­
den. Sie waren begierig, Begeisterndes über Sinn und Ziel des Lebens als Mönch zu 
hören und v.a. in der Praxis zu erleben. So brachen sie nach Ägypten auf, um dort 
die berühmten Anachoreten zu befragen. Nach diesem Vorbild gestaltete Cassian 
später das Mönchtum im Westen; er wurde Gründer des Doppelklosters Saint-Vic­
tor de Marseille. Befreundete Bischöfe baten ihn, die Worte und Gebräuche der 
ägyptischen Väter in lateinischer Sprache niederzuschreiben, damit mehr Leute da­
von profitieren könnten. Cassian selbst kam aus der griechischsprachigen Welt; er 
wurde in Konstantinopel ausgebildet und war Schüler des Johannes Chrysostomus. 
Zur Darstellung des ägyptischen Mönchtums verfasste er jene beiden Schriften, die 
Benedikt von Nursia empfiehlt: Die Instituta, Richtlinien für Klöster, und die Colla-
tiones Patrum, die Unterredungen mit den Vätern. Sie wurden Standardwerke klöster­
lichen Lebens. Franziskus, Dominikus, Ignatius von Loyola, die Regel der Karme­
liten und die Starzen verwendeten Cassians Werk als „Kanon“ für ihr Ordensleben. 

Doch sind die Weisungen nicht etwa für weltentrückte Asketen gedacht: Sie lei­
ten an zu einem Leben nach dem Evangelium und sprechen Affekte an, die jeder 
Mensch aus seinem Gefühlsleben kennt. Heute würden wir sagen, dass die Mönche 
eine innere Haltung suchten, die befriedigt und konkrete Weisungen gibt, ohne 
einzuengen. Illusionen werden dabei nicht aufgebaut, geistlicher Kampf bleibt 
nicht aus. Entschiedenheit ist gefordert, aber nicht Prinzipienreiterei, die gegen die 
eigene Seele oder den anderen wütet. Cassian schreibt: „Vor Gott macht es keinen 
Unterschied, ob du dich selbst oder einen anderen zugrunde richtest.“ (coll. 16,6) 

Absagen an die äußere und innere Welt

Ziel des geistlichen Weges ist, im Wirrwarr der eigenen Gedanken sowie der Forder­
ungen und Reize von außen „durchzukommen“ (lat. pervenire). Im Gefolge Cassi­
ans setzt Benedikt pervenire in der Regel ein und verheißt: „Du wirst es schaffen“ 
(RB 73,9). Wie aber den Weg finden? Das Schlagwort und spirituelle Programm lau­
tet: Anachorese, Rückzug, Zuflucht, Erholung. In unser Verständnis übersetzt hieße 
das, von den alten Gewohnheiten und Beurteilungen lassen, die Hetze nach allem, 
was wir angeblich auch noch brauchen oder können müssen sein lassen, die Leere 
aushalten, zur Ruhe kommen, frei werden für das Wesentliche. 

In Collatio 3, der Unterredung mit Abbas Paphnutios, lässt Cassian den Altvater 
darlegen, dass es zwar Bekehrung geben kann, die alles mit einem Schlag ändert, 
dass wir jedoch im Alltag Schritt um Schritt und unser Leben lang die Anachorese 
vollziehen müssen. Paphnutios unterscheidet drei Arten von Absage: „Dass es drei 
Absagen sind, zeigt die Überlieferung der Väter und der heiligen Schrift (…) Erste 

254

Nachfolge



Absage: Wir verachten alle materiellen Reichtümer und angeblich unbedingt not­
wendigen Güter dieser Welt. Die zweite: Wir weisen die Gewohnheiten, Laster und 
früheren Affekte der Seele und des Fleisches von uns. Die dritte: Wir ziehen unser 
Sinnen und Trachten von allem Gegenwärtigen und Sichtbaren ab, betrachten 
nur das Zukünftige und begehren Unsichtbares.“ Die genauere Erklärung ergibt 
sich aus der Schrift, wie die Väter sie auslegen. Gen 12, der Aufbruch Abrahams, 
wird als Absage an die Welt, an Gewohnheiten und die äußere Wahrnehmung als 
gültigen Maßstab für Wirklichkeit gedeutet: „Wir lesen in der Schrift, dass der Herr 
dem Abraham befohlen hat, diese drei Verweigerungen auf einmal zu vollbringen, 
wenn er zu ihm sagt: ‚Geh weg aus deinem Land, aus deiner Verwandtschaft und 
aus dem Haus deines Vaters.‘ Zuerst hat er gesagt: ‚Aus deinem Land.‘ Das bedeutet: 
Aus den Möglichkeiten und erdverhafteten Werken dieser Welt. Dann: ‚Aus deiner 
Verwandtschaft.‘ Das bedeutet: Aus unserem Lebenswandel sowie den früheren 
Gewohnheiten und Lastern, von denen wir wissen, dass sie von Geburt an mit uns 
verwachsen sind wie durch Familienzugehörigkeit und Blutsverwandtschaft. Drit­
tens: ‚Aus dem Haus deines Vaters.‘ Das bedeutet: Von jedem Eindruck von dieser 
Welt, der sich dem leiblichen Auge bietet.“ (coll. 3,6)

Das Verlassen materieller Werte ist noch das Leichteste. Noch schwieriger ist es, 
Gewohnheiten und lange eingeübte Verhaltensweisen abzulegen, oder sich davon 
zu lösen, nach dem Augenschein zu urteilen und zu entscheiden. Zwar klingt das 
Fernziel an, den Blick auf die ewigen Güter zu richten, doch geht es irdisch zuerst 
um die Handhabung der Unterscheidungsgabe (lat. diskretio). Wer in die Anacho­
rese aufbricht, muss erkennen, wann welche Form der Absage zu praktizieren ist. 
Er/Sie muss sich im Klaren sein, dass es nicht mit einem einmaligen Vollzug getan 
ist. Die alten Wünsche und Prägungen können jederzeit neu aufbrechen. Diskretio 
bedeutet wörtlich: unterscheiden, einen Unterschied erkennen, den Durchblick 
haben. Das griech. Pendant diakrisis verdeutlicht: Wer in der Diskretio geübt ist, 
erkennt mit der Zeit, welche Entscheidung in eine Krise führt. Er/Sie lernt, diese zu 
vermeiden, indem er/sie das rechte Maß im Reden und Handeln einsetzt. Diskretio 
stärkt das Durchhaltevermögen. Sie nimmt sich die Freiheit, sich von den Aufge­
regtheiten der Welt nicht beeindrucken zu lassen. Sie führt weg vom Egoismus, be­
wahrt vor der Verführung zu Machtstrategien, Vorteil und Selbstzufriedenheit, vor 
der Suche nach Außergewöhnlichem und der Maßlosigkeit, die unzufrieden und 
einsam macht. Cassian schreibt: “Mit jeder erdenklichen Anstrengung muss man 
versuchen, das Gut der Diskretio durch die Tugend der Demut zu erreichen, die uns 
unverletzt vor dem Abgleiten nach rechts oder links bewahren kann.“ (coll. 2,16)

Vorbild Antonios
Hinter dem Gesamtwerk des Cassian wird Antonios (ca. 251–356), der „Vater der 
Mönche“ erkennbar. Der Bericht seiner radikalen Umkehr erschütterte die spätan­
tike Welt. Das Herrenwort aus Mt 19,21: „Wenn du vollkommen sein willst, geh, 

255

Johannes Cassian



verkaufe deinen Besitz und gib das Geld den Armen; dann komm und folge mir 
nach“, traf in der frühen Kirche Männer und Frauen mit aller Wucht. Sie befolgten 
es im buchstäblichen Sinn. Antonios, genannt „der Große“, Kopte aus Kome in 
Mittelägypten, Sohn angesehener Eltern, verlässt nach der Lesung dieses Evangeli­
ums den Gottesdienst, verschenkt sein Vermögen, sorgt für seine Schwester und 
das Dorf, und geht in die Wüste, um nach dem Vorbild Jesu in der Einöde zu leben. 
Damit ist das Programm für alle, die radikal Gott suchen wollen, vorgegeben: Be­
ten, Fasten, sich dem Kampf mit den eigenen inneren Wirren, dem Begehren, den 
Dämonen stellen, einfache Arbeiten verrichten. Je mehr die Menschen zu ihm 
strömen, desto mehr zieht Antonios sich zurück. Die Großen seiner Zeit fragen 
ihn um Rat. Er verschont sie nicht vor dem radikalen Anspruch des Evangeliums. 
Schüler schließen sich ihm an. Zusammen mit Amun gründet er im Jahr 338 durch 
Aufrichten eines Kreuzes die sogenannten Kellia („Zellen“), einen Verband von 
Klosterzellen im westlichen Nildelta. In den zeitgenössischen Berichten heißt es: 
„An diesen Ort ziehen sich diejenigen zurück, die vorher (…) mit der Askese ver­
traut gemacht wurden und nun ein einsameres Leben führen wollen, nachdem sie 
die Anfangsgründe hinter sich gelassen haben. Es ist nämlich eine unermessliche 
Wüste, und die Zellen sind so weit voneinander entfernt, dass sie weder in gegen­
seitiger Sichtweite noch Hörweite liegen. Keiner wagt, die Stille seines Nächsten 
zu stören, es sei denn, einer besitzt die Gabe, durch sein Wort zu belehren und mit 
dem Trost des Zuspruchs zu ‚salben‘, wie es die Athleten im Wettkampf tun.“2

Modern gesprochen: In den Randgebieten des fruchtbaren Nillaufs sammelte 
sich eine bunte Schar von Aussteigern, die eine alternative Gesellschaft bildeten. 
Nicht jeder kam aus frommen Motiven, auch fahnenflüchtige Soldaten, geschei­
terte Politiker, überforderte Bischöfe oder Ringkämpfer landeten dort.

Askese
Antonios ist der Prototyp des Athleta Christi, des Kämpfers mit und für Christus. 
Er kämpft den geistlichen Kampf, enthält sich der Beschäftigung mit aufreizenden 
Gedanken und der Wünsche des Haben-Wollens; er „verzichtet“ darauf, indem 
er sie abweist. (coll. 2,2.5; 3,4; 9,18; 9,31) Denn setzt sich eine Leidenschaft in der 
Seele fest, wird sie zu einer Dauerhaltung, dem Laster, und zerstört den Willen 
des Menschen. „Es gibt acht Hauptlaster, welche die Menschheit plagen: Erstens 
Gastrimargia, das bedeutet Unersättlichkeit des Magens, Gier, etwas in sich hinein­
zuschlingen, die Gier nach unmäßigem Essen. Zweitens Fornikatio, die Unzucht, 
Gier nach Lust. Drittens Filargyria, das bedeutet Geiz oder Hängen am Geld, die 
Habsucht, die Gier nach Geld. Viertens Ira, den Zorn. Fünftens Tristitia, die kum­
mervolle Niedergeschlagenheit. Sechstens Akedia, das bedeutet Angst und Trägheit 
des Herzens, Überdruss, Missmut, Gereiztheit. Siebtens Kenodoxia, Angeberei oder 

2	 Historia Monachorum in Aegypto XXII, 2,2–2,4.

256

Nachfolge



3	 In das Zitat sind zum besseren Verständnis die lat. und griech. Begriffe sowie Paraphrasen eingefügt.

eitlen Ruhm, die Ruhmsucht. Achtens Hybris, Superbia, die Überheblichkeit, den 
Hochmut, den Stolz.“ (coll. 5,2)3

Alle Laster werden auf diese eine Grundhaltung der „Gier“ zurückgeführt, die 
sich in jedem Bereich des Lebens einnisten kann, auch in der Spiritualität. Alle Las­
ter sind miteinander verkettet. Sobald der Mensch an einer Einfallstelle des Haben-
Wollens nachgibt, zieht er auch alle weiteren Laster auf sich. Cassian sieht sehr 
genau, dass vorrangig an Kleinigkeiten deutlich wird, ob eine/r loslassen und dem 
Bruder/der Schwester das Leben gönnen kann: „Wir beobachten, wie so mancher 
Weltmensch, der das größte Vermögen, viele Talente an Gold und Silber, wahrhaft 
auch Großtuerei mit Besitztum verachtet, später dann, wenn er als Mönch lebt, 
wegen eines Messerchens, eines Griffels, einer Nadel oder eines Schreibrohres zum 
Zorn gereizt wird. Würden solche Leute ihr Sinnen und Trachten lieber fest auf das 
reine Herz ausgerichtet halten, würden sie gewiss niemals für Kleinigkeiten tun, 
was sie nicht einmal für große und wertvolle Güter angreifen würden und wollten 
sie lieber ganz und gar wegwerfen und verachten.“ (coll. 1,6) Zorn als eine alltäg­
lich aufbrechende und kaum mehr beherrschbare Leidenschaft ist den Vätern 
beides: große Gefahr, aber eben auch die Pforte zur Seele, an der die verhängnis­
volle Kette der Leidenschaften immer wieder unterbrochen werden kann.

Eine Beispielgeschichte
Cassian beschreibt die folgende Situation: Zu einem berühmten Mönchsvater 
kommt ein junger Mönch, „keiner von denen, die es möglichst leicht haben wol­
len“. Er gibt zu, dass er vom Geist der Unzucht beunruhigt wird und erhofft sich 
Trost in seinen Leiden. Doch das Gegenteil geschieht. Der Ältere beschimpft ihn 
zornig und befiehlt ihm, sofort abzuhauen. Der junge Mönch geht. Er will jetzt nur 
noch eines: seine Gier ausleben. Da begegnet ihm ein anderer Altvater, Apollo. Der 
erkennt die Wucht des Kampfes, der im Herzen des Bruders tobt. Er fragt nach dem 
Grund. Doch der Vertriebene ist zunächst unfähig, zu antworten. Schließlich rückt 
er damit heraus, dass er jetzt in sein altes Leben zurückkehren wolle, weil er nach 
der Aussage des grimmigen Altvaters ja doch nicht als Mönch tauge. Apollo tröstet 
den jungen Mönch und erzählt ihm, dass er selbst noch jeden Tag mit solchen An­
fechtungen zu kämpfen hat. Der junge Mann dürfe sich jetzt nicht in Trauer verlie­
ren, denn Gottes Barmherzigkeit ist größer als unser Versagen. Er bittet den jungen 
Mann in seine Mönchszelle, an seinen Ausgangspunkt, zurückzukehren und noch 
einen Tag mit der endgültigen Entscheidung zu warten. Danach fleht Apollo Gott 
an, dem hartherzigen Mönch, der den jungen so sehr verletzte, zu zeigen, dass Mit­
leid und Barmherzigkeit gottgefälliger sind als selbstgerechte Zornesausbrüche. 
Er sucht das Kellion des Alten auf und findet ihn völlig verstört vor. Die Pfeile der 
sexuellen Versuchung, die er dem jungen Mönch zum Vorwurf machte, haben ihn 

257

Johannes Cassian



nun selbst getroffen. Apollo fragt ihn: „Welche Ursachen regen dich so kindisch 
auf und treiben dich an, ziellos umherzulaufen?“ Der harte Moralwächter bringt 
kein Wort heraus. Er fühlt sich durchschaut und sucht, wie er sich noch retten 
kann.4 Apollo deutet ihm die Erfahrung: „Der Herr hat deshalb zugelassen, dass du 
verwundet wirst, damit du wenigstens noch im Alter lernst, mitzuleiden mit den 
Schwachheiten anderer (…) Lerne aus deiner eigenen Erfahrung mit denen, die wie 
du kämpfen, mitzuleiden und die Gefährdeten auf keinen Fall durch bedrohliche 
Verzweiflung in Schrecken zu versetzen oder ihr Leiden durch harte Worte zu ver­
schlimmern. Vielmehr erquicke sie mit sanftem und süßem Trost.“ (ebd.)

Diese Geschichte ist typisch für Johannes Cassian. Anfechtung, Phantasien 
oder Scheitern am eigenen Vorsatz können auch den nach außen vollkommenen 
Mönch treffen. Darum gibt es keinen Grund, einen Bruder, der an Versuchungen 
leidet, zu verurteilen. Hingegen übt Abbas Apollo Diskretion: Er geht auf Abstand 
zum Urteil des älteren Mönches. Er lässt sich nicht vom Zustand des jungen Man­
nes abhalten, geht auf ihn zu und eröffnet einen möglichen Ausweg. 

Wie alle Mönchsväter warnt Cassian vor dem Zorn, der tief und unberechenbar 
in den Winkeln der Seele sitzt und vom inneren Weg abbringt. Möglichst schnell 
sollen wir vom Zorn zur Barmherzigkeit gehen: „Im Zorn sei eingedenk des Erbar­
mens (Hab 3,2).“ Wer anstelle des Zorns Milde und Mitempfinden setzen kann, ist 
allen anderen Tugenden einen großen Schritt näher gekommen, denn er wird fä­
hig, das Liebesgebot zur Gottes- und Nächstenliebe zu befolgen. Weitherzigkeit ist 
Weisheit. „Ein weitherziger Mensch ist reich an Weisheit, ein engherziger aber ist 
sehr töricht.“ (coll. 16,27; Sprichwörter 14,29)

Den Zorn überwinden

Die Väter erlauben nicht, andere für die eigenen Fehler verantwortlich zu machen 
oder etwa die Schuld in äußeren Umständen zu suchen. „Niemand befeindet mich 
mehr als mein eigener Sinn, der in der Tat mein intimster Hausgenosse ist.“ Von 
den Feinden tief in uns selbst werden wir verletzt. „Von keinem Menschen und sei 
er noch so böse, kann ich verwundet werden, wenn ich nicht in meinem eigenen 
Herzen gegen mich kämpfe.“ (coll. 18,16) Auch wenn es demjenigen, der vom Zorn 
loskommen will, nicht ein für alle Mal gelingen wird, kann er doch immer wieder 
neu die „Waffen der Milde“ oder „die Milde als meine Freundin“ (coll. 10; 12,6.11) 
einsetzen, um Geduld und Sanftmut zu lernen. „‚Ein sanftmütiger Mensch ist ein 
Arzt für das Herz.‘ (Spr 14,30) Er reißt nicht nur den Zündstoff für Zorn, Traurig­
keit, Akedia, eitle Ruhmsucht und Hochmut mitsamt der Wurzel aus, sondern da­
mit auch den Zunder der Gier aller Laster. Wie Salomo sagt: ‚In der Langmut liegt 

4	 Die Anregungen zu dieser Interpretation gab Dr. med. H. Müller-Franke beim Cassian-Symposion 
2012 in der Abtei Münsterschwarzach mit seinem Vortrag Die Wüstenväter als Therapeuten.

258

Nachfolge



das Glück für Könige.‘ (Spr 25,15) Wer nämlich allezeit sanftmütig und ruhig ist, 
fängt weder im Gestrüpp des Jähzorns Feuer noch bleibt ihm im Würgegriff von 
Akedia und Traurigkeit der Atem weg noch wird er durch die Eitelkeit der Ruhm­
sucht bis zum Platzen aufgeblasen noch durch das Geschwür des Stolzes überheb­
lich.“ (Spr 16,32; coll. 12,6) Cassian wehrt die Vorstellung ab, man könne durch 
Überspielen oder unterdrückende Forderungen an sich selbst erreichen, nie zornig 
zu werden. Um den Zorn aber zu mindern, hält er mehrere Methoden bereit. 

Zunächst gilt es, nicht mit Zornesausbrüchen, die oft aus Neid und unerfüllten 
Wünschen kommen, auf die Fehler des anderen zu reagieren, und den Bruder nicht 
zu reizen. Sodann empfiehlt Cassian „Dem Zorn Raum (zu) geben“, d.h. nach den 
Ursachen im eigenen Herzen zu suchen. Dies wird möglich, wenn Herz und Geist 
„weit“ werden, „indem ihr die Brandung der Zornesgischt in jenen weiten Auen 
der Liebe auffangt, ‚die alles erduldet, allem standhält‘ . (1 Kor 13,7) So soll euer 
Geist, geräumig geworden durch die Weite des Langmuts und der Geduld in sich 
heilsame Rückzugsorte für Beratungen haben, an denen der garstige Qualm des 
Jähzorns, nachdem er nun einmal eingelassen wurde und sich ausgebreitet hat, 
sich schnell verflüchtigt.“ (coll. 16,27) Dies gilt es jedes Mal von neuem zu prak­
tizieren, sobald Zorn im Herzen aufsteigt. Denn: „Wenn erst einmal der Zorn, der 
Nebenbuhler der Liebe, in den Herzen von Freunden das Gift der Traurigkeit Trop­
fen für Tropfen eingeträufelt hat, wird er notwendigerweise zunächst in häufigen 
Streitereien die Liebe erkalten lassen, bis er schließlich die schon lange Zeit ver­
wundeten Herzen der Liebenden voneinander trennt.“ (coll. 16,6) 

Die dritte Strategie besagt, einen schlechten Gedanken erst gar nicht mehr zu 
denken, ein Bild nicht zuzulassen, bestimmte Schritte nicht mehr zu gehen, aber 
auch die Aufregung über die begangenen Sünden und damit die Erinnerung daran 
aus der Seele zu werfen, d.h., „die Sünden, die uns reuen und die ihre Zähne immer 
wieder in unsere Seele beißen, nicht mehr zuzulassen (…) Auch unsere Aufregung 
darüber aus unserem Herzen hinauszuwerfen. Jeder soll wissen, dass er noch nicht 
aus den Fesseln früherer Sünden befreit ist, solange ihm (…) entweder noch das 
Bild dessen, was er tat, oder ähnlicher Vergehen vor Augen gehalten wird und die 
geheimen Verstecke des Geistes, wenn schon nicht die Lust daran, so doch die Er­
innerung daran bestürmt.“ (coll. 20,5) Wir müssen die „Registerkarte unserer alten 
Leidenschaften“ (coll. 20,7) nicht mehr zu betrachten. Es nützt uns mehr, an der 
Besserung unserer Gewohnheiten zu arbeiten. Am Beispiel des Zorns zeigt sich: Die 
Wüste als Ort der Anachorese und des geistlichen Kampfes trägt jede/r im Herzen. 
Anachorese ist unabhängig von äußeren Orten, sie verlangt kein Eremitendasein. 
Gott lässt den/die, welche(r) kämpft, nicht im Stich. Benedikt kann sagen: „Selbst 
in den Begierden unseres Fleisches ist Gott (...) immer gegenwärtig.“ (RB 7,23)

259

Johannes Cassian



5	 Den Codex Regularum und die Concordia Regularum.
6	 Aus Johannes Cassian, Unterredungen Teil 3, coll. 20 und ders., Richtlinien für Klöster, Kapitel 4. 

Benedikt von Aniane übernimmt diese Ermahnung des Abbas Pinufius in sein Regelbuch Codex Re-
gularum, für diesen Beitrag übersetzt nach der Münchner Handschrift des Codex Regularum in: H. 
Plenkers, Regula Cassiani XLI, S.82f. Auch dem Marseiller Cassian-Kloster Saint-Victor wurden von 
den Karolingern die Privilegien bestätigt.

7	 Auch die RB will „nur“ den Anfang des Weges weisen: Kapitel 73,8.

Nicht nur für Anfänger(innen)

Cassians tiefschichtige Analyse des menschlichen Herzens ist bis heute nicht 
überholt. Unter den vielen, die ihn in der Folgezeit wiederentdecken, ist in der 
Karolingerzeit Benedikt von Aniane zu nennen, der für die Klöster des Reiches in 
zwei Sammelwerken alle ihm bekannten Weisungen der Väter zusammenstellte.5 
Dieser „Zweite Benedikt“ lehrte als Regel des heiligen Cassian: „Absage an die 
Welt (…) bedeutet nichts anderes als die Ansage von Kreuz und Absterben. Du 
musst also wissen: Es bedeutet, dass du Tag für Tag dem Treiben dieser Welt und 
ihren Wünschen stirbst. Richte die Augen deines Herzens dahin aus, wohin du 
zweifelsohne ununterbrochen unterwegs bist. Hüte dich, dass du deine Hand 
nicht ausstreckst, um etwas zurückzuholen, das du bereits mit deiner Absage an 
die Welt weggeworfen hast.“6 Dabei ist klar: Wir bleiben Anfänger(innen).7 

Diese Worte richten nüchtern, aber ohne zu entmutigen den Blick auf die Re­
alität unseres Lebens. Solange wir leben, werden Leidenschaften uns überfallen 
oder aus unserem eigenen Herzen sich erheben. Es gibt nicht den Punkt, an dem 
wir sie endgültig überwunden hätten. Den geistlichen Weg zu beschreiten, erfor­
dert viel Kleinarbeit an uns selbst. Doch stehen wir nicht als einsame Held(inn)
en im Kampf. Nach Cassian wird von uns nur verlangt, immer wieder eine be­
stimmte Strategie einzusetzen: Die Gedanken von Zorn, Neid, Selbstüberschät­
zung oder Selbstverachtung nicht in uns Wurzeln treiben zu lassen oder – in 
einem anderen Bild ausgedrückt – ihren Zunder zu lodernder Glut werden zu las­
sen. Konkret bedeutet dies: Sobald wir einen derartigen Gedanken wahrnehmen, 
ihn nicht weiterzudenken, sondern ihn abzuweisen. Ein Fortschritt auf dem 
geistlichen Weg wird daran erkennbar, dass wir immer schneller und sozusagen 
wie aus einem natürlichen Impuls heraus diese Methode praktizieren. Dass wir in 
die Mühle der Gedanken geraten, können wir nicht verhindern. Aber es steht in 
unserer Macht, Gedanken abzuweisen und weder unser Tun noch unsere Worte 
davon bestimmen zu lassen. Die einfachste Form, die Orientierung nach vorn zu 
setzen, ist das später so genannte Jesusgebet, wie Johannes Cassian es empfiehlt: 
In jeder Lebenslage mit Psalm 70,2 zu sprechen (coll. 10,10–11): „Gott, komm 
mir zu Hilfe! Herr, eile, mir zu helfen!“

260

Nachfolge


