
1	 Die Abgrenzung zw. „eucharistischer Frömmigkeit“ und „eucharistischer Spiritualität“ ist mehr als 
nur eine Frage der sprachl. Konventionen: Beim Begriff „eucharistische Frömmigkeit“ schwingt be­
griffsgeschichtlich die Konnotation der „Individualbeziehung“ zwischen dem/der Gläubigen und 
dem „eucharistischen Christus“ mit,  wogegen – so mein Plädoyer – „eucharistische Spiritualität“ uni­
verseller und existentieller zu verstehen ist: Sie gründet wie jede Form christl. Spiritualität i.d. Geist­
begabung der Gläubigen durch die Taufe; sie ist eine Form „liturgischer Spiritualität“ und umfasst die 
mit der Teilnahme an der Eucharistiefeier erwachsende geistl. Lebensorientierung/-gestaltung. 

2	 Zu nennen wären hier, neben dem traditionellen Fronleichnamsfest oder eucharistischen Andach­
ten die eucharistische Anbetung als fester Bestandteil des geistlichen Lebensrhythmus in neuen 
geistlichen Gemeinschaften oder aber auch in öffentlichkeitswirksamen Veranstaltungen wie dem 
„Night-Fever“ oder verschiedenen Jugendevents.

Eucharistische Spiritualität bei Augustinus 
Impulse für die zeitgenössische Praxis

Eucharistische Spiritualität1 wird rasch mit der Verehrung des eucharistischen 
Brotes, der Hostie, außerhalb der Eucharistiefeier assoziiert, die in einer (oftmals 
güldenen, barocken) Monstranz auf dem Altar präsentiert wird. Diese seit dem 
Hochmittelalter übliche Art der eucharistischen Verehrung Christi hat ihren fes­
ten Platz im spirituellen Schatz der Kirche und erfreut sich bis in die Gegenwart 
hinein großer Beliebtheit.2 Die Anbetung als Pflege der persönlichen Christusbe­
ziehung macht jedoch nur einen Aspekt eucharistischer Spiritualität aus; sie darf 
nicht losgelöst werden von der Dynamik der gemeinschaftlichen Feier und dem 
Empfang der Eucharistie, der eine individuelle wie auch ekklesiale Tragweite hat. 

Der nordafrikanische Kirchenvater Augustinus von Hippo kann als Gewährs­
mann für eine eucharistische Spiritualität gelten, die aus der geistlichen Dyna­
mik der Teilnahme an der Eucharistiefeier erwächst und sowohl dem individu­
ellen wie auch dem sozialen und ekklesialen Aspekt christlicher Spiritualität 
Rechnung trägt. Seine eucharistische Spiritualität vermag der gegenwärtigen 
Suche nach dem gelingenden Zueinander von Liturgie und persönlicher Spiri­
tualität wichtige Impulse zu geben. Anhand von vier Aspekten zur Eucharistie 
möchte der folgende Artikel herausstellen, welche Impulse für eine zeitgemäße 

261

Eucharistie bei Augustinus

Thomas Fries | Lausanne

geb. 1981, Dr. des. theol.,  
Seelsorger, Übersetzer

thomas@t-fries.ch



3	 Vgl. M. Schlosser, In dem Glauben, der Augen verleiht. Zur Theologie der eucharistischen Anbetung, in: 
GuL 86 (2013), 376.

eucharistische Spiritualität sich aus der aufmerksamen Analyse der Werke Au­
gustins ergeben können. Nicht unbeachtet darf dabei bleiben, dass es immer 
wieder Versuche gegeben hat, frühe Spuren der eucharistischen Anbetung bei 
Augustinus aufzufinden. In jüngerer Zeit hat Marianne Schlosser in einem Arti­
kel über die Theologie der eucharistischen Anbetung u.a. auf Augustinus hinge­
wiesen.3 Dabei stützt sie sich auf enarratio in psalmum 98,9, wo sie erste Spuren 
einer Verehrung des eucharistischen Brotes findet. Eine plausible Interpretation 
dieser Stelle, in der Augustinus einmalig den Bezug zwischen der adoratio und 
der Eucharistie herstellt, darf in der Tat von einer Verneigung (prostratio) vor 
dem „Fleisch Christi“ ausgehen. Offen bleiben muss jedoch, wann und in wel­
cher Form eine solche Verneigung stattgefunden hat. Darüberhinaus ist Augus­
tins eucharistische Spiritualität aber weitaus reichhaltiger und auch in anderen 
Aspekten für die heutige Zeit bedeutsam. So, wie sie sich insbesondere in seinen 
Predigten wiederspiegelt, hat sie einen starken eschatologischen Charakter, ba­
siert grundlegend auf seiner Anthropologie und ist nicht zu trennen von der 
Ekklesiologie Augustins. 

Die Eucharistie als geistliche Speise

Wenn das II. Vatikanische Konzil davon spricht, dass die Heilige Schrift in glei­
cher Weise verehrt wird wie der Herrenleib (Dei verbum 21), so kann sich diese 
Aussage auf den bedeutendsten Kirchenvater des lateinischen Westens stützen. 
Aufgrund der stark christologischen Orientierung seiner Spiritualität und der 
Bedeutung, die er dem Johannesprolog beimisst („Das Wort ist Fleisch gewor­
den“), ist für Augustinus Christus als Wort Gottes (uerbum dei) zu Gott erhöht 
die geistliche Speise der Engel, die sich ohne die Notwendigkeit von Zeichen 
(oder Sprache) daraus nähren. Christus ist auch die geistliche Speise der Men­
schen, die jedoch seit dem Sündenfall der Zeichen bedürfen: Im Wort Gottes, 
das in der Schrift gelesen oder in der Liturgie verkündet wird, wie auch im sacra-
mentum (als Heilszeichen) der Eucharistie reicht Christus sich gleichermaßen 
den Gläubigen zur Speise dar, als geistliche Speise, d.h. Nahrung für die Seele der 
Gläubigen, deren Leben nach dem Sündenfall einer Pilgerschaft zum ewigen Va­
terland bei Gott oder einem Weg durch die Wüste gleicht, auf dem der Mensch 
der Stärkung bedarf. Ausdrücklicher noch als bei der Rede von der geistlichen 
Speise wird in Zusammenhang mit der Rede von der Eucharistie als Medizin 
deutlich, was der Empfang der Eucharistie im Gläubigen bewirkt: Christus stärkt 
und heilt die Gläubigen durch den Empfang der Eucharistie; eine Thematik von 
bleibender Relevanz. 

262

Junge Theologie



Die Eucharistie als medicina cotidiana

Nicht wenige christliche Autoren der Antike und Spätantike sprechen von Chris­
tus als Arzt (Christus medicus), der die Seele der Menschen zu heilen vermag. Für 
Augustinus ist Christus Arzt und Medizin zugleich. Die Eucharistie ist die tägliche 
Medizin, derer die Gläubigen auf ihrer irdischen Pilgerschaft bedürfen, um in 
der Gnade und Nähe Gottes zu wachsen. Für Augustinus bedeutet das soviel wie 
gestärkt zu werden gegen die seelische Neigung zur Sünde (concupiscentia carnis). 
Die Taufe tilgt die Erbsünde; die in der Eucharistie vermittelte Gnade lindert die 
Folgen der Erbsünde. 

Augustins Anthropologie, die sich stark zwischen den Polen Sünde und Gnade 
bewegt, mag ihre (mitunter biographisch bedingte) theologische Schlagseite ha­
ben, die heutigem Verständnis schwer zugänglich erscheint: Gottes Gnade wird 
bei Augustinus umso bedeutsamer dargestellt, je vehementer er die Belastung der 
Menschheit durch die Sünde betont. Augustinus bleibt jedoch nicht bei den Sün­
den des Einzelnen stehen. Er hat stets die gesamte Heilsgeschichte im Blick: Wenn 
der Sündenfall des Menschen, aus Ungehorsam und Hochmut begangen, für die­
sen Krankheit und Tod bedeuten, so wird durch die demütige Tat der Menschwer­
dung Christi – als bedeutendes Heilszeichen (magnum sacramentum) – die Sünde 
aufgehoben. Die Teilnahme an der Eucharistiefeier, die auch den Empfang der Eu­
charistie einschließt, bedeutet Teilhabe (participatio) an der Heilswirklichkeit und 
damit Heilung von den Sündenfolgen, die trotz der einmaligen Heilstaten Christi 
weiterhin bestehen. 

Die Rede von der Eucharistie als Medizin und der heilswirksamen Christusbe­
gegnung darin hat bleibende Relevanz; die medizinische Heilsmetaphorik hat 
nichts an Aktualität eingebüßt. Wenn gemäß Augustinus die Sünde den leiblichen 
wie auch seelischen Tod zur Folge hat, geschieht durch die Taufe die grundlegende 
Heilung (Befreiung von der Erkrankung der Seele und vom Tod) und Neuausrich­
tung auf Gott, die durch den Empfang der Eucharistie gestärkt wird. 

Ekklesiale Implikationen des Eucharistieempfangs

Die Eucharistie ist für Augustinus nicht nur geistliche Speise oder Medizin, son­
dern sie ist das „Brot der Einheit“ und das „Band der Liebe“ (panis concordiae, uin-
culum caritatis). „Einheit“ und geistliches „Band“ formieren sich durch die Liebe 
Gottes (caritas); durch den Empfang der Eucharistie wird die Liebe vermittelt und 
der einzelne Gläubige wird durch sie in die Gemeinschaft der Kirche eingefügt. 
Ganz in dieser Linie steht Augustins Aussage aus sermo 227: „Seid, was ihr seht, 
und empfangt, was ihr seid“; den Gläubigen ist es aufgetragen, selbst immer mehr 
zu verwirklichen, was ihnen auf dem Altar vor Augen steht, nämlich die Euchari­
stie als Leib Christi, die das Heilszeichen (sacramentum) der Kirche als Leib Christi 

263

Eucharistie bei Augustinus



ist, bestehend aus Christus als Haupt und den Gläubigen als Glieder des Leibes, 
verbunden in der caritas. In der Liebe zu bleiben und Liebe zu leben ist für Augu­
stinus demnach die zentrale ethische Implikation, die mit dem Eucharistieemp­
fang einhergeht. Zugleich ist die gelebte Liebe Voraussetzung für den Eucharis­
tieempfang im Sinne eines tugendhaften Lebens, das wesentlich in der Demut 
und der Liebe gründet. Augustinus verweist im Zusammenhang mit dem (wür­
digen) Eucharistieempfang immer wieder auf das Unterlassen von Sünden und 
das Vollbringen von Werken der Barmherzigkeit. Die Aufnahme von Fremden ist 
ebenso Christusbegegnung wie der Empfang der Eucharistie. Er verdeutlicht dies 
mehrmals anhand der lukanischen Emmauserzählung: Gleich wie die Jünger auf 
dem Weg nach Emmaus den ihnen fremd erscheinenden Jesus beim Brechen des 
Brotes erkennen, gilt es, Christus sowohl beim Brechen des Brotes als auch in den 
Fremden zu erkennen. Darin liegt eine missionarische Dimension der eucharis­
tischen Spiritualität verborgen: Mit dem Eucharistieempfang geht demnach der 
Auftrag einher, im eigenen Leben umzusetzen, was die Gläubigen in der Eucha­
ristie empfangen. Kirche-Sein in vollendeter Gestalt, also in der Fülle der Liebe, 
ist für Augustinus ein Prozess des gemeinsamen Voranschreitens in der Liebe, 
die die Gläubigen einander wie auch den Menschen in Not weiterschenken. Die 
deutlichere Betonung des Zusammenhangs zwischen Eucharistieempfang, Taten 
der Liebe und Barmherzigkeit, eingebunden in die Verwirklichung der Einheit 
der Kirche in der Liebe (unitas et caritas), wäre ein wichtiger spiritueller Impuls 
für die Gegenwart, der zudem durch das II. Vatikanische Konzil gestützt wird.4 

Die Selbstdarbringung der Gläubigen in der Eucharistiefeier

Auf die Perspektive der Eucharistie als Opfer (sacrificium) kommt Augustinus 
insbesondere in De ciuitate dei zu sprechen. In der Eucharistie, so Augustinus, 
wird den Gläubigen vor Augen gestellt, was es bedeutet, sich selbst, eingebunden 
in die Gemeinschaft der Kirche, Gott darzubringen.5 Verbunden mit dem Opfer 
Christi, der sich aus Liebe zu Gott und den Menschen am Kreuz dargebracht hat, 
werden die Gläubigen in der Eucharistie in sacramento verbunden mit der Hinga­
be Christi an Gott. Dies weist auf eine hochgradig spiritualisierte Auffassung des 
christlichen Opfers bei Augustinus hin; er grenzt dieses ab gegenüber den (mate­
riellen) Kultvorstellungen seiner Zeit und sieht den Kern der christlichen Gottes­
verehrung im liebenden Gottanhangen. Jede gute Tat, die in Übereinstimmung 

4	 Zu denken ist auf ekklesiologischer Ebene an Aussagen aus Lumen gentium oder Unitatis redintegra-
tio; auf der individuellen Ebene der „Taten der Liebe“ sind zahlreiche Beispiele von Heiligen (Sel. 
Teresa von Kalkutta) wie auch die verschiedenen Impulse v. a. lateinamerikanischer Theologen in 
Erinnerung zu rufen, die im Laufe des 20. Jhs. auf den Zusammenhang zwischen der „Option für die 
Armen“, den Einsatz für soziale Gerechtigkeit und die Eucharistie verwiesen haben, wie es etwa beim 
Seligen Oscar Romero der Fall ist. 

5	 Vgl. ciu. 10,6.

264

Junge Theologie



6	 Vgl. ciu. 10,6.

mit dem Willen Gottes steht und somit auf diesen ausgerichtet ist, ist für ihn ein 
Opfer im christlichen Sinne.6 Letztlich ist damit das seit der Taufe geisterfüllte 
Herz (cor) Ort der wahren Gottesverehrung. 

Der Blick auf die augustinische Rede vom christlichen Opfer in seiner univer­
salen und spirituellen Tragweite kann hinsichtlich der in den vergangenen Jahr­
zehnten in Ungnade gefallene Rede von der Eucharistie als Opfer zu einem Um­
denken beitragen: Auszugehen ist von der Weggemeinschaft der Gläubigen in 
der Liebe; sie sind mit Gott und dem Nächsten in Liebe und durch Taten der Lie­
be verbunden und verwirklichen diese „Gemeinschaft der Liebe“ in dem Maße, 
wie sie dem Auftrag des „In-der-Liebe-Bleibens“ verwirklichen. Die Eucharistie 
bedeutet Teilhabe am einmaligen Opfer Christi, von dem her die Gläubigen die 
Liebe empfangen, die sie selbst durch Taten der Liebe – auf Gott ausgerichtet – 
im eigenen Leben umsetzen sollen.

Inspiration für die heutige Zeit?

Die hier ausgewählten Aspekte der eucharistischen Spiritualität Augustins sollen 
aufzeigen, dass ein Blick in die Werke des Kirchenvaters (und anderer Kirchenvä­
ter) trotz des historischen Abstands lohnt, und zwar auch dort, wo es um schein­
bar moderne Fragen geht, wie diejenige nach dem gelingenden Zueinander von 
gemeinschaftlicher Feier der Liturgie und persönlicher Spiritualität. Der Gefahr, 
eigene Antworten oder eigene Perspektiven in die Werke der altkirchlichen Au­
toren hineinzulesen, ist mit einer kritischen und historisch kontextualisierten 
Lektüre zu begegnen. Nicht auf alle Fragen lassen sich hinreichend befriedigen­
de Antworten finden; manches bleibt bei Augustinus vage oder unbestimmt, da 
er sich nicht im neuzeitlichen Sinne systematisch zur Eucharistie äußert. 

Nur knapp angedeutet wurde die insbesondere angesichts heutiger litur­
gischer Feierpraxis und persönlicher Gebetspraxis in Erinnerung zu rufende 
eschatologische Dimension christlicher Existenz. Gegen eine Neigung zum 
Selbstreferentiellen, gerade auch in gottesdienstlichen Vollzügen und im per­
sönlichen Gebet, steht der Gedanke, dass Taufe und Eucharistie den Menschen 
auf die geistliche Heilswirklichkeit ausrichten und ihm bereits Anteil verleihen 
an den geistlichen Gütern (Liebe, Wahrheit, Gerechtigkeit), die ihn erst in der 
Ewigkeit mit der Anschauung Gottes in Fülle erwarten. Im Sinne der Pilgerschaft 
hat das christliche Leben einen eschatologischen Charakter; die Eucharistie ist 
ein Heilszeichen (sacramentum) auf diesem Weg, durch das die Gläubigen Anteil 
erhalten an den ewigen Gütern, bis die Vollendung in Gott erreicht sein wird. 
Die Spannung zu bewahren zwischen dem „Bereits“ der erhaltenen Gnaden, 
dem Anteilerhalten an der Liebe und Gnade Gottes, und dem „Noch nicht“ der 

265

Eucharistie bei Augustinus



vollendeten Fülle und dem ewigen Frieden (in pace) verlangt die stete Aufmerk­
samkeit im geistlichen Leben, es sich im irdischen Leben nicht allzu gemütlich 
einzurichten. 

Bedeutsam scheint zudem, dass Augustinus die Kirche als „Gemeinschaft 
der Liebe im Werden“ versteht – in dem Maße, wie der einzelne sich bemüht, in 
dieser Liebe zu bleiben, wird auch die Kirche immer mehr zu einer Gemeinschaft 
der Liebe erbaut. Die Kirche als Ganzes soll immer mehr lernen, Gott liebend an­
zuhangen, sich ihm in Taten der Liebe, die aus einer inneren Haltung entsprin­
gen, darzubringen, und somit der Vollendung entgegenzugehen. 

266

Junge Theologie


