Eucharistie bei Augustinus

Thomas Fries | Lausanne

geb. 1981, Dr. des. theol.,
Seelsorger, Ubersetzer

thomas@t-fries.ch

Eucharistische Spiritualitat bei Augustinus

Impulse fiir die zeitgendssische Praxis

Eucharistische Spiritualitdt! wird rasch mit der Verehrung des eucharistischen
Brotes, der Hostie, aulerhalb der Eucharistiefeier assoziiert, die in einer (oftmals
glildenen, barocken) Monstranz auf dem Altar prasentiert wird. Diese seit dem
Hochmittelalter tibliche Art der eucharistischen Verehrung Christi hat ihren fes-
ten Platz im spirituellen Schatz der Kirche und erfreut sich bis in die Gegenwart
hinein grofier Beliebtheit.? Die Anbetung als Pflege der personlichen Christusbe-
ziehung macht jedoch nur einen Aspekt eucharistischer Spiritualitit aus; sie darf
nicht losgelost werden von der Dynamik der gemeinschaftlichen Feier und dem
Empfang der Eucharistie, der eine individuelle wie auch ekklesiale Tragweite hat.
Der nordafrikanische Kirchenvater Augustinus von Hippo kann als Gewahrs-
mann fiir eine eucharistische Spiritualitdt gelten, die aus der geistlichen Dyna-
mik der Teilnahme an der Eucharistiefeier erwdchst und sowohl dem individu-
ellen wie auch dem sozialen und ekklesialen Aspekt christlicher Spiritualitat
Rechnung trdgt. Seine eucharistische Spiritualitdt vermag der gegenwdrtigen
Suche nach dem gelingenden Zueinander von Liturgie und personlicher Spiri-
tualitdt wichtige Impulse zu geben. Anhand von vier Aspekten zur Eucharistie
mochte der folgende Artikel herausstellen, welche Impulse fiir eine zeitgemafle

1 Die Abgrenzung zw. ,eucharistischer Frommigkeit“ und ,eucharistischer Spiritualitdt” ist mehr als
nur eine Frage der sprachl. Konventionen: Beim Begriff ,,eucharistische Frommigkeit“ schwingt be-
griffsgeschichtlich die Konnotation der ,Individualbeziehung“ zwischen dem/der Glaubigen und
dem ,eucharistischen Christus“ mit, wogegen - so mein Pladoyer - ,,eucharistische Spiritualitat” uni-
verseller und existentieller zu verstehen ist: Sie griindet wie jede Form christl. Spiritualitdti.d. Geist-
begabung der Glaubigen durch die Taufe; sie ist eine Form ,liturgischer Spiritualitit und umfasst die
mit der Teilnahme an der Eucharistiefeier erwachsende geistl. Lebensorientierung/-gestaltung.

2 Zunennen waren hier, neben dem traditionellen Fronleichnamsfest oder eucharistischen Andach-
ten die eucharistische Anbetung als fester Bestandteil des geistlichen Lebensrhythmus in neuen
geistlichen Gemeinschaften oder aber auch in 6ffentlichkeitswirksamen Veranstaltungen wie dem
»Night-Fever“ oder verschiedenen Jugendevents.

261



Junge Theologie

eucharistische Spiritualitét sich aus der aufmerksamen Analyse der Werke Au-
gustins ergeben konnen. Nicht unbeachtet darf dabei bleiben, dass es immer
wieder Versuche gegeben hat, frithe Spuren der eucharistischen Anbetung bei
Augustinus aufzufinden. In jiingerer Zeit hat Marianne Schlosser in einem Arti-
kel tiber die Theologie der eucharistischen Anbetung u.a. auf Augustinus hinge-
wiesen.? Dabei stiitzt sie sich auf enarratio in psalmum 98,9, wo sie erste Spuren
einer Verehrung des eucharistischen Brotes findet. Eine plausible Interpretation
dieser Stelle, in der Augustinus einmalig den Bezug zwischen der adoratio und
der Eucharistie herstellt, darf in der Tat von einer Verneigung (prostratio) vor
dem ,Fleisch Christi“ ausgehen. Offen bleiben muss jedoch, wann und in wel-
cher Form eine solche Verneigung stattgefunden hat. Dariiberhinaus ist Augus-
tins eucharistische Spiritualitdt aber weitaus reichhaltiger und auch in anderen
Aspekten fiir die heutige Zeit bedeutsam. So, wie sie sich insbesondere in seinen
Predigten wiederspiegelt, hat sie einen starken eschatologischen Charakter, ba-
siert grundlegend auf seiner Anthropologie und ist nicht zu trennen von der
Ekklesiologie Augustins.

Die Eucharistie als geistliche Speise

Wenn das II. Vatikanische Konzil davon spricht, dass die Heilige Schrift in glei-
cher Weise verehrt wird wie der Herrenleib (Dei verbum 21), so kann sich diese
Aussage auf den bedeutendsten Kirchenvater des lateinischen Westens stiitzen.
Aufgrund der stark christologischen Orientierung seiner Spiritualitdt und der
Bedeutung, die er dem Johannesprolog beimisst (,,Das Wort ist Fleisch gewor-
den*), ist fiir Augustinus Christus als Wort Gottes (uerbum dei) zu Gott erhdht
die geistliche Speise der Engel, die sich ohne die Notwendigkeit von Zeichen
(oder Sprache) daraus ndhren. Christus ist auch die geistliche Speise der Men-
schen, die jedoch seit dem Stindenfall der Zeichen bediirfen: Im Wort Gottes,
das in der Schrift gelesen oder in der Liturgie verkiindet wird, wie auch im sacra-
mentum (als Heilszeichen) der Eucharistie reicht Christus sich gleichermafien
den Gldubigen zur Speise dar, als geistliche Speise, d.h. Nahrung fiir die Seele der
Gldubigen, deren Leben nach dem Siindenfall einer Pilgerschaft zum ewigen Va-
terland bei Gott oder einem Weg durch die Wiiste gleicht, auf dem der Mensch
der Starkung bedarf. Ausdriicklicher noch als bei der Rede von der geistlichen
Speise wird in Zusammenhang mit der Rede von der Eucharistie als Medizin
deutlich, was der Empfang der Eucharistie im Gldubigen bewirkt: Christus starkt
und heilt die Glaubigen durch den Empfang der Eucharistie; eine Thematik von
bleibender Relevanz.

3 Vgl. M. Schlosser, In dem Glauben, der Augen verleiht. Zur Theologie der eucharistischen Anbetung, in:
GuL 86 (2013), 376.

262



Eucharistie bei Augustinus

Die Eucharistie als medicina cotidiana

Nicht wenige christliche Autoren der Antike und Spétantike sprechen von Chris-
tus als Arzt (Christus medicus), der die Seele der Menschen zu heilen vermag. Fiir
Augustinus ist Christus Arzt und Medizin zugleich. Die Eucharistie ist die téagliche
Medizin, derer die Gldubigen auf ihrer irdischen Pilgerschaft bediirfen, um in

der Gnade und Nidhe Gottes zu wachsen. Fiir Augustinus bedeutet das soviel wie
gestdrkt zu werden gegen die seelische Neigung zur Stinde (concupiscentia carnis).
Die Taufe tilgt die Erbsiinde; die in der Eucharistie vermittelte Gnade lindert die
Folgen der Erbsiinde.

Augustins Anthropologie, die sich stark zwischen den Polen Stinde und Gnade
bewegt, mag ihre (mitunter biographisch bedingte) theologische Schlagseite ha-
ben, die heutigem Verstdndnis schwer zugdnglich erscheint: Gottes Gnade wird
bei Augustinus umso bedeutsamer dargestellt, je vehementer er die Belastung der
Menschheit durch die Stinde betont. Augustinus bleibt jedoch nicht bei den Stin-
den des Einzelnen stehen. Er hat stets die gesamte Heilsgeschichte im Blick: Wenn
der Siindenfall des Menschen, aus Ungehorsam und Hochmut begangen, fiir die-
sen Krankheit und Tod bedeuten, so wird durch die demiitige Tat der Menschwer-
dung Christi - als bedeutendes Heilszeichen (magnum sacramentum) - die Stinde
aufgehoben. Die Teilnahme an der Eucharistiefeier, die auch den Empfang der Eu-
charistie einschlie3t, bedeutet Teilhabe (participatio) an der Heilswirklichkeit und
damit Heilung von den Siindenfolgen, die trotz der einmaligen Heilstaten Christi
weiterhin bestehen.

Die Rede von der Eucharistie als Medizin und der heilswitksamen Christusbe-
gegnung darin hat bleibende Relevanz; die medizinische Heilsmetaphorik hat
nichts an Aktualitdt eingebiif3t. Wenn gemaf} Augustinus die Stinde den leiblichen
wie auch seelischen Tod zur Folge hat, geschieht durch die Taufe die grundlegende
Heilung (Befreiung von der Erkrankung der Seele und vom Tod) und Neuausrich-
tung auf Gott, die durch den Empfang der Eucharistie gestdrkt wird.

Ekklesiale Implikationen des Eucharistieempfangs

Die Eucharistie ist fiir Augustinus nicht nur geistliche Speise oder Medizin, son-
dern sie ist das ,,Brot der Einheit“ und das ,,Band der Liebe“ (panis concordiae, uin-
culum caritatis). ,Einheit” und geistliches ,,Band“ formieren sich durch die Liebe
Gottes (caritas); durch den Empfang der Eucharistie wird die Liebe vermittelt und
der einzelne Glaubige wird durch sie in die Gemeinschaft der Kirche eingefiigt.
Ganzin dieser Linie steht Augustins Aussage aus sermo 227: ,Seid, was ihr seht,
und empfangt, was ihr seid“; den Gldubigen ist es aufgetragen, selbst immer mehr
zu verwirklichen, was ihnen auf dem Altar vor Augen steht, ndmlich die Euchari-
stie als Leib Christi, die das Heilszeichen (sacramentum) der Kirche als Leib Christi

263



Junge Theologie

ist, bestehend aus Christus als Haupt und den Gldubigen als Glieder des Leibes,
verbunden in der caritas. In der Liebe zu bleiben und Liebe zu leben ist fiir Augu-
stinus demnach die zentrale ethische Implikation, die mit dem Eucharistieemp-
fang einhergeht. Zugleich ist die gelebte Liebe Voraussetzung fiir den Eucharis-
tieempfang im Sinne eines tugendhaften Lebens, das wesentlich in der Demut
und der Liebe griindet. Augustinus verweist im Zusammenhang mit dem (wiir-
digen) Eucharistieempfang immer wieder auf das Unterlassen von Siinden und
das Vollbringen von Werken der Barmherzigkeit. Die Aufnahme von Fremden ist
ebenso Christusbegegnung wie der Empfang der Eucharistie. Er verdeutlicht dies
mehrmals anhand der lukanischen Emmauserzdhlung: Gleich wie die Jiinger auf
dem Weg nach Emmaus den ihnen fremd erscheinenden Jesus beim Brechen des
Brotes erkennen, gilt es, Christus sowohl beim Brechen des Brotes als auch in den
Fremden zu erkennen. Darin liegt eine missionarische Dimension der eucharis-
tischen Spiritualitidt verborgen: Mit dem Eucharistieempfang geht demnach der
Auftrag einher, im eigenen Leben umzusetzen, was die Gldubigen in der Eucha-
ristie empfangen. Kirche-Sein in vollendeter Gestalt, also in der Fiille der Liebe,
ist fiir Augustinus ein Prozess des gemeinsamen Voranschreitens in der Liebe,

die die Gldaubigen einander wie auch den Menschen in Not weiterschenken. Die
deutlichere Betonung des Zusammenhangs zwischen Eucharistieempfang, Taten
der Liebe und Barmherzigkeit, eingebunden in die Verwirklichung der Einheit
der Kirche in der Liebe (unitas et caritas), wére ein wichtiger spiritueller Impuls
fiir die Gegenwart, der zudem durch das II. Vatikanische Konzil gestiitzt wird.*

Die Selbstdarbringung der Glaubigen in der Eucharistiefeier

Auf die Perspektive der Eucharistie als Opfer (sacrificium) kommt Augustinus
insbesondere in De ciuitate dei zu sprechen. In der Eucharistie, so Augustinus,
wird den Gldubigen vor Augen gestellt, was es bedeutet, sich selbst, eingebunden
in die Gemeinschaft der Kirche, Gott darzubringen.® Verbunden mit dem Opfer
Christi, der sich aus Liebe zu Gott und den Menschen am Kreuz dargebracht hat,
werden die Glaubigen in der Eucharistie in sacramento verbunden mit der Hinga-
be Christi an Gott. Dies weist auf eine hochgradig spiritualisierte Auffassung des
christlichen Opfers bei Augustinus hin; er grenzt dieses ab gegeniiber den (mate-
riellen) Kultvorstellungen seiner Zeit und sieht den Kern der christlichen Gottes-
verehrung im liebenden Gottanhangen. Jede gute Tat, die in Ubereinstimmung

4 Zudenken ist auf ekklesiologischer Ebene an Aussagen aus Lumen gentium oder Unitatis redintegra-
tio; auf der individuellen Ebene der ,Taten der Liebe“ sind zahlreiche Beispiele von Heiligen (Sel.
Teresa von Kalkutta) wie auch die verschiedenen Impulse v. a. lateinamerikanischer Theologen in
Erinnerung zu rufen, die im Laufe des 20. Jhs. auf den Zusammenhang zwischen der ,,Option fiir die
Armen*, den Einsatz fiir soziale Gerechtigkeit und die Eucharistie verwiesen haben, wie es etwa beim
Seligen Oscar Romero der Fall ist.

5 Vgl.ciu. 10,6.

264



Eucharistie bei Augustinus

mit dem Willen Gottes steht und somit auf diesen ausgerichtet ist, ist fiir ihn ein
Opfer im christlichen Sinne.® Letztlich ist damit das seit der Taufe geisterfiillte
Herz (cor) Ort der wahren Gottesverehrung.

Der Blick auf die augustinische Rede vom christlichen Opfer in seiner univer-
salen und spirituellen Tragweite kann hinsichtlich der in den vergangenen Jahr-
zehnten in Ungnade gefallene Rede von der Eucharistie als Opfer zu einem Um-
denken beitragen: Auszugehen ist von der Weggemeinschaft der Glaubigen in
der Liebe; sie sind mit Gott und dem Néachsten in Liebe und durch Taten der Lie-
be verbunden und verwirklichen diese ,,Gemeinschaft der Liebe“ in dem Maf3e,
wie sie dem Auftrag des , In-der-Liebe-Bleibens“ verwirklichen. Die Eucharistie
bedeutet Teilhabe am einmaligen Opfer Christi, von dem her die Glaubigen die
Liebe empfangen, die sie selbst durch Taten der Liebe - auf Gott ausgerichtet -
im eigenen Leben umsetzen sollen.

Inspiration fur die heutige Zeit?

Die hier ausgewahlten Aspekte der eucharistischen Spiritualitdt Augustins sollen
aufzeigen, dass ein Blick in die Werke des Kirchenvaters (und anderer Kirchenva-
ter) trotz des historischen Abstands lohnt, und zwar auch dort, wo es um schein-
bar moderne Fragen geht, wie diejenige nach dem gelingenden Zueinander von
gemeinschaftlicher Feier der Liturgie und personlicher Spiritualitdt. Der Gefahr,
eigene Antworten oder eigene Perspektiven in die Werke der altkirchlichen Au-
toren hineinzulesen, ist mit einer kritischen und historisch kontextualisierten
Lektiire zu begegnen. Nicht auf alle Fragen lassen sich hinreichend befriedigen-
de Antworten finden; manches bleibt bei Augustinus vage oder unbestimmt, da
er sich nicht im neuzeitlichen Sinne systematisch zur Eucharistie duf3ert.

Nur knapp angedeutet wurde die insbesondere angesichts heutiger litur-
gischer Feierpraxis und personlicher Gebetspraxis in Erinnerung zu rufende
eschatologische Dimension christlicher Existenz. Gegen eine Neigung zum
Selbstreferentiellen, gerade auch in gottesdienstlichen Vollziigen und im per-
sonlichen Gebet, steht der Gedanke, dass Taufe und Eucharistie den Menschen
auf die geistliche Heilswirklichkeit ausrichten und ihm bereits Anteil verleihen
an den geistlichen Giitern (Liebe, Wahrheit, Gerechtigkeit), die ihn erst in der
Ewigkeit mit der Anschauung Gottes in Fiille erwarten. Im Sinne der Pilgerschaft
hat das christliche Leben einen eschatologischen Charakter; die Eucharistie ist
ein Heilszeichen (sacramentum) auf diesem Weg, durch das die Glaubigen Anteil
erhalten an den ewigen Giitern, bis die Vollendung in Gott erreicht sein wird.
Die Spannung zu bewahren zwischen dem ,,Bereits“ der erhaltenen Gnaden,
dem Anteilerhalten an der Liebe und Gnade Gottes, und dem ,Noch nicht“ der

6 Vgl. ciu. 10,6.

265



Junge Theologie

vollendeten Fiille und dem ewigen Frieden (in pace) verlangt die stete Aufmerk-
samkeit im geistlichen Leben, es sich im irdischen Leben nicht allzu gemiitlich
einzurichten.

Bedeutsam scheint zudem, dass Augustinus die Kirche als ,,Gemeinschaft
der Liebe im Werden“ versteht - in dem Mafle, wie der einzelne sich bemiiht, in
dieser Liebe zu bleiben, wird auch die Kirche immer mehr zu einer Gemeinschaft
der Liebe erbaut. Die Kirche als Ganzes soll immer mehr lernen, Gott liebend an-
zuhangen, sich ihm in Taten der Liebe, die aus einer inneren Haltung entsprin-
gen, darzubringen, und somit der Vollendung entgegenzugehen.

266



