Paul Ricceur

Franz Prammer | Wien

geb. 1950, verheiratet, 2 Kinder, Dozent in Pension
der KPH Wien/Krems und des Philosophischen
Instituts der Universitit Wien

franzprammer@gmx.at

Philosoph und Christ

Zum 10. Todestag Paul Ricceurs

Am 20. Mai 2015 jdhrte sich zum zehnten Mal der Todestag Paul Ricoeurs. Er war
eine der herausragenden philosophischen Gestalten des 20. Jhs. Seine Philoso-
phie ist geprdgt von der auf R. Descartes zuriickgehenden Tradition der franzo-
sischen Reflexionsphilosophie, von der Phinomenologie E. Husserls und dem
hermeneutischen Denken M. Heideggers und H.-G. Gadamers. Entscheidende
Anstofie verdankt sie auch dem Gesprdach mit der angelsachsischen analytischen
Philosophie. Der breit gespannte Themenbogen seines umfangreichen (Euvres
lasst sich schwer um einen einzigen Leitbegriff gruppieren. Am ehesten sind seine
Werke als Beitrdage zu einer philosophischen Anthropologie zu charakterisieren.

Ein Philosoph der Conditio humana

»Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst?“ heif3t es in Psalm 8. Diese Frage
treibt auch Paul Ricceur um, genau genommen die Frage nach dem menschlichen
Selbst, an das er sich heranzutasten versucht: ,Wer spricht? Wer handelt? Wer
erzdhlt sich? Wer ist verantwortlich?“! Der Mensch als homo capax, als , fahiger“
Mensch?, ist sein Thema - befdhigt zu sprechen, zu handeln, befahigt dazu, seine
Geschichte zu erzdhlen und so personale Identitédt zu konstituieren, befdahigt,
nach dem ,,,gute[n] Leben‘ mit Anderen und fiir sie in gerechten Institutionen“?

1 P.Ricceur, Das Selbst als ein Anderer. Aus dem Franzésischen von J. Greisch in Zusammenarbeit mit T.
Bedorfund B. Schaaff. Miinchen 1996, 359.

2 J. Greisch, Fehlbarkeit und Fihigkeit. Die philosophische Anthropologie Paul Ricceurs. Berlin 2009; ders.,
Vom Gliick des Erinnerns zur Schwierigkeit des Vergebens. Drei Grundgestalten der Verséhnung im Hori-
zont einer Anthropologie der Fihigkeit, in: S. Orth / P. Reifenberg (Hrsg.), Facettenreiche Anthropologie.
Paul Ricceurs Reflexionen auf den Menschen. Freiburg i.Br. - Miinchen 2004, 91-114.

3 P.Riceeur, Das Selbst als ein Anderer, 210 [s. Anm. 1].

279



Reflexion

zu suchen, befdhigt, sich dem Anspruch des moralischen Gesetzes zu stellen.
Weitere Leitfragen lieflen sich hinzufiigen: Wer erinnert sich? Wer leistet , Trau-
erarbeit“?* Wer bedarf der Anerkennung durch den anderen, um er selbst sein zu
kdonnen?’ Zu diesem Selbst gibt es keinen direkten Zugang. Blof3e Introspektion
geniigt nicht. Es bedarf eines Umweges. Der Umweg fiihrt {iber die Zeichen, die der
Existenzakt in der Welt setzt, tiber die Spuren, die er hinterldsst. Nur im Spiegel der
Objekte, Werke und Handlungen, in denen das Selbst sich entdufiert, vermag das
Selbst sich selbst zu sehen.

Das Symbol gibt zu denken

Schon frith hatte Ricoeur davon gesprochen, dass die Philosophie nicht von einem
absoluten - und leeren - Nullpunkt heraus anzuheben habe, sondern von der Fiille
der Sprache ausgehend denken solle. ,,Das Symbol gibt zu denken“® war fiir viele
Jahre ein Mantra der Philosophie Ricceurs. Das Symbol gibt - und es gibt zu denken.
Die Philosophie hat mit den ihr eigenen Ressourcen - dem Begriff - zu bedenken,
was die Welt der Symbole (auch die biblischen) ihr zu denken gibt. Es kommt fiir
sie nicht darauf an, in Symbolen, sondern von den Symbolen aus zu denken.”
Dieses ,,Denken von den Symbolen aus“ wirft freilich Fragen auf: Ist das Symbol
gleichsam nur ein Sprungbrett, von dem aus sich der/die Philosoph(in) in seinen/
ihren eigentlichen Bereich, den des begrifflichen Denkens, katapultieren lésst,
also ein Ausgangspunkt, den er/sie dann fiir immer zuriickldsst? Zum anderen:
Das Sinnpotential der Symbole ist nicht einfach unmittelbar zugidnglich. Symbole
bediirfen der Interpretation, sollen sie ihren Sinn freigeben. Und die Interpretation
muss geleitet sein von einer Hermeneutik (Theorie der Interpretation). Diese soll ge-
wahrleisten, dass die ars interpretandi nicht in die Willkiir abgleitet. Allerdings gibt
es nicht nur eine Hermeneutik, sondern verschiedene hermeneutische Schulen, die
nicht nur miteinander rivalisieren, sondern einander auszuschlieffen scheinen.

Der Konflikt der Interpretationen

Die hermeneutischen Schulen der Religionsphdnomenologie oder der Exegese
versuchen, die (religiosen) Symbole als Zeichen der Transzendenz zu lesen, als Zei-
chen einer Wirklichkeit, die den Menschen tibersteigt und zugleich seiner Existenz
Halt und Sinn gibt. Ihnen gegeniiber stehen jene hermeneutischen Richtungen,

4 P. Riceceur, Geddchtnis Geschichte Vergessen. Aus dem Franzdsischen von Hans-Dieter Gondek, Heinz Ja-
tho und Hans Sedlaczek. Miinchen 2004.

5 Ders., Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. Aus dem Franzdsischen von
Ulrike Bokelmann und Barbara Heber-Schdrer. Frankfurt a.M. 2006.

6 Vgl. ders., Symbolik des Bisen. Phdnomenologie der Schuld II. Freiburgi.Br. - Miinchen 1971, 395-406.

7 Ebd., 403 [s. Anm. 6]. Zu Ricceurs ,,Hermeneutik des Symbols“ vgl. F. Prammer, Die philosophische Her-
meneutik Paul Ricceurs in ihrer Bedeutung fiir eine theologische Sprachtheorie. Innsbruck 1988, 56-70.

280



Paul Ricceur

fiir die das Bewusstsein primadr ,,falsches Bewusstsein“ ist. Sie argwohnen, dass in
den Symbolen nicht so sehr ein ,Sinnreichtum®, eine ,Fiille“ zu finden ist, son-
dern dass sie Ergebnis eines - unbewussten - Prozesses der Verschleierung und der
Verdrangung sind. Fiir Marx, Nietzsche und Freud, die drei grof3en , Meister des
Verdachts“®, gilt es, das Bewusstsein und die Symbole, in denen es sich wieder-
findet, zu demaskieren. Nicht hehre Ideale und schon gar nicht Transzendenz (in
welcher Form auch immer) verbergen sich in den Symbolen, sondern ungerechte
Herrschaftssysteme stiitzende Ideologien, der als selbstlose Liebe maskierte ,Wille
zur Macht, oder verdrdangte aggressive oder sexuelle Wiinsche.

Wie ist dieser ,,Konflikt der Interpretationen® zu 16sen? Nach Ricoeur ist dies
nicht einfach dadurch moglich, dass man fiir eine und gegen die anderen herme-
neutischen Schulen Partei ergreift. Vielmehr sind die relative Berechtigung und
Giiltigkeit, aber auch die Grenzen jedes hermeneutischen Zuganges aufzuzeigen.
Symbolinterpretation ist somit immer auch Symbolkritik.

Konnen die interpretierten und der Kritik unterzogenen Symbole, von denen
aus der/die Philosoph(in) denkt, erneut Gegenstand eines ,Horens“, einer ,,Be-
reitschaft, sich belehren zu lassen“ werden? Unwiederbringlich verloren ist fiir
Ricceur jedenfalls die Unmittelbarkeit des Glaubens, das fraglose Eingebettet-Sein
in eine Symbolwelt, die ,erste Naivitat“?. Diese ist nach der Aufklirung und nach
den Meistern des Verdachts keine Option mehr. Ein Motiv B. Pascals aufgreifend,
»wettet” Ricoeur darauf, dass eine zweite Naivitdt, ein Glauben jenseits der Kritik,
moglich ist.’? Aber ldsst sich eine solche ,,zweite Naivitdat“ nicht nur denken, son-
dern auch leben? Hat der Mensch Ricoeur diese Hoffnung auf eine ,,zweite Naivi-
tat“ - das ,Leitmotiv seines Denkens“!! - in seinem Leben, in seiner Spiritualitat,
umgesetzt? Als Vorbereitung einer Antwort auf diese Frage soll zunédchst ein Blick
auf das Verhiltnis von Philosophie und Theologie bei Ricoeur geworfen werden.
Dabei zeigt sich, dass der Philosoph (und wohl auch Christ) Ricceur weniger an der
(systematischen) Theologie als an der Bibel und an der Exegese interessiert ist.

Philosophie und Theologie

Ricceur hat sich zeit seines Lebens von christlichen Theolog(inn)en - meist pro-
testantischer Prigung - inspirieren lassen. Seine bevorzugten Gespriachspartner
waren Exeget(inn)en und biblische Theolog(inn)en. Der systematischen Theologie
gegeniiber verhielt er sich weitgehend reserviert. Die biblische Offenbarung im Me-

8 P. Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud. Frankfurt a.M. 1974, 47.

9 Ders., Symbolik des Bosen, 399 [s. Anm. 6].

10 Ebd., 403 [s. Anm. 6]. Eine griindliche Untersuchung des Begriffs ,,Zweite Naivitat“ liegt vor bei J. Ne-
gel, Zweite Naivitit. Begriffsgeschichtliche und systematische Erwdgungen zu einem vielbemiihten, aber
selten verstandenen Konzept, in: ders., Welt als Gabe. Hermeneutische Grenzginge zwischen Theologie
und Phdnomenologie. Miinster 2013, 259-288.

11 J. Grondin, Paul Ricceur. Paris 2013, 35.

281



Reflexion

dium des Begriffs zu bedenken, schien ihm problematisch. Der/Die Philosoph(in)
habe von der Theologie deswegen nicht viel (bzw. nichts Gutes) zu erwarten, weil
diese mit demselben Instrumentarium arbeite wie der/die Philosoph(in) selber,
namlich mit den Ressourcen des Denkens in Begriffen.!? Und dieses sei eben die
ureigene Doméne der Philosophie, wahrend die Theologie durch ihre notwendige
Riickgebundenheit an die biblischen Quellen notgedrungen immer nur ein ,,ge-
mischter” Diskurs von spekulativen Begriffen und der metaphorisch-poetischen
Sprache der Bibel sein konne. Ricceur hilt sich lieber an die Bibel. Die Vielfalt der
biblischen Sprachformen fasziniert ihn. Er sieht eine ,,Polyphonie“'® biblischer
Sprache. Ihre Funktion ist im Wesentlichen eine poetische: sie ist ,,offenbart, weil
und insofern sie - wie jede dichterische Rede - ,offenbarend“' ist. Aspekte des
Menschen und der Wirklichkeit, deren Artikulation anderen Formen der Rede (der
alltaglichen, der wissenschaftlichen) verschlossen bleiben, werden durch die poe-
tische Rede ,,enthiillt“ - und in diesem Sinn , offenbart“.

Philosoph und Christ — aber kein ,christlicher Philosoph*

Ricoeur weif3, dass sich sein Christsein in gewissem Sinn dem , Zufall“ verdankt:
dem Hineingeboren-Sein in eine bestimmte Zeit und in eine bestimmte kulturelle
Umgebung. Aber es ist ein ,,Zufall, der sich durch eine fortwdhrende Wahl in ein
Schicksal verwandelt“!*. Gegen den Vorwurf, seine Philosophie sei letztlich eine
,Krypto-Theologie, also eine als Philosophie , verkleidete“ Theologie, hat Ricceur
sich entschieden verwahrt.'® Die Etikettierung als ,,christlicher Philosoph“ weist

er zuriick: ,,Ich bin kein christlicher Philosoph, wie ein durchaus auch abfélliges,
wenn nicht sogar diskriminierendes Geriicht behauptet. Ich bin schlicht ein Philo-
soph, sogar einer ohne Absolutes, besorgt um die philosophische Anthropologie,
der er sich verschrieben und gewidmet hat.“!” Er versteht sich als ,,Christ, der sich

12 P. Ricoeur, Hermeneutik der Idee der Offenbarung, in: ders., An den Grenzen der Hermeneutik. Philoso-
phische Reflexionen iiber die Religion. Herausgegeben, ibersetzt und mit einem Nachwort versehen
von V. Hoffmann. Freiburg i.Br. - Miinchen 2008, 41-83, hier: 42.

13 Ders., Gott nennen, in: ders., Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsdtze (1970-1999). Ubersetzt
und herausgegeben von P. Welsen. Hamburg 2005, 153-182, hier: 163.

14 Vgl. ders., Hermeneutik der Idee der Offenbarung, 66-70 [s. Anm. 12]. Die Formel ,,révélée en tant que
révélant“ (,,offenbart insofern offenbarend®) findet sich schon in Symbolik des Bosen, 351 [s. Anm.

6]. Fur viele Christ(inn)en ist die Bibel allerdings mehr als nur der ,,Great Code“ (N. Frye) poetischer
Existenzerhellung. V. Hoffmann weist in diesem Zusammenhang auf die ,theologische Unterbe-
stimmtheit“ von Ricceurs Offenbarungsbegriff hin; vgl. V. Hoffmann, Offenbarung denken? Paul
Riceeurs Begriff des Zeugnisses, in: S. Orth / P. Reifenberg (Hrsg.), Poetik des Glaubens. Paul Ricceur und
die Theologie. Freiburg i.Br. - Miinchen 2009, 67-87, bes. 73-76.

15 P.Riceceur, Lebendig bis in den Tod. Fragmente aus dem Nachlass. Franzdsisch - Deutsch. Mit einem
Vorwort von O. Abel und einem Nachwort von C. Goldenstein. Ubersetzt und herausgegeben von A.
Chucholowski, Hamburg 2011, 87; ders., Kritik und Glaube. Gesprich mit Francois Azouvi und Marc de
Launay, Freiburg i.Br. - Miinchen 2009, 198f.

16 Ders., Das Selbst als ein Anderer, 36 [s. Anm. 1].

17 Ders., Lebendig bis in den Tod, 99 [s. Anm. 15].

282



Paul Ricceur

in der Philosophie ausdriickt, so wie Rembrandt schlicht ein Maler war und ander-
erseits ein Christ, der sich in der Malerei ausdriickte, oder Bach schlicht ein Musi-
ker und ein Christ, der seinen Ausdruck in der Musik fand“!8. , Philosophierender
Christ“ - das ist seine Formel fiir diese ,,schizoide Situation, die ihre Eigendynamik,
ihre Leiden und ihre kleinen Gliicksmomente hat“?.

Aspekte der Spiritualitat Paul Ricceurs

Die in Lebendig bis in den Tod. Fragmente aus dem Nachlass gesammelten Texte,?°
aber auch die unter dem Titel Kritik und Glaube erschienenen Gesprache Ricceurs
mit F. Azouvi und M. de Launay?! lassen behutsam Riickschliisse auf die gelebte
Spiritualitdt Ricoeurs zu. Auch der Ricoeur-Biographie von F. Dosse?? lassen sich
Hinweise entnehmen. Wir lassen uns dabei von drei Stichworten leiten.

Gnade

Das Wort ,,Gnade“ kommt in Ricceurs Werk hdufiger vor, jedoch nicht immer mit
einer explizit theologischen Konnotation. Ein Text ist hier besonders hervorzuhe-
ben: jener ,wunderbare Satz“**, mit dem G. Bernanos das Tagebuch eines Landpfar-
rers enden lasst und den Ricoeur mehrfach zitierte: ,Es ist leichter als man glaubt,
sich zu hassen. Die Gnade besteht darin, sich selbst zu vergessen. Aber wenn jeder
Stolz in uns abgestorben wire, bestiinde die Gnade aller Gnaden darin, sich selbst
demiitig zu lieben, so wie jedes beliebige der leidenden Glieder Jesu Christi.“*

Er spricht von der ,,bleibenden Faszination“*® dieses Satzes, und davon, dass er die-
ses Zitat ,,auch fiir sich selbst iibernehmen“?® kann. Allerdings kommt Ricoeur auf
den (oft unerkannten) Selbsthass und auf die diesem korrespondierende ,,Gnade
aller Gnaden“, namlich sich selbst lieben zu kdnnen, explizit kaum zu sprechen.
Hingegen spielt die ,,Gnade, sich selbst zu vergessen in den personlichen Reflexio-
nen der letzten Lebensjahre eine wichtige Rolle.

Abgeschiedenheit

Stellt der Philosoph Ricceur das ,,handelnde und leidende Selbst“ in den Mittel-
punkt, so will sich der Christ Ricceur die ,,Abgeschiedenheit” (détachement) von
Meister Eckhart zu eigen machen und sich ,gemeinsam mit ihm in die Tradition

18 Ebd. [s. Anm. 15].

19 Ebd. [s. Anm. 15].

20 Siehe [s. Anm. 15].

21 Siehe [s. Anm. 15].

22 F. Dosse F., Paul Ricceur. Les sens d’une vie (1913-2005). Edition revue et augmentée. Paris 2008.

23 P. Ricceur, Eine intellektuelle Autobiographie, in: ders., Vom Text zur Person, 3-78, hier: 73 [s. Anm. 13].
24 Ich folge hier der in Kritik und Glaube, 221, angefiihrten Ubersetzung [s. Anm. 15].

25 Ebd. [s. Anm. 15].

26 Ebd., 221 [s. Anm. 15].

27 Ebd., 212 [s. Anm. 15].

283



Reflexion

der flimischen Mystik einschreiben“.?” Dazu schreibt er: , Alles, was ich tiber das
Selbst und die Alteritdt im Selbst zu sagen versucht habe, wiirde ich weiterhin auf
einer philosophischen Ebene verteidigen; aber in einem religiosen Zusammenhang
wiirde ich vielleicht verlangen, dass Selbst aufzugeben.“ [Herv. FP]?

In diesem Zusammenhang meditiert Ricceur die Bibelstelle ,,Wer sein Leben
retten will, der wird es verlieren.“? Seine Uberlegungen kulminieren in dem Satz:
,Das Vertrauen in die Gnade. Nichts steht mir zu. Ich erwarte nichts fiir mich; ich
verlange nichts; ich habe dem Bitten, dem Fordern entsagt! - Oder versuche zu
entsagen.“3° Und er fahrt fort: ,Ich sage: Gott, mache aus mir, was dir beliebt. Viel-
leicht nichts. Ich akzeptiere, nicht mehr zu sein.“3! Dieses ,Dem-Selbst-Entsagen“
hat bei Ricceur eine spezifische Pointe, ndmlich ,, das Ausklammern der Sorge um
die personliche Auferstehung*.3

Auferstehung

Auf seine Jenseitshoffnung angesprochen, riumt Ricceur ein, dass er nicht auf ein
personliches Weiterleben nach dem Tod hofft, mehr noch, dass eine solche Hoff-
nung fiir ihn im Widerspruch zu der Haltung der vollkommenen?? ,Abgeschieden-
heit“ stehen wiirde, um die er sich - als Christ - bemiiht: ,,Es kommt darauf an, bis
zum Tod lebendig zu sein, indem man die ,Abgeschiedenheit‘ bis zur Trauer iiber
die Sorge um das Weiterleben vorantreibt. Ich sehe hier, wie das Vokabular Meister
Eckharts und das Vokabular Freuds miteinander verschmelzen: ,Abgeschieden-
heit‘ und ,Trauerarbeit‘.“3*

Diese Askese hinsichtlich der Hoffnung auf ein personliches Weiterleben nach
dem Tod iiberrascht, jedenfalls wenn man bedenkt, dass Ricceur wahrend seiner
,philosophischen Lehrjahre“ zum Schiilerkreis von G. Marcel gehorte; dieser hat-
te betont, dass das eigentliche Problem nicht der eigene Tod, sondern der Tod des
Menschen, den man liebt, sei.*® Das eigene Nicht-Sein nach dem Tod lasst sich zur
Not denken (und bejahen?). Das endgiiltige Ausgeloscht-Sein des Menschen, den
man liebt, lasst sich mit der Liebe zu ihm nur sehr schwer zusammen denken. Des-
halb lautet ein viel zitierter Satz Marcels: , Einen Menschen lieben, heifdt sagen: du
wirst nicht sterben®. Es erstaunt, dass Ricoeur auf diese Perspektive hier in keiner

28 Ebd. [s. Anm. 15].

29 Ders., Lebendig bis in den Tod, 62.71-73 [s. Anm. 15].

30 Ebd., 63 [s. Anm. 15]. Schon 30 Jahre zuvor hatte Ricceur Ahnliches gedufert, als er von der ,,Anru-
fung, bei der ich um nichts mehr bitte, sondern nur noch horche* sprach, vgl. Die Interpretation, 564
[s. Anm. 8].

31 Ders., Lebendig bis in den Tod, 63; ders. Kritik und Glaube, 216, dort aber mit dem abschwéachenden
Zusatz: ,In einer Ausdrucksweise, die sehr mystisch bleibt, wiirde ich dies so sagen“[s. Anm 15].

32 Ders., Kritik und Glaube, 212 [s. Anm. 15].

33 Unvollkommen wire eine ,,Abgeschiedenheit“, die an der Hoffnung auf ein personliches Fortleben
nach dem Tod festhalten mochte - vgl. Lebendig bis in den Tod, 63 [s. Anm. 15].

34 Ders., Kritik und Glaube, 212 [s. Anm. 15].

35 Vgl. G. Marcel, Gegenwart und Unsterblichkeit. Ubers. von H.P.M. Schadt. Frankfurt a.M. 1961, 159f.

284



Paul Ricceur

Weise Bezug nimmt. Oder geht es ihm v.a. darum, die christliche Auferstehungs-
hoffnung davor zu bewahren, dass sie zur Idee einer blolen Fortschreibung des
irdischen Lebens - eben eines ,Weiterlebens“ nach dem Tod - degeneriert? Ihm
selber scheint jedenfalls die von der Prozesstheologie (A.N. Whitehead, C. Harts-
horne) vorgeschlagene Formel, dass der Mensch in das Geddchtnis Gottes fiir
immer eingeschrieben und so ,bewahrt“ ist, zu gentigen. Den eingangs zitierten
Vers aus Ps 8 liebt Ricceur in der Ubersetzung ,Was ist der Mensch, dass du ihn im
Gedichtnis behdltst (que tu en garde la mémoire)?“

In einem von C. Goldenstein?® tiberlieferten Brief, den Ricceur einige Wochen
vor seinem Tod an eine Freundin schrieb, spiegelt sich sowohl sein Festhalten an
dem Wort ,,Auferstehung” wie auch seine Weigerung, diese Hoffnung tiber den
Tod hinaus in irgendeiner Weise zu ,imaginieren“, zu bebildern:

,Liebe Marie

in der Stunde des Niedergangs erhebt sich das
Wort Auferstehung. Jenseits der

Episoden der Wunder. Vom Grunde des Lebens
erwachst eine Kraft, die bezeugt, dass das Sein
Sein gegen den Tod ist.

Glauben Sie dies mit mir.

Ihr Freund.

Paul R.“¥7

Erstes Fazit

Die Spiritualitdt des Christen Paul Ricoeur ldsst sich kaum als exemplarisch prak-
tizierte ,zweite Naivitat“ interpretieren. Wenn etwas an seinem Christsein exem-
plarisch ist, dann die intellektuelle Redlichkeit, das Nicht-Beschonigen, das Nicht-
Ausweichen vor unbequemen Fragen, das Eingestandnis vor sich selbst und vor
anderen, keine Antwort zu wissen, das - beinahe unerbittliche - Sich-selbst-Befra-
gen, bis hin zum Satz: ,,Bin ich noch Christ“?*® O. Abel weist auf ,einige Elemen-
te (...) in den hier [Lebendig bis in den Tod; Anm. FP] versammelten Texten“ hin,
»die nicht nur das Vorurteil erschiittern, Ricoeur sei ein ,christlicher Philosoph,
sondern auch das bezeugte und gefillige Bild, wonach Ricceur bis zum Schluss ein
entschiedener Christ gewesen sei.“ Er setzt fort: ,,Es gab bei ihm einen radikalen
Zweifel, der die Glaubhaftigkeit seines Zeugnisses ausmacht.“*

36 Cathérine Goldenstein hat Paul Ricceur bis zu seinem Tod als Sekretédrin und Freundin begleitet.
37 C. Goldenstein, Nachwort, in: P. Ricceur, Lebendig bis in den Tod 131-135, hier: 135 [s. Anm. 15].
38 Ebd., 3 [s. Anm. 15]; im Original ohne Fragezeichen.

39 O. Abel, Vorwort, in: ebd., XIX-XXXI, hier: XXVIIIf. [s. Anm. 15]

285



Reflexion

»Zweite Naivitat" als Leitfaden christlicher Spiritualitat?

Das Konzept der zweiten Naivitdt suggeriert, dass ,erste Naivitat“, ,Zweifel“ oder
,Kritik“ und ,,zweite Naivitdt“ eine Abfolge bilden, ein Nacheinander. Religions-
pddagogisch konkretisiert hiefe das, der Weg fithre vom , Kinderglauben (erste
Naivitdt) tiber die kritische Auseinandersetzung mit dem Glauben durch eine ge-
eignete religiose Erziehung zum , Erwachsenenglauben* (zweite Naivitat). Dieses
Modell legt die Sichtweise nahe, dass der Zweifel bzw. die Kritik nur eine Phase ist,
die man durchlduft, um sie dann hinter sich zu lassen, sobald man die Ebene der
zweiten Naivitdt erreicht hat. Ist man einmal dort, kann man sich von Kritik und
Zweifel unbehelligt dem neuen, post-kritischen ,,Horen auf das Wort (Gottes)“
widmen; das Wort ,,post-kritisch“ suggeriert iibrigens etwas Ahnliches.

Die theologische Rezeption der Hermeneutik Ricoeurs war z.T. sehr selektiv.
Sie blendete - G. Theiflen*® hat jiingst darauf hingewiesen - den zentralen Begriff
von Ricceurs Konzeption, namlich den Begriff des , Konflikts der Interpretationen“
weitgehend aus. Es ist ganz eindeutig, dass dieser fiir Ricceur keine Phase ist, die
man hinter sich lassen konnte, nachdem man sie durchlaufen hat. Sie ist quasi ein
,Dauerzustand“, und zwar sowohl auf der wissenschaftlich-theologischen als auch
auf der personlich-spirituellen Ebene. Auf beiden tauchen immer wieder Fragen
auf, missen konkurrierende und teilweise einander ausschlieRende Interpretatio-
nen gegeneinander abgewogen, miissen Entscheidungen getroffen werden. Unsere
Uberzeugungen (considered convictions, J. Rawls) sind stets fragil und anfechtbar.
Diese Position Ricoeurs endet keineswegs in Relativismus. Es gibt Wahrheit(en) -
aber eben nur in dieser fragilen Form. Die Aufgabe, sich im , Konflikt der Interpre-
tationen“ immer wieder neu orientieren zu miissen, ist unabschliefSbar.

Konsequenzen

Anzuzielen wire eine Grundhaltung, fir die ,,Kritik und Glaube“*! eine bessere
Formel ist als ,,post-kritischer Glaube“ oder , zweite Naivitat“. Es geht dabei nicht
um ein blofies Nebeneinander von Glaube einerseits und Zweifel und Kritik ande-
rerseits, sondern um ein wechselseitiges und ,,hdchst konfliktreiches Ineinander®.
,Der Zweifel muss (...) im Glauben wohnen, damit dieser Glaube bleibt.“*? Oder,
wie es J. Ratzinger formulierte: ,Der Glaubende und der Ungldubige haben, jeder
auf seine Weise, am Zweifel und am Glauben Anteil.“*3 D. Solle schreibt: , Alle, die

40 G. Theiflen, Das Verschwinden des hermeneutischen Konflikts. Zur Rezeption von Paul Ricceur in der
deutschsprachigen theologischen Hermeneutik, in: D. Frey u.a. (Hrsg.), Die Rezeption von Paul Ricceur in
den Feldern der Theologie. Berlin 2013, 19-35.

41 Vgl. den programmatischen Titel des in Anm. 15 angefithrten Buches, das Ricoeurs Gesprache mit F.
Azouvi und M. de Launay enthilt.

42 J. Werbick, Was zeigt der Verdacht? Paul Ricoeurs Relecture der Religionskritik, in: S. Orth / P. Reifenberg
(Hrsg.), Poetik des Glaubens, 29-43, hier: 34 [s. Anm 14].

43 J. Ratzinger, Einfiihrung in das Christentum. Vorlesungen iiber das apostolische Glaubensbekenntnis.
Miinchen 1971, 19.

286



Paul Ricceur

glauben, [hinken] ein wenig (...), wie Jakob, nachdem er mit dem Engel gekampft
hat“.** Ricceurs Fragmente aus seinen letzten Lebensjahren zeigen uns eher einen
mit seinem Glauben Ringenden (,,Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn!“)
und von diesem Kampf Gezeichneten als jemanden, der es sich in einer ,,zweiten
Naivitdt“ gemiitlich eingerichtet hat.

Das ,Ja“ des Paul Ricceur

Schon in Negativitit und Urbejahung®, einem frithen Artikel, der der Auseinander-
setzung mit Sartre gewidmet war, zeichnet sich jenes grundlegende Ja zum Leben
ab, das sich wie ein cantus firmus durch das Werk und Leben Ricoeurs zieht. Es ist
allerdings ein den dunklen Seiten des Lebens abgerungenes Ja. Ricoceur kennt das
Leid. Seine Mutter starb einige Monate nach seiner Geburt, sein Vater fiel im Ers-
ten Weltkrieg, als er zwei Jahre alt war. Seine geliebte Schwester, mit der er bei den
Grofleltern miitterlicherseits aufwuchs, starb jung an Tuberkulose. Der , Karfreitag
des Lebens und Denkens“ war aber fiir ihn und seine Frau Simone der Tod ihres
Sohnes Olivier (er war das vierte von den funf Kindern des Ehepaars). Er nahm sich
im Alter von 40 Jahren das Leben - ein durch nichts gemilderter Tod, dem sich kei-
nerlei Sinn abgewinnen lief3.

Es ist kein Zufall, dass Ricoeur sich immer wieder mit der Gestalt Hiobs ausei-
nandersetzte, dass das Motiv des Deus absconditus eine bedeutsame Rolle fiir ihn
spielte, dass er iiber das Thema der Gottverlassenheit, das Ps 22 anspricht, medi-
tierte.*s F. Dosse berichtet in seiner Ricoeur-Biographie, dass dieser zu seinem 90.
Geburtstag eine Kopie der Pieta des Michelangelo geschenkt bekam, die im Dom-
museum von Florenz zu sehen ist und die Josef von Arimatia darstellt, wie er den
Leichnam Jesu auf seinen Schultern trdgt und zugleich Maria, die Mutter Jesu,
stlitzt. Von dem Geschenk tief bertihrt sagte Ricceur: ,Hier habe ich etwas, womit
ich meinen Schmerz identifizieren kann.“*” Und dennoch hilt er an seinem ,,Ja zur
Liebe und zum Leben* fest, und so kann O. Abel seinem wunderbaren Kinderbuch
(,fur Kinder von 9 bis 99, heif3t es auf dem Klappentext) tiber Ricoeur zu Recht den
Titel geben: Le Oui de Paul Ricceur (Das Ja des Paul Ricoeur).*® Ja und Nein gehoren
zusammen - nicht nur, aber ganz besonders auch - in der Liebe*’ und im Glauben.

44 D. Sélle, Die Hinreise. Zur religiosen Erfahrung. Texte und Uberlegungen. Stuttgart 1975, 44.

45 P. Ricceur, Negativitit und Urbejahung, in: ders., Geschichte und Wahrheit. Ubers. und mit einer Einlei-
tung versehen von R. Leick, Miinchen 1974, 335-365. Das Original erschien erstmals 1956.

46 Vgl. ders., La plainte comme priere, in: A. LaCocque, / P. Ricceur, Penser la Bible. Paris 1998, 287-313.

47 F.Dosse, Les sens d’une vie, 683 [s. Anm. 22].

48 O. Abel, Le Oui de Paul Ricceur, Paris 2010.

49 P. Schellenbaum, Das Nein in der Liebe. Miinchen 1980.

287



