
1	 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer. Aus dem Französischen von J. Greisch in Zusammenarbeit mit T. 
Bedorf und B. Schaaff. München 1996, 359.

2	 J. Greisch, Fehlbarkeit und Fähigkeit. Die philosophische Anthropologie Paul Ricœurs. Berlin 2009; ders., 
Vom Glück des Erinnerns zur Schwierigkeit des Vergebens. Drei Grundgestalten der Versöhnung im Hori-
zont einer Anthropologie der Fähigkeit, in: S. Orth / P. Reifenberg (Hrsg.), Facettenreiche Anthropologie. 
Paul Ricœurs Reflexionen auf den Menschen. Freiburg i.Br. – München 2004, 91–114.

3	 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, 210 [s. Anm. 1].

Philosoph und Christ 
Zum 10. Todestag Paul Ricœurs

Am 20. Mai 2015 jährte sich zum zehnten Mal der Todestag Paul Ricœurs. Er war 
eine der herausragenden philosophischen Gestalten des 20. Jhs. Seine Philoso­
phie ist geprägt von der auf R. Descartes zurückgehenden Tradition der franzö­
sischen Reflexionsphilosophie, von der Phänomenologie E. Husserls und dem 
hermeneutischen Denken M. Heideggers und H.-G. Gadamers. Entscheidende 
Anstöße verdankt sie auch dem Gespräch mit der angelsächsischen analytischen 
Philosophie. Der breit gespannte Themenbogen seines umfangreichen Œuvres 
lässt sich schwer um einen einzigen Leitbegriff gruppieren. Am ehesten sind seine 
Werke als Beiträge zu einer philosophischen Anthropologie zu charakterisieren.

Ein Philosoph der Conditio humana

„Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst?“ heißt es in Psalm 8. Diese Frage 
treibt auch Paul Ricœur um, genau genommen die Frage nach dem menschlichen 
Selbst, an das er sich heranzutasten versucht: „Wer spricht? Wer handelt? Wer 
erzählt sich? Wer ist verantwortlich?“1 Der Mensch als homo capax, als „fähiger“ 
Mensch2, ist sein Thema – befähigt zu sprechen, zu handeln, befähigt dazu, seine 
Geschichte zu erzählen und so personale Identität zu konstituieren, befähigt, 
nach dem „‚gute[n] Leben‘ mit Anderen und für sie in gerechten Institutionen“3 

Franz Prammer | Wien

geb. 1950, verheiratet, 2 Kinder, Dozent in Pension 
der KPH Wien/Krems und des Philosophischen 
Instituts der Universität Wien

franzprammer@gmx.at

279

Paul Ricœur



4	 P. Ricœur, Gedächtnis Geschichte Vergessen. Aus dem Französischen von Hans-Dieter Gondek, Heinz Ja-
tho und Hans Sedlaczek. München 2004.

5	 Ders., Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. Aus dem Französischen von 
Ulrike Bokelmann und Barbara Heber-Schärer. Frankfurt a.M. 2006.

6	 Vgl. ders., Symbolik des Bösen. Phänomenologie der Schuld II. Freiburgi.Br. – München 1971, 395–406. 
7	 Ebd., 403 [s. Anm. 6]. Zu Ricœurs „Hermeneutik des Symbols“ vgl. F. Prammer, Die philosophische Her

meneutik Paul Ricœurs in ihrer Bedeutung für eine theologische Sprachtheorie. Innsbruck 1988, 56–70.

zu suchen, befähigt, sich dem Anspruch des moralischen Gesetzes zu stellen. 
Weitere Leitfragen ließen sich hinzufügen: Wer erinnert sich? Wer leistet „Trau­
erarbeit“?4 Wer bedarf der Anerkennung durch den anderen, um er selbst sein zu 
können?5 Zu diesem Selbst gibt es keinen direkten Zugang. Bloße Introspektion 
genügt nicht. Es bedarf eines Umweges. Der Umweg führt über die Zeichen, die der 
Existenzakt in der Welt setzt, über die Spuren, die er hinterlässt. Nur im Spiegel der 
Objekte, Werke und Handlungen, in denen das Selbst sich entäußert, vermag das 
Selbst sich selbst zu sehen. 

Das Symbol gibt zu denken

Schon früh hatte Ricœur davon gesprochen, dass die Philosophie nicht von einem 
absoluten – und leeren – Nullpunkt heraus anzuheben habe, sondern von der Fülle 
der Sprache ausgehend denken solle. „Das Symbol gibt zu denken“6 war für viele 
Jahre ein Mantra der Philosophie Ricœurs. Das Symbol gibt – und es gibt zu denken. 
Die Philosophie hat mit den ihr eigenen Ressourcen – dem Begriff – zu bedenken, 
was die Welt der Symbole (auch die biblischen) ihr zu denken gibt. Es kommt für 
sie nicht darauf an, in Symbolen, sondern von den Symbolen aus zu denken.7

Dieses „Denken von den Symbolen aus“ wirft freilich Fragen auf: Ist das Symbol 
gleichsam nur ein Sprungbrett, von dem aus sich der/die Philosoph(in) in seinen/
ihren eigentlichen Bereich, den des begrifflichen Denkens, katapultieren lässt, 
also ein Ausgangspunkt, den er/sie dann für immer zurücklässt? Zum anderen: 
Das Sinnpotential der Symbole ist nicht einfach unmittelbar zugänglich. Symbole 
bedürfen der Interpretation, sollen sie ihren Sinn freigeben. Und die Interpretation 
muss geleitet sein von einer Hermeneutik (Theorie der Interpretation). Diese soll ge­
währleisten, dass die ars interpretandi nicht in die Willkür abgleitet. Allerdings gibt 
es nicht nur eine Hermeneutik, sondern verschiedene hermeneutische Schulen, die 
nicht nur miteinander rivalisieren, sondern einander auszuschließen scheinen.

Der Konflikt der Interpretationen

Die hermeneutischen Schulen der Religionsphänomenologie oder der Exegese 
versuchen, die (religiösen) Symbole als Zeichen der Transzendenz zu lesen, als Zei­
chen einer Wirklichkeit, die den Menschen übersteigt und zugleich seiner Existenz 
Halt und Sinn gibt. Ihnen gegenüber stehen jene hermeneutischen Richtungen, 

Reflexion

280



8	 P. Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud. Frankfurt a.M. 1974, 47.
9	 Ders., Symbolik des Bösen, 399 [s. Anm. 6].
10	 Ebd., 403 [s. Anm. 6]. Eine gründliche Untersuchung des Begriffs „Zweite Naivität“ liegt vor bei J. Ne­

gel, Zweite Naivität. Begriffsgeschichtliche und systematische Erwägungen zu einem vielbemühten, aber 
selten verstandenen Konzept, in: ders., Welt als Gabe. Hermeneutische Grenzgänge zwischen Theologie 
und Phänomenologie. Münster 2013, 259–288.

11	 J. Grondin, Paul Ricœur. Paris 2013, 35.

für die das Bewusstsein primär „falsches Bewusstsein“ ist. Sie argwöhnen, dass in 
den Symbolen nicht so sehr ein „Sinnreichtum“, eine „Fülle“ zu finden ist, son­
dern dass sie Ergebnis eines – unbewussten – Prozesses der Verschleierung und der 
Verdrängung sind. Für Marx, Nietzsche und Freud, die drei großen „Meister des 
Verdachts“8, gilt es, das Bewusstsein und die Symbole, in denen es sich wieder­
findet, zu demaskieren. Nicht hehre Ideale und schon gar nicht Transzendenz (in 
welcher Form auch immer) verbergen sich in den Symbolen, sondern ungerechte 
Herrschaftssysteme stützende Ideologien, der als selbstlose Liebe maskierte „Wille 
zur Macht“, oder verdrängte aggressive oder sexuelle Wünsche.

Wie ist dieser „Konflikt der Interpretationen“ zu lösen? Nach Ricœur ist dies 
nicht einfach dadurch möglich, dass man für eine und gegen die anderen herme­
neutischen Schulen Partei ergreift. Vielmehr sind die relative Berechtigung und 
Gültigkeit, aber auch die Grenzen jedes hermeneutischen Zuganges aufzuzeigen. 
Symbolinterpretation ist somit immer auch Symbolkritik.

Können die interpretierten und der Kritik unterzogenen Symbole, von denen 
aus der/die Philosoph(in) denkt, erneut Gegenstand eines „Hörens“, einer „Be­
reitschaft, sich belehren zu lassen“ werden? Unwiederbringlich verloren ist für 
Ricœur jedenfalls die Unmittelbarkeit des Glaubens, das fraglose Eingebettet-Sein 
in eine Symbolwelt, die „erste Naivität“9. Diese ist nach der Aufklärung und nach 
den Meistern des Verdachts keine Option mehr. Ein Motiv B. Pascals aufgreifend, 
„wettet“ Ricœur darauf, dass eine zweite Naivität, ein Glauben jenseits der Kritik, 
möglich ist.10 Aber lässt sich eine solche „zweite Naivität“ nicht nur denken, son­
dern auch leben? Hat der Mensch Ricœur diese Hoffnung auf eine „zweite Naivi­
tät“ – das „Leitmotiv seines Denkens“11 – in seinem Leben, in seiner Spiritualität, 
umgesetzt? Als Vorbereitung einer Antwort auf diese Frage soll zunächst ein Blick 
auf das Verhältnis von Philosophie und Theologie bei Ricœur geworfen werden. 
Dabei zeigt sich, dass der Philosoph (und wohl auch Christ) Ricœur weniger an der 
(systematischen) Theologie als an der Bibel und an der Exegese interessiert ist.

Philosophie und Theologie

Ricœur hat sich zeit seines Lebens von christlichen Theolog(inn)en – meist pro­
testantischer Prägung – inspirieren lassen. Seine bevorzugten Gesprächspartner 
waren Exeget(inn)en und biblische Theolog(inn)en. Der systematischen Theologie 
gegenüber verhielt er sich weitgehend reserviert. Die biblische Offenbarung im Me­

281

Paul Ricœur



12	 P. Ricœur, Hermeneutik der Idee der Offenbarung, in: ders., An den Grenzen der Hermeneutik. Philoso-
phische Reflexionen über die Religion. Herausgegeben, übersetzt und mit einem Nachwort versehen 
von V. Hoffmann. Freiburg i.Br. – München 2008, 41–83, hier: 42.

13	 Ders., Gott nennen, in: ders., Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsätze (1970–1999). Übersetzt 
und herausgegeben von P. Welsen. Hamburg 2005, 153–182, hier: 163.

14	 Vgl. ders., Hermeneutik der Idee der Offenbarung, 66–70 [s. Anm. 12]. Die Formel „révélée en tant que 
révélant“ („offenbart insofern offenbarend“) findet sich schon in Symbolik des Bösen, 351 [s. Anm. 
6]. Für viele Christ(inn)en ist die Bibel allerdings mehr als nur der „Great Code“ (N. Frye) poetischer 
Existenzerhellung. V. Hoffmann weist in diesem Zusammenhang auf die „theologische Unterbe­
stimmtheit“ von Ricœurs Offenbarungsbegriff hin; vgl. V. Hoffmann, Offenbarung denken? Paul 
Ricœurs Begriff des Zeugnisses, in: S. Orth / P. Reifenberg (Hrsg.), Poetik des Glaubens. Paul Ricœur und 
die Theologie. Freiburg i.Br. – München 2009, 67–87, bes. 73–76.

15	 P. Ricœur, Lebendig bis in den Tod. Fragmente aus dem Nachlass. Französisch – Deutsch. Mit einem 
Vorwort von O. Abel und einem Nachwort von C. Goldenstein. Übersetzt und herausgegeben von A. 
Chucholowski, Hamburg 2011, 87; ders., Kritik und Glaube. Gespräch mit François Azouvi und Marc de 
Launay, Freiburg i.Br. – München 2009, 198f.

16	 Ders., Das Selbst als ein Anderer, 36 [s. Anm. 1].
17	 Ders., Lebendig bis in den Tod, 99 [s. Anm. 15]. 

dium des Begriffs zu bedenken, schien ihm problematisch. Der/Die Philosoph(in) 
habe von der Theologie deswegen nicht viel (bzw. nichts Gutes) zu erwarten, weil 
diese mit demselben Instrumentarium arbeite wie der/die Philosoph(in) selber, 
nämlich mit den Ressourcen des Denkens in Begriffen.12 Und dieses sei eben die 
ureigene Domäne der Philosophie, während die Theologie durch ihre notwendige 
Rückgebundenheit an die biblischen Quellen notgedrungen immer nur ein „ge­
mischter“ Diskurs von spekulativen Begriffen und der metaphorisch-poetischen 
Sprache der Bibel sein könne. Ricœur hält sich lieber an die Bibel. Die Vielfalt der 
biblischen Sprachformen fasziniert ihn. Er sieht eine „Polyphonie“13 biblischer 
Sprache. Ihre Funktion ist im Wesentlichen eine poetische: sie ist „offenbart“, weil 
und insofern sie – wie jede dichterische Rede – „offenbarend“14 ist. Aspekte des 
Menschen und der Wirklichkeit, deren Artikulation anderen Formen der Rede (der 
alltäglichen, der wissenschaftlichen) verschlossen bleiben, werden durch die poe­
tische Rede „enthüllt“ – und in diesem Sinn „offenbart“.

Philosoph und Christ – aber kein „christlicher Philosoph“

Ricœur weiß, dass sich sein Christsein in gewissem Sinn dem „Zufall“ verdankt: 
dem Hineingeboren-Sein in eine bestimmte Zeit und in eine bestimmte kulturelle 
Umgebung. Aber es ist ein „Zufall, der sich durch eine fortwährende Wahl in ein 
Schicksal verwandelt“15. Gegen den Vorwurf, seine Philosophie sei letztlich eine 
„Krypto-Theologie“, also eine als Philosophie „verkleidete“ Theologie, hat Ricœur 
sich entschieden verwahrt.16 Die Etikettierung als „christlicher Philosoph“ weist 
er zurück: „Ich bin kein christlicher Philosoph, wie ein durchaus auch abfälliges, 
wenn nicht sogar diskriminierendes Gerücht behauptet. Ich bin schlicht ein Philo­
soph, sogar einer ohne Absolutes, besorgt um die philosophische Anthropologie, 
der er sich verschrieben und gewidmet hat.“17 Er versteht sich als „Christ, der sich 

Reflexion

282



18	 Ebd. [s. Anm. 15].
19	 Ebd. [s. Anm. 15].
20	 Siehe [s. Anm. 15].
21	 Siehe [s. Anm. 15].
22	 F. Dosse F., Paul Ricœur. Les sens d’une vie (1913–2005). Édition revue et augmentée. Paris 2008.
23	 P. Ricœur, Eine intellektuelle Autobiographie, in: ders., Vom Text zur Person, 3–78, hier: 73 [s. Anm. 13].
24	 Ich folge hier der in Kritik und Glaube, 221, angeführten Übersetzung [s. Anm. 15]. 
25	 Ebd. [s. Anm. 15].
26	 Ebd., 221 [s. Anm. 15].
27	 Ebd., 212 [s. Anm. 15].

in der Philosophie ausdrückt, so wie Rembrandt schlicht ein Maler war und ander­
erseits ein Christ, der sich in der Malerei ausdrückte, oder Bach schlicht ein Musi­
ker und ein Christ, der seinen Ausdruck in der Musik fand“18. „Philosophierender 
Christ“ – das ist seine Formel für diese „schizoide Situation, die ihre Eigendynamik, 
ihre Leiden und ihre kleinen Glücksmomente hat“19.

Aspekte der Spiritualität Paul Ricœurs

Die in Lebendig bis in den Tod. Fragmente aus dem Nachlass gesammelten Texte,20 
aber auch die unter dem Titel Kritik und Glaube erschienenen Gespräche Ricœurs 
mit F. Azouvi und M. de Launay21 lassen behutsam Rückschlüsse auf die gelebte 
Spiritualität Ricœurs zu. Auch der Ricœur-Biographie von F. Dosse22 lassen sich 
Hinweise entnehmen. Wir lassen uns dabei von drei Stichworten leiten.

Gnade
Das Wort „Gnade“ kommt in Ricœurs Werk häufiger vor, jedoch nicht immer mit 
einer explizit theologischen Konnotation. Ein Text ist hier besonders hervorzuhe­
ben: jener „wunderbare Satz“23, mit dem G. Bernanos das Tagebuch eines Landpfar-
rers enden lässt und den Ricœur mehrfach zitierte: „Es ist leichter als man glaubt, 
sich zu hassen. Die Gnade besteht darin, sich selbst zu vergessen. Aber wenn jeder 
Stolz in uns abgestorben wäre, bestünde die Gnade aller Gnaden darin, sich selbst 
demütig zu lieben, so wie jedes beliebige der leidenden Glieder Jesu Christi.“24 
Er spricht von der „bleibenden Faszination“25 dieses Satzes, und davon, dass er die­
ses Zitat „auch für sich selbst übernehmen“26 kann. Allerdings kommt Ricœur auf 
den (oft unerkannten) Selbsthass und auf die diesem korrespondierende „Gnade 
aller Gnaden“, nämlich sich selbst lieben zu können, explizit kaum zu sprechen. 
Hingegen spielt die „Gnade, sich selbst zu vergessen“ in den persönlichen Reflexio­
nen der letzten Lebensjahre eine wichtige Rolle.

Abgeschiedenheit
Stellt der Philosoph Ricœur das „handelnde und leidende Selbst“ in den Mittel-
punkt, so will sich der Christ Ricœur die „Abgeschiedenheit“ (détachement) von 
Meister Eckhart zu eigen machen und sich „gemeinsam mit ihm in die Tradition 

283

Paul Ricœur



28	 Ebd. [s. Anm. 15].
29	 Ders., Lebendig bis in den Tod, 62.71–73 [s. Anm. 15].
30	 Ebd., 63 [s. Anm. 15]. Schon 30 Jahre zuvor hatte Ricœur Ähnliches geäußert, als er von der „Anru­

fung, bei der ich um nichts mehr bitte, sondern nur noch horche“ sprach, vgl. Die Interpretation, 564 
[s. Anm. 8].

31	 Ders., Lebendig bis in den Tod, 63; ders. Kritik und Glaube, 216, dort aber mit dem abschwächenden 
Zusatz: „In einer Ausdrucksweise, die sehr mystisch bleibt, würde ich dies so sagen“[s. Anm 15].

32	 Ders., Kritik und Glaube, 212 [s. Anm. 15].
33	 Unvollkommen wäre eine „Abgeschiedenheit“, die an der Hoffnung auf ein persönliches Fortleben 

nach dem Tod festhalten möchte – vgl. Lebendig bis in den Tod, 63 [s. Anm. 15].
34	 Ders., Kritik und Glaube, 212 [s. Anm. 15].
35	 Vgl. G. Marcel, Gegenwart und Unsterblichkeit. Übers. von H.P.M. Schadt. Frankfurt a.M. 1961, 159f.

der flämischen Mystik einschreiben“.27 Dazu schreibt er: „Alles, was ich über das 
Selbst und die Alterität im Selbst zu sagen versucht habe, würde ich weiterhin auf 
einer philosophischen Ebene verteidigen; aber in einem religiösen Zusammenhang 
würde ich vielleicht verlangen, dass Selbst aufzugeben.“ [Herv. FP]28 

In diesem Zusammenhang meditiert Ricœur die Bibelstelle „Wer sein Leben 
retten will, der wird es verlieren.“29 Seine Überlegungen kulminieren in dem Satz:
„Das Vertrauen in die Gnade. Nichts steht mir zu. Ich erwarte nichts für mich; ich 
verlange nichts; ich habe dem Bitten, dem Fordern entsagt! – Oder versuche zu 
entsagen.“30 Und er fährt fort: „Ich sage: Gott, mache aus mir, was dir beliebt. Viel­
leicht nichts. Ich akzeptiere, nicht mehr zu sein.“31 Dieses „Dem-Selbst-Entsagen“ 
hat bei Ricœur eine spezifische Pointe, nämlich „das Ausklammern der Sorge um 
die persönliche Auferstehung“.32

Auferstehung
Auf seine Jenseitshoffnung angesprochen, räumt Ricœur ein, dass er nicht auf ein 
persönliches Weiterleben nach dem Tod hofft, mehr noch, dass eine solche Hoff­
nung für ihn im Widerspruch zu der Haltung der vollkommenen33 „Abgeschieden­
heit“ stehen würde, um die er sich – als Christ – bemüht: „Es kommt darauf an, bis 
zum Tod lebendig zu sein, indem man die ‚Abgeschiedenheit‘ bis zur Trauer über 
die Sorge um das Weiterleben vorantreibt. Ich sehe hier, wie das Vokabular Meister 
Eckharts und das Vokabular Freuds miteinander verschmelzen: ‚Abgeschieden­
heit‘ und ‚Trauerarbeit‘.“34

Diese Askese hinsichtlich der Hoffnung auf ein persönliches Weiterleben nach 
dem Tod überrascht, jedenfalls wenn man bedenkt, dass Ricœur während seiner 
„philosophischen Lehrjahre“ zum Schülerkreis von G. Marcel gehörte; dieser hat­
te betont, dass das eigentliche Problem nicht der eigene Tod, sondern der Tod des 
Menschen, den man liebt, sei.35 Das eigene Nicht-Sein nach dem Tod lässt sich zur 
Not denken (und bejahen?). Das endgültige Ausgelöscht-Sein des Menschen, den 
man liebt, lässt sich mit der Liebe zu ihm nur sehr schwer zusammen denken. Des­
halb lautet ein viel zitierter Satz Marcels: „Einen Menschen lieben, heißt sagen: du 
wirst nicht sterben“. Es erstaunt, dass Ricœur auf diese Perspektive hier in keiner 

Reflexion

284



36	 Cathérine Goldenstein hat Paul Ricœur bis zu seinem Tod als Sekretärin und Freundin begleitet.
37	 C. Goldenstein, Nachwort, in: P. Ricœur, Lebendig bis in den Tod 131–135, hier: 135 [s. Anm. 15].
38	 Ebd., 3 [s. Anm. 15]; im Original ohne Fragezeichen.
39	 O. Abel, Vorwort, in: ebd., XIX–XXXI, hier: XXVIIIf. [s. Anm. 15]

Weise Bezug nimmt. Oder geht es ihm v.a. darum, die christliche Auferstehungs­
hoffnung davor zu bewahren, dass sie zur Idee einer bloßen Fortschreibung des 
irdischen Lebens – eben eines „Weiterlebens“ nach dem Tod – degeneriert? Ihm 
selber scheint jedenfalls die von der Prozesstheologie (A.N. Whitehead, C. Harts­
horne) vorgeschlagene Formel, dass der Mensch in das Gedächtnis Gottes für 
immer eingeschrieben und so „bewahrt“ ist, zu genügen. Den eingangs zitierten 
Vers aus Ps 8 liebt Ricœur in der Übersetzung „Was ist der Mensch, dass du ihn im 
Gedächtnis behältst (que tu en garde la mémoire)?“ 

In einem von C. Goldenstein36 überlieferten Brief, den Ricœur einige Wochen 
vor seinem Tod an eine Freundin schrieb, spiegelt sich sowohl sein Festhalten an 
dem Wort „Auferstehung“ wie auch seine Weigerung, diese Hoffnung über den 
Tod hinaus in irgendeiner Weise zu „imaginieren“, zu bebildern:

„Liebe Marie
in der Stunde des Niedergangs erhebt sich das
Wort Auferstehung. Jenseits der
Episoden der Wunder. Vom Grunde des Lebens
erwächst eine Kraft, die bezeugt, dass das Sein
Sein gegen den Tod ist.
Glauben Sie dies mit mir.
Ihr Freund.
Paul R.“37 

Erstes Fazit
Die Spiritualität des Christen Paul Ricœur lässt sich kaum als exemplarisch prak­
tizierte „zweite Naivität“ interpretieren. Wenn etwas an seinem Christsein exem­
plarisch ist, dann die intellektuelle Redlichkeit, das Nicht-Beschönigen, das Nicht­
Ausweichen vor unbequemen Fragen, das Eingeständnis vor sich selbst und vor 
anderen, keine Antwort zu wissen, das – beinahe unerbittliche – Sich-selbst-Befra­
gen, bis hin zum Satz: „Bin ich noch Christ“?38 O. Abel weist auf „einige Elemen­
te (...) in den hier [Lebendig bis in den Tod; Anm. FP] versammelten Texten“ hin, 
„die nicht nur das Vorurteil erschüttern, Ricœur sei ein ‚christlicher‘ Philosoph, 
sondern auch das bezeugte und gefällige Bild, wonach Ricœur bis zum Schluss ein 
entschiedener Christ gewesen sei.“ Er setzt fort: „Es gab bei ihm einen radikalen 
Zweifel, der die Glaubhaftigkeit seines Zeugnisses ausmacht.“39

285

Paul Ricœur



40	 G. Theißen, Das Verschwinden des hermeneutischen Konflikts. Zur Rezeption von Paul Ricœur in der 
deutschsprachigen theologischen Hermeneutik, in: D. Frey u.a. (Hrsg.), Die Rezeption von Paul Ricœur in 
den Feldern der Theologie. Berlin 2013, 19–35.

41	 Vgl. den programmatischen Titel des in Anm. 15 angeführten Buches, das Ricœurs Gespräche mit F. 
Azouvi und M. de Launay enthält.

42	 J. Werbick, Was zeigt der Verdacht? Paul Ricœurs Relecture der Religionskritik, in: S. Orth / P. Reifenberg 
(Hrsg.), Poetik des Glaubens, 29–43, hier: 34 [s. Anm 14]. 

43	 J. Ratzinger, Einführung in das Christentum. Vorlesungen über das apostolische Glaubensbekenntnis. 
München 1971, 19. 

„Zweite Naivität“ als Leitfaden christlicher Spiritualität? 

Das Konzept der zweiten Naivität suggeriert, dass „erste Naivität“, „Zweifel“ oder 
„Kritik“ und „zweite Naivität“ eine Abfolge bilden, ein Nacheinander. Religions­
pädagogisch konkretisiert hieße das, der Weg führe vom „Kinderglauben“ (erste 
Naivität) über die kritische Auseinandersetzung mit dem Glauben durch eine ge­
eignete religiöse Erziehung zum „Erwachsenenglauben“ (zweite Naivität). Dieses 
Modell legt die Sichtweise nahe, dass der Zweifel bzw. die Kritik nur eine Phase ist, 
die man durchläuft, um sie dann hinter sich zu lassen, sobald man die Ebene der 
zweiten Naivität erreicht hat. Ist man einmal dort, kann man sich von Kritik und 
Zweifel unbehelligt dem neuen, post-kritischen „Hören auf das Wort (Gottes)“ 
widmen; das Wort „post-kritisch“ suggeriert übrigens etwas Ähnliches.

Die theologische Rezeption der Hermeneutik Ricœurs war z.T. sehr selektiv. 
Sie blendete – G. Theißen40 hat jüngst darauf hingewiesen – den zentralen Begriff 
von Ricœurs Konzeption, nämlich den Begriff des „Konflikts der Interpretationen“ 
weitgehend aus. Es ist ganz eindeutig, dass dieser für Ricœur keine Phase ist, die 
man hinter sich lassen könnte, nachdem man sie durchlaufen hat. Sie ist quasi ein 
„Dauerzustand“, und zwar sowohl auf der wissenschaftlich-theologischen als auch 
auf der persönlich-spirituellen Ebene. Auf beiden tauchen immer wieder Fragen 
auf, müssen konkurrierende und teilweise einander ausschließende Interpretatio­
nen gegeneinander abgewogen, müssen Entscheidungen getroffen werden. Unsere 
Überzeugungen (considered convictions, J. Rawls) sind stets fragil und anfechtbar. 
Diese Position Ricœurs endet keineswegs in Relativismus. Es gibt Wahrheit(en) – 
aber eben nur in dieser fragilen Form. Die Aufgabe, sich im „Konflikt der Interpre­
tationen“ immer wieder neu orientieren zu müssen, ist unabschließbar. 

Konsequenzen
Anzuzielen wäre eine Grundhaltung, für die „Kritik und Glaube“41 eine bessere 
Formel ist als „post-kritischer Glaube“ oder „zweite Naivität“. Es geht dabei nicht 
um ein bloßes Nebeneinander von Glaube einerseits und Zweifel und Kritik ande­
rerseits, sondern um ein wechselseitiges und „höchst konfliktreiches Ineinander“. 
„Der Zweifel muss (...) im Glauben wohnen, damit dieser Glaube bleibt.“42 Oder, 
wie es J. Ratzinger formulierte: „Der Glaubende und der Ungläubige haben, jeder 
auf seine Weise, am Zweifel und am Glauben Anteil.“43 D. Sölle schreibt: „Alle, die 

Reflexion

286



44	 D. Sölle, Die Hinreise. Zur religiösen Erfahrung. Texte und Überlegungen. Stuttgart 1975, 44.
45	 P. Ricœur, Negativität und Urbejahung, in: ders., Geschichte und Wahrheit. Übers. und mit einer Einlei­

tung versehen von R. Leick, München 1974, 335–365. Das Original erschien erstmals 1956.
46	 Vgl. ders., La plainte comme prière, in: A. LaCocque, / P. Ricœur, Penser la Bible. Paris 1998, 287–313.
47	 F. Dosse , Les sens d’une vie, 683 [s. Anm. 22].
48	 O. Abel, Le Oui de Paul Ricœur, Paris 2010.
49	 P. Schellenbaum, Das Nein in der Liebe. München 1980.

glauben, [hinken] ein wenig (...), wie Jakob, nachdem er mit dem Engel gekämpft 
hat“.44 Ricœurs Fragmente aus seinen letzten Lebensjahren zeigen uns eher einen 
mit seinem Glauben Ringenden („Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn!“) 
und von diesem Kampf Gezeichneten als jemanden, der es sich in einer „zweiten 
Naivität“ gemütlich eingerichtet hat.

Das „Ja“ des Paul Ricœur

Schon in Negativität und Urbejahung45, einem frühen Artikel, der der Auseinander­
setzung mit Sartre gewidmet war, zeichnet sich jenes grundlegende Ja zum Leben 
ab, das sich wie ein cantus firmus durch das Werk und Leben Ricœurs zieht. Es ist 
allerdings ein den dunklen Seiten des Lebens abgerungenes Ja. Ricœur kennt das 
Leid. Seine Mutter starb einige Monate nach seiner Geburt, sein Vater fiel im Ers­
ten Weltkrieg, als er zwei Jahre alt war. Seine geliebte Schwester, mit der er bei den 
Großeltern mütterlicherseits aufwuchs, starb jung an Tuberkulose. Der „Karfreitag 
des Lebens und Denkens“ war aber für ihn und seine Frau Simone der Tod ihres 
Sohnes Olivier (er war das vierte von den fünf Kindern des Ehepaars). Er nahm sich 
im Alter von 40 Jahren das Leben – ein durch nichts gemilderter Tod, dem sich kei­
nerlei Sinn abgewinnen ließ.

Es ist kein Zufall, dass Ricœur sich immer wieder mit der Gestalt Hiobs ausei­
nandersetzte, dass das Motiv des Deus absconditus eine bedeutsame Rolle für ihn 
spielte, dass er über das Thema der Gottverlassenheit, das Ps 22 anspricht, medi­
tierte.46 F. Dosse berichtet in seiner Ricœur-Biographie, dass dieser zu seinem 90. 
Geburtstag eine Kopie der Pietà des Michelangelo geschenkt bekam, die im Dom­
museum von Florenz zu sehen ist und die Josef von Arimatäa darstellt, wie er den 
Leichnam Jesu auf seinen Schultern trägt und zugleich Maria, die Mutter Jesu, 
stützt. Von dem Geschenk tief berührt sagte Ricœur: „Hier habe ich etwas, womit 
ich meinen Schmerz identifizieren kann.“47 Und dennoch hält er an seinem „Ja zur 
Liebe und zum Leben“ fest, und so kann O. Abel seinem wunderbaren Kinderbuch 
(„für Kinder von 9 bis 99“, heißt es auf dem Klappentext) über Ricœur zu Recht den 
Titel geben: Le Oui de Paul Ricœur (Das Ja des Paul Ricœur).48 Ja und Nein gehören 
zusammen – nicht nur, aber ganz besonders auch – in der Liebe49 und im Glauben. 

287

Paul Ricœur


