
Diakonische Spiritualität
Annäherungen an eine Grundwirklichkeit geistlichen Lebens

In pastoraltheologischen und systematischen Darstellungen zum Wesen der 
Kirche hat sich die Unterscheidung von Grundfunktionen der Kirche etabliert. 
Liturgie, Verkündigung, Diakonie und Koinonia sind Lebensäußerungen der 
christlichen Gemeinde, in denen die Zuwendung Jesu Christi zum Menschen in 
unterschiedlichen Kontexten Gestalt gewinnt. Folgt man dieser Grundstruktur, 
so verwirklichte sich diakonische Spiritualität v.a. im kirchlichen Handlungsfeld 
der Diakonie bzw. Caritas, in der Begegnung mit dem Nächsten, der auf Hilfe und 
Schutz angewiesen ist. Der vorliegende Beitrag setzt nicht bei der Analyse des kon­
kreten diakonischen Handelns in Krankenhäusern, Pflegeheimen, in der Obdach­
losenhilfe oder an anderen Orten an, um davon ausgehend Rückschlüsse auf die 
geistliche Haltung diakonischer Spiritualität zu ziehen. Er möchte vielmehr grund­
legender bedenken, dass diakonische Spiritualität als performativer Ausdruck der 
Christusbeziehung inneres Moment des geistlichen Lebens ist und damit indivi­
duell und kontextuell so unterschiedlich ausfällt, wie es die Menschen sind, die 
aus der Begegnung mit Christus Güte und Demut in diese Welt hineinsagen und 
hineinleben. Ausgangspunkt dieser Überlegungen ist das Beispiel Jesu selbst.

Jesus Christus als produktives Vorbild diakonischer Spiritualität

Die diakonische Spiritualität Jesu lebt von einer Voraussetzung, die er selbst auf un­
terschiedliche Weise zur Sprache bringt: „Ich und der Vater sind eins“ (Joh 10,30). 
Im Menschsein Jesu ereignet sich das Einssein mit dem Vater. Er, der „am Herzen 
des Vaters ruht“ (Joh 1,18), bringt Kunde von der Liebe des Vaters in Wort und Tat. 
Jesus sät in seinen Worten und Taten die Liebe Gottes auf den Acker alles Mensch­

Reflexion

288

Joachim Kittel | Amoltern im Kaiserstuhl

geb. 1965, verheiratet, Dr. theol., 
ständiger Diakon, Spiritual in der Diakonenausbil­
dung der Erzdiözese Freiburg

kittel@posteo.de



lichen. An dieser innigen Gottesbeziehung will er den Seinen Anteil geben, denn 
„getrennt von mir könnt ihr nichts vollbringen“ (Joh 15,5). Es gilt deshalb: „Bleibt 
in mir, dann bleibe ich in euch (...), wer in mir bleibt und in wem ich bleibe, der 
bringt reiche Frucht“ (Joh 15,4).

Ein glaubender Mensch, der sich von der Liebe Jesu berühren, sich im Verwei­
len, im Hören und Schauen auf ihn, den Freund und Meister, von seinem Geist 
läutern lässt, sich Jesus mehr und mehr überlässt, wird in einen Prozess hineinge­
nommen, dessen Zielpunkt das Einswerden ist, das freilich angesichts der mensch­
lichen Schwäche in letzter Dichte ausständig bleiben muss. Und dennoch gilt: 
„nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir“ (Gal 2,20). In diesem Gesche­
hen bekommt das Leben des glaubenden Menschen immer tiefer und sehnlicher 
Anteil an der diakonischen Spiritualität Jesu. Durch die Begegnung mit Jesus formt 
sich gleichsam von innen her diakonische Existenz. Diese drückt sich in einer di­
akonischen Haltung aus, deren innerste Mitte Herzensgüte und Demut sind, die 
aus der Gottesbeziehung wachsen. Es ereignet sich, was Jesus seinen Jüngern ans 
Herz legt: „Wenn einer mir dienen will, folge er mir nach; und wo ich bin, dort 
wird auch mein Diener sein. Wenn einer mir dient, wird der Vater ihn ehren“ (Joh 
12,26). Die Ehre, die dem glaubenden Menschen in dieser Nachfolge zuteil wird, ist 
die Begegnung mit Gott selbst: „Wenn jemand mich liebt, wird er an meinem Wort 
festhalten; mein Vater wird ihn lieben und wir werden zu ihm kommen und bei 
ihm wohnen“ (Joh 14,23).

Anders gesagt: Jede aus der Begegnung mit Jesus Christus erwachsende lebens­
bejahende und menschenfreundliche Spiritualität ist diakonische Spiritualität. Es 
wäre eine Engführung, wollte man ihr Wesen allein aus den klassischen Aufgaben­
feldern ableiten, die gemeinhin auf Diakonie oder Caritas verweisen. Diakonische 
Spiritualität ist weiter zu fassen, nämlich so weit, wie sich die Liebe Jesu in diese 
Welt hineinsagen und auswirken will. Drei Aspekte diakonischer Spiritualität las­
sen sich am Beispiel Jesu ablesen und sollen im Folgenden vertieft werden: Eine 
Spiritualität des Säens, eine Spiritualität des Augenblicks und eine Spiritualität des 
Hegens. Die drei Aspekte durchdringen sich wechselseitig. Ihr innerster Bezugs­
punkt ist Jesus selbst, der durch das Wirken des Heiligen Geistes diese selbstlose 
Liebe im Herzen des Menschen wirkt.

Spiritualität des Säens

Wenn diakonische Spiritualität in einem ersten und grundlegenden Sinn heißt, 
Jesus gerade in seiner vorbehaltlosen und liebevollen Zuwendung zu den Men­
schen ähnlich zu werden, dann ist sie eine Spiritualität des Säens. Alles, was ein 
glaubender Mensch zu geben hat, was er im Weinberg des Herrn aussäen darf, den 
Samen des Wortes und der Tat, empfängt er aus der Freundschaft mit Jesus, aus der 
Begegnung mit ihm. Wer so glaubt und lebt, wird Jesus ähnlich, der selbst gesät 

289

Diakonische Spiritualität



hat, zumeist ohne hier auf Erden die Früchte zu ernten. Jesus ist das Weizenkorn, 
das in die Erde fällt und stirbt und gerade dadurch reiche Frucht bringt (vgl. Joh 
12,24). Das macht deutlich, dass diakonische Spiritualität nicht etwas Applizier­
tes, Aufgenähtes ist, sondern das Wesen des Menschen ergreift und durchdringt. 
Jesus ähnlich zu werden heißt, das eigene Menschsein von der Liebe Gottes durch­
dringen zu lassen. Es beinhaltet, selbst eine(r) zu werden, der/die in der Nachfolge 
Jesu immer tiefer in die Hingabe an das Leben einwilligt, allerdings um den Preis, 
sich selbst zurückzunehmen, um ganz Werkzeug der Liebe Gottes und im eigenen 
Reden und Handeln selbst Same zu werden. Gerade weil diese Hingabe an das Le­
ben innerster Ausdruck des Berührt-Werdens durch Christus ist, hat sie so viele 
Gesichter, wie es Menschen gibt, die Christus im Herzen haben. Diakonische Spi­
ritualität, die sich in einem ersten und tiefen Sinn in dieser Spiritualität des Säens 
ereignet, ist deshalb immer weiter zu fassen als die klassischen Orte der Diakonie. 
Ein Säender in dem beschriebenen Sinn wird ein Mensch in jeweils dem Kontext, 
in den der Herr ihn gerufen oder hineingestellt hat.

Wo immer aber ein Mensch den Samen der Liebe Gottes, den er selbst empfan­
gen hat, hineinlegt in das Erdreich seines Lebens und der ihm anvertrauten Men­
schen, ereignet sich die Güte und Menschenfreundlichkeit Gottes. Anders gesagt: 
Das Kennzeichen dieser Spiritualität des Säens ist die selbstlose Liebe, von der Je­
sus in seinen Worten und Taten Kunde gebracht hat, Liebe, die um der Menschen 
willen da ist. Wo in der Kirche diese selbstlose Liebe sich schenkt, wirkt sie immer 
neu prophetisch. Zum einen weil sie, oft ohne Worte, daran erinnert, dass die 
alles verändernde, die Kirche begründende und legitimierende Dimension nicht 
ihre institutionelle Gestalt ist, sondern ihr Beitrag dazu, dass die ihr anvertrauten 
Menschen das Geheimnis Jesu Christi im eigenen Leben entdecken, entschlüsseln 
und leben können. Zum anderen, weil diese selbstlose Liebe innerstes Moment 
des Mutes ist, mit dem sich die Kirche für die Entrechteten, Armen und Ausgesto­
ßenen einsetzt. Prophetisch ist dieses Tun aber auch in einem „ewigen“ Sinn, weil 
nur solcher Dienst, die selbstlose Liebe zum Mitmenschen über den Tag hinaus 
Bestand haben wird, bis zum Tag der Wiederkunft des Herrn. Dann wird allein die 
Frage gelten, ob ein Mensch in seinem Leben, durch alle Hindernisse hindurch, 
dem Nächsten in Jesus zum Du wurde (vgl. Mt 25).

Spiritualität des Augenblicks

Der Aspekt des Augenblicks ergibt sich unmittelbar aus dem Aspekt des Säens. 
Denn das Säen ist ja ein augenblickliches und zuweilen auch zufälliges Gesche­
hen. Eine diakonische Spiritualität ist offen für das, was zufällt, für den Menschen, 
der gerade begegnet. Es geht um den kostbaren Moment einer unscheinbaren Be­
gegnung, die sich Gott selbst wirkt, damit der Same seiner Liebe weitergegeben 
werden und das Herz ergreifen kann. Auch in diesem Wesenszug geht es darum, 

Reflexion

290



Jesus ähnlich zu werden, der keine pastoralen Programme hatte, sondern, so 
scheint es, die sehr zufälligen Begegnungen zu einem kostbaren Augenblick für 
den/die werden ließ, der/die ihm begegnete und dem/der er den Samen für ein er­
fülltes Leben ins Herz senkte: Maria Magdalena, Bartimäus, Zachäus u.v.a. 

Jede Begegnung, jeder Augenblick, in dem jemand durch das Dickicht seines 
Ichs hindurch ganz bei dem ist, der ihm gerade begegnet, ist der Augenblick, in 
dem der Same der Liebe Gottes ins Herz eines Menschen fallen kann. Diakonische 
Spiritualität ist von ihrem Wesen her offen für die Begegnung im Augenblick, zwi­
schen Tür und Angel. Sie ist eine Spiritualität der Absichtslosigkeit, die Menschen 
in aller Freiheit ermöglicht, zu kommen, zu bleiben und zu gehen. 

Diakonische Spiritualität sucht – wie Jesus selbst – den Augenblick der Liebe 
Gottes abseits der ausgetretenen Pfade, oft auf einsamen Wegen und im Schauen 
auf den Herrn an einsamen Orten. Sie sucht den kostbaren Augenblick im un­
scheinbaren Alltag der Vielen, die darauf warten, gesehen, gehört, angenommen 
zu werden. Sie sucht und erhofft den Augenblick dort, wo das Netzwerk der Kern­
gemeinde nicht mehr hineinreicht. Auf diese Weise erreicht die Liebe Christi, also 
der Herr selbst, in zuweilen sehr unscheinbaren und zufälligen Begegnungen sein 
Ziel, nämlich Same für ein erfülltes Leben zu werden, den der liebende Mensch 
zwar sät, oft aber nicht wird ernten können. Daraus ergibt sich ein dritter Aspekt.

Spiritualität des geistlichen Hegens

Die diakonische Spiritualität ist hegende Zuwendung. Die Begegnungen im Au­
genblick und in unscheinbarer Zufälligkeit bleiben im Herzen des liebenden Men­
schen und werden in die Beziehung mit Jesus hineingenommen. Jesus selbst hat 
für seine Jünger gebetet, sagt er doch zu Petrus: „Ich aber habe für dich gebetet, 
damit dein Glaube nicht erlischt“ (Lk 22,32).

Es gilt, für die Menschen, die tagtäglich begegnen, hegend einzutreten, sie im 
persönlichen Gebet der Liebe Gottes anzuvertrauen und auch gerade in diesem 
Tun Jesus selbst ähnlich zu werden, der für die Seinen gebetet hat. Hegen heißt, in 
stiller Treue immer neu ein/e Sorgende(r) zu werden. Hegen heißt, dort zu sein und 
helfend einzutreten, wo etwas Nahrung braucht und wachsen will. Hegen heißt 
aber auch, ein geistliches Gespür dafür zu entwickeln, wo Mitsorge gefordert ist 
und wo das Wachstum getrost der Liebe Gottes anvertraut werden darf. 

Konkret bedeutet das, dass ein zuinnerst unscheinbarer Dienst von vielen Frau­
en und Männern gefordert ist, der seinen Impuls täglich neu aus der Begegnung 
mit Christus empfängt, und die oft verborgene Zufälligkeit vieler kostbarer Augen­
blicke als Ort der Gottesbegegnung begreift und getrost dem Wort Jesu vertraut, 
dass der Vater, der auch das Verborgene sieht, dieses vergelten wird (vgl. Mt 6,3).
Diakonische Spiritualität ist, das wurde im bisher Gesagten deutlich, eine Prägung, 
die jeder Mensch erfährt, der sich Jesus so vorbehaltlos wie möglich überlässt. 

291

Diakonische Spiritualität



Es ist nach diesen grundlegenden Erwägungen naheliegend zu fragen, ob sich 
daraus Aspekte für eine spezifische Spiritualität des diakonalen Amtes gewinnen 
lassen. In jedem Fall gilt die beschriebene Grundwirklichkeit geistlichen Lebens 
ohne Abstriche auch für das Amt des Diakons. Nachfolgend werden die angestell­
ten Überlegungen thesenartig ergänzt und zwar an jenen Stellen, wo sich vom 
Amt des Diakons präzisere Bestimmungen nahelegen. 

Diakonische Spiritualität und das Amt des Diakons

Das Amt des Diakons macht sich nicht zuerst an einer Vollmacht fest, wie das 
für den priesterlichen Dienst bei der Feier der Eucharistie, des Bußsakramentes 
und der Krankensalbung gilt. Der spezifische Auftrag des Diakons ist es, an den 
Tischen zu dienen und im Rahmen dieses Auftrages das Wort zu verkünden und 
auszulegen. Selbst dort, wo der Diakon das Sakrament der Taufe spendet oder bei 
der Ehe assistiert, geht diese Vollmacht nicht über das hinaus, was im Bedarfsfall 
nicht auch einem/einer Katecheten/Katechetin, einem getauften und gefirmten 
Laien, einer Frau ebenso wie einem Mann übertragen werden könnte (wie dies in 
der Schweiz gängig ist). 

Die Macht des Diakons besteht also im Wesentlichen darin, ein ganz aus 
der Liebe Christi Empfangender zu werden, sein Herz füllen zu lassen mit dem 
Samen, den die Liebe Christi ins Herz senkt, um in seinem Handeln, soweit wie 
irgend möglich, die zugewandte Liebe Jesu in den Alltag der Menschen hinein­
zuleben, hineinzusagen und auch liturgisch, in der Feier der Eucharistie, stellver­
tretend vor Gott zu tragen. In diesem Dienst ist das Amt des Diakons immer auch 
prophetische Existenz, weil es allen institutionellen Verengungen zum Trotz, von 
den Rändern her, den Auftrag Jesu eins ums andere Mal in der Tat, im konkreten 
Handeln heilsam in Erinnerung bringt und damit auch das prophetische Amt 
Christi vergegenwärtigt. „Denn auch der Menschensohn ist nicht gekommen, 
um sich dienen zu lassen, sondern um zu dienen und sein Leben hinzugeben als 
Lösegeld für viele“ (Mt 20,28). Die diakonische Spiritualität des Augenblicks ist 
im Blick auf das Amt des Diakons eine Spiritualität des Boten, der nicht der Hirt 
der Herde ist. Das Wesen des diakonalen Amtes verwirklicht sich v.a. dort, wo er 
sich Zeit nimmt, den Samen seiner helfenden und fördernden Liebe in vielfäl­
tigen (zufälligen) Begegnungen auf dem Feld Gottes auszubringen.

Der Ort, wo der verheiratete Diakon die diakonische Spiritualität des Hegens 
unmittelbar einübt und berührt, ist dessen Ehe und Familie. An diesem Ort der 
Bewährung der Liebe beginnt immer neu durch alle egoistischen Hindernisse 
hindurch der zuweilen schmerzliche Aufbruch zum Du. Gerade in der Ehe ist es 
den Liebenden aufgetragen, einander Hegende zu werden, füreinander einzutre­
ten, einander zu nähren und in stiller Treue das Wachstum dessen zu fördern, was 
an Gutem wachsen will. Die Ehe ist für den verheirateten Diakon insofern nicht 

Reflexion

292



ein Nebenher zu einer Berufung, die er einfach sein Eigen nennen kann. Der Ruf 
Jesu zum Diakonat hat mit seiner Ehe nicht erst in zweiter Linie zu tun, sondern 
geht aus der ehelichen Wirklichkeit hervor und prägt sich in diese ein. Theolo­
gische Erwägungen führen zu dieser Einschätzung. Wenn es stimmt, dass, wie es 
Jesus selbst sagt, die Zwei „ein Fleisch werden“ (Mk 10,8), dann ist diese Einheit 
der Raum, in den hinein die Berufung zum Diakon ergeht und von da aus die Aus­
übung des Amtes von innen her mit prägt. 

Das Amt des Diakons ist in wechselseitiger Verschränkung mit den anderen 
genannten Aspekten auch Hege, geistliche Stellvertretung und zugleich Reden 
und Handeln, das die Menschen nährt und geistliches Wachstum ermöglicht. 
Es handelt sich hier nicht zuerst um ein sichtbares und amtliches Tun. Nicht 
die Präsenz an den Schaltstellen der christlichen Gemeinde, nicht die aufgrund 
pastoraler Engpässe übertragenen Leitungsaufgaben, sondern allein der Dienst 
am Menschen und bei den Menschen vergegenwärtigt das Wesen des Diakonats 
angemessen. Eine christusförmige Spiritualität des diakonalen Amtes drückt 
sich v.a. in der Bereitschaft aus, die in der diakonischen Spiritualität angelegte 
Unscheinbarkeit entschieden zu leben. Konkret geht es darum, dort zu sein und 
zu bleiben, wo es abseits der ausgetretenen Pfade einer Hege bedarf. Der Diakon 
lebt die im Vorbild Christi gründende Hingabe an das Leben gerade durch seine 
vor den Augen der Gemeindeöffentlichkeit verborgene Präsenz bei den Menschen 
und zugleich wird das prophetische Moment dieser Hingabe in der Mitfeier der 
Liturgie amtlich konkret.

Diakonische Spiritualität ist somit mehr als eine geistliche Grundhaltung, die 
an den Orten klassischer Diakonie gefordert ist. Sie ist eine Grundwirklichkeit des 
geistlichen Lebens in Jesus Christus. In dieser Hingabe an das Leben vertieft sich 
nicht nur das Leben des/der Einzelnen, sondern zugleich ereignet sich in dieser 
Grundwirklichkeit das sakramentale Wesen der Kirche. Die Kirche ist im Säen, 
Dasein und Hegen der Vielen „Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereini­
gung mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit“ (Lumen Gentium 1). 
Der innerste Bezugspunkt dieser Wirklichkeit ist Jesus Christus, der diese selbst­
lose Liebe im Herzen jedes diakonischen Menschen wirkt und in der Präsenz des 
Diakons amtlich vergegenwärtigen will.

293

Diakonische Spiritualität


