
1	 Katja Schwaigerlehner (Übersetzung); Anna Albinus (Übersetzung, Bearbeitung u. Kommentar). 
2	 L. Massignon erhielt 1950 von Papst Pius XII. die Erlaubnis, den lateinischen Ritus zu verlassen und 

Priester des an Rom angegliederten ostkirchlichen (arabischen) Ritus zu werden. 
3	 Der Schriftverkehr T. Mertons wurde in mehreren Bänden herausgegeben, siehe: W. Shannon (Hrsg.), 

The Letters of Thomas Merton, New York 1985–1994. Der Hauptteil von Massignons Briefen wird in 
der Frz. Nationalbibliothek (Paris) aufbewahrt. Ausgewählte Sammlungen wurden veröffentlicht, z.B. 
D. Millet-Gérard, P. Claudel / L. Massignon: Correspondence 1908–1953. Paris 2012. 

Der folgende Essay1 handelt von der freundschaftlichen und spirituellen Beziehung 
dreier Männer, die verschiedene Kulturen und religiöse Traditionen miteinander ver­
binden: T. Merton, der in diesem Jahr 100 Jahre alt geworden wäre, L. Massignon, der 
Ende des 19. Jhs. geboren zu einem Pionier der Islamwissenschaft des 20. Jhs. wur­
de, und H. Mason, der beide als Student kennenlernte und miteinander vernetzte. Als 
Zeitzeuge und Freund zweier außergewöhnlicher Persönlichkeiten gibt der Autor einen 
lebendigen Eindruck davon, welche überraschenden Verbindungen Gebet und Denken 
über räumliche und zeitliche Distanzen hinweg schaffen können. [Anm. d. Red.]

Freundschaft im Angesicht des Friedens
Mein Briefwechsel mit Merton und Massignon

Dieser Artikel umfasst Auszüge eines Briefwechsels, der zwischen mir und Thomas 
Merton, dem berühmten amerikanischen Trappistenmönch und erfolgreichen Au-
tor, Dichter und Lehrer, und Louis Massignon, dem herausragenden französischen 
Islamwissenschaftler des Collège de France, katholischen Wissenschaftler, Ehe
mann und Vater, melkitischen Priester2 und Mystiker stattfand. Der Essay betrifft 
lediglich die beiden Jahre 1959–1960 eines viel umfangreicheren Briefwechsels. 
Massignon (1883–1962) und Merton (1915–1968) trafen sich nie persönlich, be
ein­flussten sich aber in tiefgehender Weise in Form von Briefen, zum Ausdruck 
gebrachten Überzeugungen sowie im Gebet. Neben Passagen aus Mertons Briefen 

und Erzählungen über meine Treffen mit Massignon werde ich Teile aus dessen 
Briefen zitieren.3 

308

Lektüre

Herbert Mason | Boston

geb. 1932, verheiratet, Familienvater, Prof. em. 
der University of Boston für History and Religious 
Thought, Autor, Übersetzer von L. Massignon

herbertmason@mac.com



Annäherungen

Vor 1959 kannte ich weder Merton noch Massignon, obwohl ich letzteren zuvor 
zweimal von Ferne gesehen hatte. Beim ersten Mal war er einer der Hauptredner im 
Salle Richelieu der Sorbonne, um vor dem Hintergrund der aufkommenden Opposi
tion gegen den Krieg in Algerien das Andenken an den im Jahr 1916 gewaltsam 
zu Tode gekommenen Charles de Foucauld zu ehren. Der zweite Anlass war eine 
Massendemonstration vor dem Palais Royal, wo er sich gemeinsam mit François 
Mauriac und Jean Paul Sartre für das Ende des Krieges einsetzte. Ich lebte seit Sep-
tember 1957 in Paris, arbeitete an einem eigenen Literaturprojekt zum altorienta-
lischen Gilgameschepos, und verfasste gelegentlich Artikel für den Rundbrief der 
US-Botschaft, darunter einen über einen amerikanischen Mönch namens Thomas 
Merton. Außerdem übersetzte ich ein neues französisches Buch über den heiligen 
Johannes vom Kreuz. Es war diese Arbeit, die mich mit zwei Personen in Kontakt 
brachte, der katholischen Romanautorin Yvonne Chauffin und dem Jesuiten Jean 
Daniélou, die mich später mit Massignon bekannt machten. Yvonne war eine enge 
Freundin von Robert Rochefort, dem Autor des Buches über den spanischen Heili
gen, und sie sagte, ich müsse einen ganz außergewöhnlichen Menschen treffen, 
Louis Massignon! Jean stimmte ihr zu, nicht ohne seinerseits hinzuzufügen, dass er 
selbst ein Vertrauter Thomas Mertons sei, der für mich eine mögliche Verbindung 
zu amerikanischen Verlegern wäre, die Interesse an dem Buch über spanische Mys
tik haben könnten. Sowohl Yvonne als auch Jean waren energische Netzwerker, 
die zu dem Schriftverkehr beitrugen, der hier auszugsweise wiedergegeben wird.4 
Freundschaft im Angesicht des Friedens kann als das übergeordnete Thema dieses 
Artikels und der zitierten Korrespondenz bezeichnet werden. 

10. Juni 1959
Den ersten Brief von Thomas Merton erhielt ich, nachdem ich ihm über Johannes 
vom Kreuz und allgemein zum Thema der spirituellen Reise geschrieben hatte. 
Sein Brief war auf den 6. Juni datiert und von seinem Trappistenkloster Our Lady  
of Gethsemani in Kentucky abgeschickt:

Lieber Herbert: 
Ich freue mich, dass P. Daniélou dir einige meiner Schriften zukommen ließ, darunter 
auch mein kleines Buch über Prometheus. Meines Erachtens liegt eine gewisse Vor­
nehmheit darin, für etwas zu kämpfen, das wir bereits haben, denn wenn wir dies 
nicht tun, so haben wir es nicht wirklich. Dennoch ist es besser, sich zu erinnern, 
dass wir es bereits besitzen und dass das alles nicht vom Kämpfen abhängt. Das ist 

4	 Vgl. H. Mason, Memoir of a Friend: Louis Massignon, Notre Dame 1988; frz. ders., Massignon: Chro­
nique d’une Amitie. Mit einem Vorwort von A. Miquel (Les îles, Bd. 2, gegr. v. J. Maritain). Paris 1990.

„

309

Im Angesicht des Friedens



5	 Im Original theological gasoline [Anm. AA].
6	 Im Original The journey is present every day. Better, the voyage. „Voyage“ bezeichnet im Englischen 

eine Reise mit ungewissem Ziel, besonders bei Seefahrten [Anm. AA].

das große Geheimnis der Gnade. Nicht der Gnade im Sinn eines theologischen Kraft­
stoffes5, den man durch rechtschaffene Taten erhält (das ist die Sünde, die wir bege­
hen!), sondern Gnade durch die Tatsache, dass Gott sich selbst bereits zur Gänze für 
uns hingegeben hat. Zur Gänze. Aber wir müssen in die Dunkelheit seiner Gegenwart 
eintreten. Keine tragische Dunkelheit, nur Gewöhnlichkeit; vor allem aber in all das, 
was nicht wie Religion aussieht. 
Die Reise beinhaltet Kämpfe mit dem institutionellen Aspekt von Religion, und diese 
können enorm sein. Die einzige Schwierigkeit liegt in einem Paradox großer Demut. 
Eine kleine Tür, durch die jemand hinausgeht, und dabei den Anschein erweckt, nichts 
zu sein; und wirklich Nichts geworden zu sein – das ist die Befreiung. 
Die Reise ist täglich präsent. Besser, die Fahrt ins Ungewisse.6 Prometheus zu sein und 
auf Reisen zu sein, ist beinahe das Gleiche. Aus dem Nichts heraus, der Leere unseres 
eigenen Selbst, schaffen wir frei jenes Paradies, in dem wir mit Gott gehen. Dieser 
Schöpfungsakt ist – Gnade. Er ist zur Gänze ein Geschenk; Gnade aus Nichts heraus.
Ich mag besonders P. Daniélous Buch über Epektasis im Buch über Gregor von Nyssa 
(nach wie vor sein bestes). Ich bin froh, dass du P. Daniélou kennst. Grüß ihn bitte 
von mir und erinnere ihn daran, dass er mir einen Brief schuldet. 
Mit allerbesten Grüßen – Gott segne dich, Fr. Louis“

8. Juni 1959
Meine erste Begegnung mit Massignon fand am 8. Juni 1959 in seinem Arbeitszim
mer in der Rue Monsieur Nr. 21 im 7. Arrondissement von Paris statt. Er war umge
ben von Bücherregalen und auf seinem Tisch lagen Notizblätter für die Neu­auflage 
seines opus magnum, La Passion d’Al-Hallaj, von dem ich nicht die geringste Ah
nung hatte. Er sprach warmherzig über Yvonne Chauffin, die das Tref­­fen arrangiert 
hatte, und fuhr dann fort zu einer faszinierenden Schilderung seines Lebens als 
Muslim und seiner Festnahme als mutmaßlicher französischer Spion für die Ara-
ber durch Türken im Irak des Jahres 1908. Er wurde drei Tage lang gefesselt und 
verhört. Er glaubte aber, dass diese physischen Ketten nichts waren im Vergleich 
zu den Ketten seiner eigenen Sünden. Zum ersten Mal in seinem Leben erkannte 
er, dass er gerichtet wurde, nicht nur von Menschen, sondern auch von Gott. Er 
sprach schnell und in einem Schwall von Worten und Bildern. Mein entzücktes, 
25 Jahre altes Ohr war ein kleines Ruderboot in den überwältigenden Wellen seiner 
Schilderung; zum Zeitpunkt seiner Krise war er in meinem Alter. Die ihn verhör
ten, verdrehten die Wahrheit zu sinnlosen Lügen, um Geständnisse von ihm zu 
erlangen, und er verstand zum ersten Mal, dass es so etwas wie Wahrheit gibt. Er 
verwendete den Ausdruck „Schnee und Eis der Sünde“, und er sprach davon, sie zu 
überqueren; auf einem zugefrorenen See ohne jegliche Anhaltspunkte verloren zu 

310

Lektüre



7	 J.-K. Huysmans (1848–1907), Schriftsteller; Freund von Massignons Vater, Konvertit. Er betete auf 
dem Sterbebett für L. Massignons Bekehrung, vgl. I. Baumer, Gastfreundschaft, stellvertretende Hinga­
be, verpflichtendes Wort, Fürsprache. L. Massignon – gradlinig und rätselhaft, in: IKaZ 23 (1994), 457.

8	 Abū l-Mughīth al-Husain ibn Mansūr al-Hallādsch (geb. 857 in Fars/heute Iran, gest. 922 in Bagdad), 
Sufi­mystiker, Dichter; wurde wegen provokanter theol. Aussagen (u.a. Anâl-haqq, arab. „ich bin die 
[göttliche] Wahrheit“) als Ketzer verurteilt und hingerichtet. Bereits L. Massignons Dissertation wid-
mete sich seinen Schriften, vgl. La Passion de Husayn Ibn Mansûr Hallâj, martyr mystique de l‘Islam 
exécuté à Bagdad le 26 mars 922. Nouvelle èdition. Paris 1975; engl. H. Mason (Übers.), The Passion 
of al-Hallaj, 4 vols., with Biographical Introduction. Princeton 1983; gekürzte Version, siehe ders. 
(Übers.), Hallaj. Mystic and Martyr, Louis Massignon. Abridged Edition. Princeton 1994 [Anm. AA].

sein; und er schrie, im Glauben, dass wenn es irgendwo einen Felsen gab, das Echo 
zurückkommen würde; und es kam zurück. Er erkannte in sich selbst die Totalität 
der Unreinheit – und die Anwesenheit von Reinheit, derentwegen er versuchte, 
Selbstmord zu begehen, um klaren Tisch zu machen. Christen glauben nicht an 
Selbstmord, trotzdem sagte er, dies sei sein Opfer an Gott gewesen; das war sein 
Eintritt ins Reich der Visionen. In kläglicher Armut und Schmutz war er Gottes 
Zeuge. Er entdeckte in diesem Moment, in jenen drei Tagen die Tatsache, dass wir 
zur Unsterblichkeit „verdammt“ sind. Wir stellen fest, dass all unsere Wünsche zu 
vergänglichen Dingen hin streben, zu Vervielfältigungen von Ideen, die wir nie-
mals durch irgendwelche unserer Sehnsüchte finden werden. Dass wir aber ins Le-
ben gerufen wurden, um mit dieser Existenz zu leben, und als Christen in Liebe an 
Christus gebunden dieses Band dafür einzusetzen, andere zu befreien. Im Inners
ten Gottes liegt die Freiheit, sagte er zu mir, und sein Geschenk aus Liebe an die 
Menschheit ist diese Freiheit. Es ist unsere Berufung, diese Liebe an Gott zurückzu-
geben. Er sagte, er hätte keine Lösung, die Welt in Ordnung zu bringen. Er wüsste 
vielmehr, dass wir leiden müssten, dass menschliche Opfer Sühne leisten müssten. 
Er sagte, er sei ein Franziskaner des Dritten Ordens und erzählte mir von der Scham 
vieler Pariser Franziskaner über den Bau eines Palastes mit amerikanischem Geld, 
obwohl viele Arme durch dieses Geld hätten „befreit“ werden können. Christus 
lebt mit den Armen; er lebt in Erniedrigung – vor seinen Freunden, vor seinen Ver-
wandten – und er kennt, was die Armen kennen, die Leere und die Unreinheit.

Vor allem jedoch erzählte mir Massignon von seiner klaren Gewissheit während 
dieser drei Tage im Irak, welche Menschen für ihn beteten: seine Mutter, Sr. Violet 
Sussman, Leon Bloy, Huysmans7, Vater Charles de Foucauld, und Al-Hallaj8, der be-
reits seit 1000 Jahren tot war. Er erkannte sie durch ihre Gebete für ihn. Massignon 
sprach von mystischer Stellvertretung, von der Übertragung von Leid, von Fürbitte. 
Ich war überwältigt von seinen Worten und erschöpft.

Netzwerke

Nachdem ich Merton von diesem und weiteren Treffen mit Massignon berichtet 
hatte, stellte ich den Kontakt zwischen den beiden her. Massignon schrieb Merton 
und schickte ihm einige seiner Aufsätze, darunter jene über Al-Hallaj.

311

Im Angesicht des Friedens



9	 Worauf L. Massignon sich hier konkret bezieht, konnte nicht genauer eruiert werden [Anm. AA].
10	 Vgl. dazu: L. Massignons, The Three Prayers of Abraham; engl. H. Mason, Testimonies and Reflections: 

Essays of Louis Massignon, Notre Dame 1989, 3–20.

31. August 1959 
Nachrichten von T. Merton und L. Massignon trafen heute ein, beide angstvoll:

Wenn es dunkel ist, ist es dunkel, und du gehst in der Dunkelheit als wäre es Licht. 
Nox illuminatio mea. Die Dunkelheit selbst ist unser Licht, und das ist alles. Das 
Licht bleibt, einfach gesprochen, unser alltäglicher Verstand, so wie er ist, dahintrei­
bend auf einem See der Dunkelheit … Bitte deine Freunde für mich zu beten, denn im 
Moment brauche ich Gebete.“ [T. Merton an H. Mason, Exzerpt]

Mme Chauffin steht unter großer Belastung (aus Angst um ihren Sohn, der in der Ar­
mee in Algerien dient). Bete für sie … Die ‚Rettung‘ unserer Ultras durch die Rassisten 
aus Australien, Südafrika, etc. in der Algerienfrage erschüttern mich.9 Sodom10 war 
dem Untergang geweiht, nicht wegen unnatürlicher Verbrechen, sondern weil sie 
ihren Gast Lot (in der biblischen Zeit der Richter) aufforderten, seine Gäste zu über­
geben, so als wollte man Gottes Engel misshandeln.Was tun wir den umgesiedelten 
muslimischen Frauen und Kindern an, die gnädigerweise unter die Obhut unserer 
Soldaten gestellt wurden, damit ihre Sittlichkeit wiederhergestellt und sie überzeugt 
werden, unseren Stock und die Peitsche zu lieben? Mein geliebtes Heimatland ist ‚be­
sessen‘ von bösen Geistern. Und die Feigheit unserer Kardinäle und Bischöfe versetzt 
mich in schreckliche Angst.“ [L. Massignon an H. Mason, Exzerpt]

Für Massignon bedeutete das Wort hôte sowohl Gastgeber als auch Gast. Beide Be-
deutungen brachten für ihn heilige Pflichten mit sich: Er war Gastgeber für viele 
Muslime in Frankreich und der Gast vieler in der muslimischen Welt. Er schrieb 
und sprach oft über die muslimische Gastfreundlichkeit gegenüber Fremden und 
beklagte deren häufigen Missbrauch durch westliche Menschen im Versuch, sich 
deren Ressourcen „anzueignen“. Er glaubte, dass der abrahamitische Islam den 
Brauch der Gastfreundschaft gegenüber Gästen und Waisen bewahrt hatte, wel-
che seine Länder wie Hagar und Ismael empfingen, den unerwählten Sohn, der so 
zentral für den biblischen Ursprung des Islam ist. Dieses Geschenk gilt der gesam-
ten Menschheit und steht in Widerspruch zu Krieg. Massignon selbst wurde die 
Gastfreundschaft einer muslimischen Familie im Irak zuteil, die für ihn sorgte, 
nachdem er aus der Gefangenschaft entlassen worden war und schwer erkrankte. 
Durch sie erfuhr er vom Leben und Martyrium Al-Hallajs, der das Thema seines 
Lebenswerkes wurde. Der Westen hat zwar große Fortschritte in wissenschaft-
licher und technologischer Hinsicht gemacht, hat in seiner unersättlichen Hab-
gier nach Ressourcen anderer aber verabsäumt, sich dieses heiligste muslimische 
Geschenk der Gastfreundschaft an die Welt anzueignen.

„

„

312

Lektüre



11	 Das Pardon, eine Form der Prozession, hat in Frankreich, bes. in der Bretagne an vielen Orten eine 
lange Tradition. Weiterführend etwa A. O‘Mahony, Louis Massignon, the Seven Sleepers of Ephesus and 
the Christian-Muslim Pilgrimage at Vieux-Marché, Brittany, in: C. Bartholomew / F. Hughes (Hrsg.), 
Explorations in a Christian Theology of Pilgrimage. Aldershot 2004, 126–148 [Anm. AA].

2. September 1959
Zu den optimistischen Nachrichten jener Tage gehört diese Aussage Mertons: 

Eines der faszinierendsten Dinge, die ich seit langem in Händen hielt, ist dieser Ab­
zug von Louis Massignon über die Sieben Schläfer (von Ephesus). Es ist unglaublich, 
und ich will mehr über all diese Plätze und Dinge wissen. Besonders die (antiken) 
Dolmen in der Bretagne. Was hältst du davon, wenn es dir zeitlich einmal passt, das 
Bretonische Gwerz (episches Gedicht) ins Englische zu übersetzen?“ [T. Merton an H. 
Mason, Exzerpt]

Die Quellen der Sieben-Schläfer-Legende sind die Legenda Aurea des Jacobus de Vo
ragine (1230–1289), das katholische Martyrologium und der Koran im Kapitel über 
die Höhle. Niederschlag fand sie in zahlreichen christlichen und muslimischen 
Prozessionen und Wallfahrten in Europa und der muslimischen Welt. Sie berichtet 
von sieben jungen christlichen Männern, die die Anbetung des römischen Kaisers 
Decius (Regierungszeit 249–251 n.Chr.) als selbsternanntem „Gott“ verweigerten 
und sich im Inneren einer Höhle in Ephesus versteckten, um dem Tod für ihren 
christlichen Glauben zu entgehen. Wie die Legende überliefert, schliefen sie 309 
Jahre lang und wurden als Zeugen für die Auferstehung auferweckt in einer Zeit, 
in der die arianische Häresie verbreitet war. „Und so erweckten wir sie, damit sie 
einander befragen konnten“, heißt es im Koran. Die Legende, die im Christentum 
und im Islam weitergegeben wurde, ist eine textbasierte Überlieferung, die von 
beiden Glaubensrichtungen geteilt wird. In der koranischen Version werden die 
Sieben von ihrem Hund begleitet. 

Neben sieben von ihm verfassten Aufsätzen über die Lokalisierung der vielen 
Pilgerorte weltweit, überredete Massignon 1954, dem Jahr des Ausbruchs des Al
gerienkrieges, einen Bischof in der Bretagne, eine Gruppe von Muslimen und an
deren Nicht-Bretonen einzuladen, am jährlichen Pardon11 von Vieux Marché an 
der Nordküste für die Sieben Schläfer teilzunehmen. Die Wallfahrt findet seither 
jedes Jahr am Festtag der Heiligen Maria Magdalena im Juli statt und besteht aus 
einer drei Meilen langen, in der nahe gelegenen Stadt Plouaret beginnenden Pro
zession, sowie einer Messe und Gebeten in und um die kleine Kapelle, der Rezita
tion des bretonischen Gedichtepos (Gwerz), einem Lagerfeuer, dem so genannten 
Tantad, und Gesängen, wie sie für die Verehrung der antiken Dolmengräber, auf 
die das bretonische Pardon ursprünglich zurückgeht, üblich waren. Dann folgt die 
nächtliche Kerzenwanderung zurück nach Plouaret und in die Wohnungen der 
Bretonen, die viele Besucher als Gäste aufnehmen. Die Bretagne war damals und 

„

313

Im Angesicht des Friedens



12	 Kardinal Franz König (1905–2004) war Mitglied der Badaliya, [s.u].

ist auch heute noch an vielen Orten die ärmste der französischen Provinzen und 
hatte unter häufigen Fällen von Kinderlähmung und der Rekrutierung vieler Pros
tituierter für Paris zu leiden. 
Ich selbst nahm im Juli 1959 auf Massignons Einladung hin an meiner ersten Wall
fahrt nach Vieux-Marché teil, und meine vorerst letzte fand im Juli 1999 statt. Das 
erste Mal nahmen viele Muslime teil und gaben am Sonntag ein Fest für Abraham, 
bei welchem sie die Gastgeber waren. Es war eine ausgelassene Zeit des Feierns. 
Massignon und ein muslimischer Imam rezitierten gemeinsam das 18. Kapitel des 
Koran über die Höhle, mit Sicht auf eine Quelle, deren Wasser den Ruf hat, Blind-
heit zu heilen. Ein kurzer kritischer Moment trat ein, als ein arabisch-katholisches 
Paar dagegen protestierte, Muslime während der Messe in die Kirche zu lassen. 
Massignon und der Bischof von Lannion jedoch luden die Muslime ein, als Ehren-
gäste in der Bankreihe vorm Altar zu sitzen, und das Paar beendete verärgert die 
Pilgerfahrt.

Ich übermittelte Massignon Mertons Brief vom 2. September und er antwortete 
in einer Notiz: „Ich muss ihm alle vier Teile meiner Studie über die Sieben Schläfer, 
erschienen bei Geuthner, zur Verfügung stellen. Gib mir seine Adresse, damit ich ihm 
danken kann. Ich denke, Mme Chauffin hat den Sieben zwei sehr große Unterstützer 
beschert, deinen Freund Merton, durch dich, und Kardinal König12 aus Wien. (...) Dir 
freundschaftlich verbunden mit Gilgamesch und Enkidu.“ [L. Massignon an H. Ma-
son, Exzerpt]

						    
9. September 1959
Der Hauptgrund für diese prompte Antwort ist, dass ich ausdrücken möchte, wie tief 
bewegt ich von diesem Gedanken Louis Massignons bin, dass das Heil von den Ge­
beugtesten und Verachtetsten kommt. Das ist selbstverständlich der einzige Gedanke, 
der in unserer Zeit überhaupt Sinn macht. Es ist der Schlüssel zu unserer Zeit und zu 
jeder Zeit. Es ist die großartige Aussage der Bibel, der Propheten, allem. Ich bin schon 
seit langer Zeit davon besessen … Ich kann dir versichern, dass ich mit dir und Louis 
Massignon gänzlich in diesem Punkt übereinstimme.“ [T. Merton an H. Mason, ver-
sendet am 3. September, Exzerpt]

Aktion und Gebet					   

Viele Sonderdrucke und Schriften wurden in dieser Zeit zwischen Merton und 
Massignon ausgetauscht. Merton war während dieser höchst kritischen Phase 
des Algerienkrieges zweifelsohne von Massignon und dessen Friedensaktionen 
beeinflusst. Massignon, obwohl Militäroffizier im Ersten Weltkrieg, hatte in den 
1930er Jahren die Gesellschaft der Freunde Gandhis in Frankreich gegründet sowie 

„

314

Lektüre



13	 Arabisch waqf [Anm. AA].
14	 Die Veröffentlichungen der Badalyia und der dazugehörigen Korrespondenz werden in der National-

bibliothek von Paris aufbewahrt. Sie wurden veröffentlicht unter dem Titel: M. Borrmans / F. Jacquin 
(Hrsg.), Badaliya. Au nom de l‘autre. Paris 2011.

15	 Ursprünglich wendete sich die Gemeinschaft an Christ(inn)en, die in einem mehrheitlich musli-
misch geprägten Umfeld lebten und sich für eine Verständigung mit dem Islam einsetzen wollten.Im 
Lettre annuelle no. 1 von 1947 schrieb Massignon, dass sich die Gruppen wöchentlich zu einer etwa 
einstündigen Zusammenkunft treffen sollten, bei der gemeinsames Gebet (Suscipe u.a. auf Arabisch), 
geistliche Lesung und der Austausch über aktuelle Themen im Vordergrund standen. Die Mitglieder 
widmeten etwa bestimmte Gebete und die Teilnahme einer Eucharistiefeier pro Woche den Men-
schen muslimischen Glaubens, nicht um diese zu bekehren, sondern in der Hoffnung, Gott möge 
diese geist­lichen Opfer stellvertretend für die Muslime annehmen. Vgl. M. Borrmans / F. Jacquin 
(Hrsg.), Badaliya 51–64, bes. 53.54–56 [s. Anm. 15; AA].

zur selben Zeit eine Gemeinschaft von „Stellvertretern“, auf Arabisch la Badaliya, 
zusammen mit der ägyptischen Koptin Mary Kahil. Mit ihr fanden viele persön-
liche Bemühungen um Freundschaft und Frieden zwischen Muslimen und Chris-
ten statt. Das arabische Wort badaliya wurde von Massignon und Mary Kahil für 
eine Bewegung und Gemeinschaft von Gläubigen gewählt, die sich im Namen 
Benachteiligter engagierten und sich selbst stellvertretend für sie einsetzten. Jedes 
Mitglied tauschte etwas von sich selbst zur Entlastung der Opfer ein, im Sinne 
einer Übertragung von Leiden. Es war der Wunsch der Gründer, Gottes Barm-
herzigkeit durch eine sowohl christliche wie auch muslimische Haltung der Hin-
gabe zu bezeugen. Al-Hallaj und andere muslimische Mystiker glaubten an eine 
bestimmte Anzahl von solchen Zeugen, die abdal oder „Ersatzmänner“ genannt 
werden und deren stellvertretendes Leiden als essentiell für die Erlösung der Welt 
angesehen wird. Die arabische Wurzel badal bedeutet als primäre Verbform „aus-
tauschen“ oder „ersetzen“, und in Nominalform „Ersatz“, „Stellvertretung“. Von 
daher heißt die Gruppe Badaliya; ihr gehörten viele Persönlichkeiten an, darun-
ter im Stillen auch einige Berühmtheiten. Es handelte sich um keine politische 
oder soziale Gruppierung, sondern um ein gemeinsames Wirken, dessen Geist 
sich bei zahlreichen privaten und seltener auch bei öffentlichen Veranstaltungen 
zeigte. Mary Kahil organisierte die Badaliya in Ägypten, welche Massignon zu-
weilen besuchte, so auf einer diplomatischen Reise im Auftrag der französischen 
Regierung nach dem Zweiten Weltkrieg, oder auch später auf dem Weg nach Je
rusalem, wo er gemeinsam mit einem befreundeten tunesischen Muslim für die 
Unterstützung einer Stiftung13 zum Erhalt der Klagemauer verantwortlich war. 
Massignons vierzehntägige Treffen mit der Pariser Gruppe fanden auch während 
der Zeit des Algerienkrieges statt. Er veröffentlichte Bulletins zu jedem Treffen, die 
gesammelt, ediert und veröffentlicht wurden.14 Darin zeigt sich sein an Gandhi 
orientierter Zugang zur Gewaltlosigkeit hinsichtlich jeder Form des spirituellen 
und intellektuellen „Austausches“ und eine Überblendung der Vorstellung von 
Substitution nach Al-Hallaj mit dem Opfer Christi, was in Akte der Selbsthingabe 
mündet, die die Mitglieder zur Erfüllung ihres geleisteten Gelübdes erbrachten.15 
Die regelmäßig von Massignon veröffentlichten Bulletins beeinflussten die Pro-

315

Im Angesicht des Friedens



testschriften, die von Merton erschienen, besonders jene aus den späten 1960er 
Jahren, als er beinahe zu einer Kultfigur der Opposition gegen den Vietnamkrieg 
und gegen Atomwaffen und deren Verbreitung wurde. Massignon hingegen wid-
mete sich in der Zeit des Schriftverkehrs mit Merton ebenso der Fertigstellung sei-
nes akademischen Werkes über Al-Hallaj. Merton kommentierte fast spöttisch in 
einem Brief an mich, dass er „sich für fast zehn Minuten lang entschieden hatte, 
orientalische Sprachen zu lernen“. Merton schätzte Massignon und dessen Geist 
immer mehr, doch die europäische Tradition der Orientalistik, zu der Massignon 
große Beiträge leistete, lag außerhalb ihrer unmittelbaren Beziehung. Merton ent-
deckte durch Massignon Ähnlichkeiten zwischen muslimischer und christlicher 
Mystik, aber nicht in der gleichen Tiefe wie Massignon, der sich generell unter 
Muslimen und Katholiken gleichermaßen zuhause fühlte, besonders in der früh-
christlichen und der Sufi-Mystik. Er kannte die Quellen und üblichen Gebete bei-
der Glaubensrichtungen auswendig, eingeschlossen die jüdische Bibel, ihre Ge-
bete und die 150 Psalmen. Man hat über ihn gesagt, dass er häufiger die Figuren 
Jakob und Isaak zitierte als Platon oder Aristoteles. Und es schien, als bewohne er 
eine vergangene, aber für ihn noch immer lebendige Welt.

Was seine Friedensaktivitäten angeht, war er sowohl durch Al-Hallajs als auch 
die katholische Rechtsauffassung geschult; nämlich, dass Veränderung dann 
am kreativsten und effektivsten herbeigeführt werden kann, wenn jene, die sie 
aus gerechten Gründen anstreben, zuerst drei Aspekte anerkennen, ehe sie ein 
gemeinsames Vorgehen in Erwägung ziehen: 1. Die Quellen möglicher Unge-
rechtigkeit in ihnen selbst, 2. Die Menschlichkeit ihrer Gegner, 3. Der tatsächlich 
vorherrschende Stand der Dinge im Unterschied zu jenem, den sie in ihren Träu-
men herbeizuführen hoffen. Durch derartige Umsichtigkeit könnten die eigenen 
Beweggründe geklärt, zum Ausdruck gebracht und mit größerer Überzeugung 
dafür gekämpft werden. Als Realist wusste Massignon jedoch auch darum, dass 
die Gelegenheiten für Umsichtigkeit sich erschöpfen und Widerstand unverrück-
bar sein kann. In Bezug auf die Gewaltlosigkeit im Sinne Gandhis nahm er daher 
Arrest in Kauf, den er und die Mitglieder seiner beiden Gemeinschaften wie viele 
andere während des Algerienkrieges erlebten. 

Ein langer gemeinsamer Weg

Ich selbst schloss mich Massignon bei zwei großen öffentlichen Aktionen sowie 
zahlreichen Treffen der Badaliya in den Jahren 1959 und1960 an. Auch bei pri-
vaten Treffen mit Muslimen, die in Verbindung zur Badaliya standen, war ich 
dabei, u.a. in Moscheen. Bei öffentlichen Veranstaltungen war er einzig darum 
besorgt, ich könnte ausgewiesen werden, wenn die Polizei uns festnehmen wür-
de. Einmal, im November 1961, als die französische Polizei mehrere algerische 
Verdächtige erschossen und ihre Leichname in die Seine geworfen hatte, führte 

316

Lektüre



16	 http://www.lemonde.fr/archives/article/1961/11/09/un-appel-de-m-massignon-pour-que-des-sepul-
tures-decentes-soient-donnees-aux-victimes-des-manifestations-musulmanes_2273290_1819218.
html?xtmc=massignon_antigone&xtcr=3 (Stand: 10.06.2015), [Anm. AA].

Massignon eine kleine Gruppe seiner Badaliya-Mitglieder zum Flussufer, wo sie 
versuchten, die Leichname zu bergen und ihnen ein angemessenes Begräbnis zu 
verschaffen. Ihre Bemühungen wurden jedoch vereitelt, und am nächsten Tag 
brachte Le Monde Massignons „Aufschrei der Antigone“ auf der Titelseite.16

Massignons Aktionen für Frieden in diesen Jahren intensivierten sein Leben, 
hielten ihn aber auch von der Herausgabe seines Werkes über Al-Hallaj ab. Nach 
meiner Teilnahme an der Sieben-Schläfer-Wallfahrt in der Bretagne im Juli 1959 
bat er mich, das Leben, die Lehre und das Vermächtnis des großen persischen 
Mystikers und Märtyrers des 10. Jhs. Al-Hallaj im Englischen bekannt zu machen. 
Er sagte, dass viel mehr Menschen Englisch sprechen und lesen würden als Fran-
zösisch. Ich erklärte ihm, dass ich weder akademisch noch sprachlich dazu in der 
Lage sei, eine solch große Aufgabe zu übernehmen. Er erwiderte, ich hätte die 
Seele eines Poeten und wüsste, wo die Quellen der Verständigung lägen, um dann 
prophetisch hinzuzufügen: „Wir haben einen langen gemeinsamen Weg vor uns“.

Im Frühsommer des Jahres 1960, als er bei großen öffentlichen Demonstrati-
onen mitwirkte, wurde er als Kenner „der Araber“ zur Teilnahme an dem ersten 
von drei privaten Treffen mit General de Gaulle eingeladen. Dies war riskant für 
ihn, sowohl von der rechten als auch der linken politischen Seite, aber es führte 
letztendlich zum Eingeständnis de Gaulles, dass Foltermethoden gegen musli-
mische Algerier in so genannten Haftzentren in Frankreich angewendet wurden, 
und schließlich, im Sommer 1962 zur Erklärung des Rechtes auf Selbstbestim-
mung und Unabhängigkeit Algeriens. 

Nach 1960 blieb ich von Amerika aus in regelmäßigem Briefkontakt mit Mas
signon, der auf meine Schreiben mit zunehmender Besorgnis, Unruhe, Wut und 
angesichts des Leidens auf allen Seiten des Krieges der Verzweiflung nahe antwor-
tete. Auch traf ich im August 1960 auf meinem Rückweg nach Amerika Merton in 
Gethsemani. Er war selbst besorgt, besonders über etwas, das er in seinem ersten 
Brief an mich erwähnt hatte: die religiöse Institution. Wir wanderten durch die 
Felder Kentuckys rings um das Kloster und sprachen über Louis Massignon (der 
im Briefverkehr und in Gesprächen zu „Louis“ geworden war, so wie Merton zu 
„Tom“). Er bat mich, Louis, Jean Daniélou und einem bestimmten Bischof in Me-
xiko von seinem Wunsch zu schreiben, das Kloster für ein weniger geregeltes Le-
ben zu verlassen. Ich schrieb also die Briefe und schickte sie, wie von ihm verlangt, 
von Louisville und nicht vom Kloster aus ab. Ich war gleichermaßen überrascht 
wie überzeugt von Toms Qualen und seinem Wunsch. Binnen eines Jahres erhielt 
ich einen Brief von Louis, der an Kardinal Montini (dem späteren Papst Paul VI.) 
herangetreten war, einem Badaliya-Mitglied, und er sagte: „Wenn Tom gehen 
möchte, wird er die Erlaubnis bekommen“. Tom ging nicht, wie bekannt ist, bis er 

317

Im Angesicht des Friedens



17	 L. Massignon bezieht sich hier auf Luis de Cuadra, mit dem er zeitweise eine Beziehung unterhielt 
und der sich 1921 das Leben genommen hatte, vgl. M. Borrmans / F. Jacquin (Hrsg.), Badaliya 19ff. [s. 
Anm. 15; AA]. 

18	 Reise des Propheten Mohammed nach Mekka [Anm. AA].

1968 zu einer spirituellen Reise in den Fernen Osten aufbrach, wo er starb. Louis 
starb am 31. Oktober 1962, vier Monate nachdem der Krieg in Algerien ein Ende 
gefunden hatte.

2. August 1960
Einen der bewegendsten Briefe, die ich von ihm besitze, schrieb mir Massignon 
vor meinem Treffen mit Merton in Kentucky. Ich hatte zuvor von unserer anhal-
tenden Verbundenheit zu ihm und unseren Freunden in Paris, Algeriern wie Fran-
zosen, durch Gebete und Bitten um einen gerechten Frieden geschrieben:

Mein lieber Freund, dein Brief allein würde mir helfen, zu hoffen in dieser dunklen 
Stunde meines geliebten Landes, so angsterfüllt herzlos … Vor 51 Jahren habe ich 
mein neues Leben darauf gebaut, unseren Herrn anzuflehen, den Freund aus dem 
Tod (der Sünde) zu nehmen,17 der mich (indirekt) durch seine Sünde belehrte, – von 
der ewigen Liebe: er lehrte mich auf betrügerische Weise, – dass Liebe sich preiszu­
geben habe, dem Innersten unseres Herzens abgerungen, – sodass ich nur Seinen 
Willen im Sinn habe, nicht meinen. Du hast verstanden, dass das, was mich in die­
sem Leben interessiert, ist, den Brunnen der Unsterblichkeit zu finden, so wie dein 
Gilgamesch, und so wie mir auf eher außergewöhnliche Weise die Sieben Schläfer 
gezeigt wurden von diesem außergewöhnlichen Mystiker Hallaj (gekreuzigt für die 
Liebe zu Gott in Bagdad im Jahr 922 unserer Zeitrechnung, 309 nach der Hidschra18; 
diese Zahl entspricht exakt der Anzahl [an Jahren] an Schlaf der Sieben in Ephesus 
nach dem Koran [Kap. 18]) … Ich glaube, dass der Kuss der Liebe unser Herz aus 
Fleisch tötet – das ist der einzige Weg zum ewigen Leben. Was unerträglich sein 
sollte, wenn es unter den sterbenden Blumen und den schreienden Abschiedsrufen 
unserer zerstörten Hoffnung geschieht. Ich glaube, dass die Barmherzigkeit Gottes 
reiner Akt ist, der für immer brennt, und sei es im Himmel oder in der Hölle macht 
keinen Unterschied für mich; denn die Hölle ist das immerwährende Geschenk sei­
ner Anwesenheit an das einsame Herz, das inmitten dahinscheidender Phantome 
schmachtet und sich nicht schert, irgendeine Unsterblichkeit zu finden, wenn nicht 
dort, in der reinen Einsamkeit des Heiligen, dieser Einsamkeit, die die Heilige Drei­
faltigkeit immerfort auslebt, innerhalb und außerhalb der Herrlichkeit von Gottes 
Eigenschaften und von seiner Schöpfung. Hallaj sagte am Kreuz: ‚Es ist genug für 
den Ekstatiker, den Einzigen einzig in sich selbst zu finden‘. Und das ist der Kelch 
der Unsterblichkeit. Brüderlich Dir verbunden, Louis“. [L. Massignon an H. Mason, 
Exzerpt]

„

318

Lektüre


