Lektiire

Herbert Mason | Boston

geb. 1932, verheiratet, Familienvater, Prof. em.
der University of Boston fiir History and Religious
Thought, Autor, Ubersetzer von L. Massignon

herbertmason@mac.com

Der folgende Essay' handelt von der freundschaftlichen und spirituellen Beziehung
dreier Mdnner, die verschiedene Kulturen und religidse Traditionen miteinander ver-
binden: T. Merton, der in diesem Jahr 100 Jahre alt geworden wiire, L. Massignon, der
Ende des 19. Jhs. geboren zu einem Pionier der Islamwissenschaft des 20. Jhs. wur-
de, und H. Mason, der beide als Student kennenlernte und miteinander vernetzte. Als
Zeitzeuge und Freund zweier aufSergewdhnlicher Persénlichkeiten gibt der Autor einen
lebendigen Eindruck davon, welche iiberraschenden Verbindungen Gebet und Denken
tiber rdumliche und zeitliche Distanzen hinweg schaffen kénnen. [Anm. d. Red. |

Freundschaft im Angesicht des Friedens
Mein Briefwechsel mit Merton und Massignon

Dieser Artikel umfasst Ausziige eines Briefwechsels, der zwischen mir und Thomas
Merton, dem berithmten amerikanischen Trappistenmdnch und erfolgreichen Au-
tor, Dichter und Lehrer, und Louis Massignon, dem herausragenden franzdsischen
Islamwissenschaftler des College de France, katholischen Wissenschaftler, Ehe-
mann und Vater, melkitischen Priester? und Mystiker stattfand. Der Essay betrifft
lediglich die beiden Jahre 1959-1960 eines viel umfangreicheren Briefwechsels.
Massignon (1883-1962) und Merton (1915-1968) trafen sich nie personlich, be-
einflussten sich aber in tiefgehender Weise in Form von Briefen, zum Ausdruck
gebrachten Uberzeugungen sowie im Gebet. Neben Passagen aus Mertons Briefen
und Erzdhlungen tiber meine Treffen mit Massignon werde ich Teile aus dessen
Briefen zitieren.?

—_

Katja Schwaigerlehner (Ubersetzung); Anna Albinus (Ubersetzung, Bearbeitung u. Kommentar).

2 L.Massignon erhielt 1950 von Papst Pius XII. die Erlaubnis, den lateinischen Ritus zu verlassen und
Priester des an Rom angegliederten ostkirchlichen (arabischen) Ritus zu werden.

3 Der Schriftverkehr T. Mertons wurde in mehreren Binden herausgegeben, siehe: W. Shannon (Hrsg.),

The Letters of Thomas Merton, New York 1985-1994. Der Hauptteil von Massignons Briefen wird in

der Frz. Nationalbibliothek (Paris) aufbewahrt. Ausgewédhlte Sammlungen wurden veroffentlicht, z.B.

D. Millet-Gérard, P. Claudel / L. Massignon: Correspondence 1908-1953. Paris 2012.

308



Im Angesicht des Friedens

Anndherungen

Vor 1959 kannte ich weder Merton noch Massignon, obwohl ich letzteren zuvor
zweimal von Ferne gesehen hatte. Beim ersten Mal war er einer der Hauptredner im
Salle Richelieu der Sorbonne, um vor dem Hintergrund der aufkommenden Opposi-
tion gegen den Krieg in Algerien das Andenken an den im Jahr 1916 gewaltsam

zu Tode gekommenen Charles de Foucauld zu ehren. Der zweite Anlass war eine
Massendemonstration vor dem Palais Royal, wo er sich gemeinsam mit Francois
Mauriac und Jean Paul Sartre fiir das Ende des Krieges einsetzte. Ich lebte seit Sep-
tember 1957 in Paris, arbeitete an einem eigenen Literaturprojekt zum altorienta-
lischen Gilgameschepos, und verfasste gelegentlich Artikel fiir den Rundbrief der
US-Botschaft, darunter einen iiber einen amerikanischen Monch namens Thomas
Merton. Auflerdem tiibersetzte ich ein neues franzosisches Buch tiber den heiligen
Johannes vom Kreuz. Es war diese Arbeit, die mich mit zwei Personen in Kontakt
brachte, der katholischen Romanautorin Yvonne Chauffin und dem Jesuiten Jean
Daniélou, die mich spéter mit Massignon bekannt machten. Yvonne war eine enge
Freundin von Robert Rochefort, dem Autor des Buches tiber den spanischen Heili-
gen, und sie sagte, ich miisse einen ganz auflergewohnlichen Menschen treffen,
Louis Massignon! Jean stimmte ihr zu, nicht ohne seinerseits hinzuzufiigen, dass er
selbst ein Vertrauter Thomas Mertons sei, der fiir mich eine mogliche Verbindung
zu amerikanischen Verlegern wire, die Interesse an dem Buch tiber spanische Mys-
tik haben konnten. Sowohl Yvonne als auch Jean waren energische Netzwerker,

die zu dem Schriftverkehr beitrugen, der hier auszugsweise wiedergegeben wird.*
Freundschaft im Angesicht des Friedens kann als das tibergeordnete Thema dieses
Artikels und der zitierten Korrespondenz bezeichnet werden.

10. Juni 1959

Den ersten Brief von Thomas Merton erhielt ich, nachdem ich ihm tiber Johannes
vom Kreuz und allgemein zum Thema der spirituellen Reise geschrieben hatte.
Sein Brief war auf den 6. Juni datiert und von seinem Trappistenkloster Our Lady
of Gethsemani in Kentucky abgeschickt:

,Lieber Herbert:
Ich freue mich, dass P. Daniélou dir einige meiner Schriften zukommen lief3, darunter
auch mein kleines Buch iiber Prometheus. Meines Erachtens liegt eine gewisse Vor-
nehmbheit darin, fiir etwas zu kampfen, das wir bereits haben, denn wenn wir dies
nicht tun, so haben wir es nicht wirklich. Dennoch ist es besser, sich zu erinnern,
dass wir es bereits besitzen und dass das alles nicht vom Kdmpfen abhdngt. Das ist

4 Vgl. H. Mason, Memoir of a Friend: Louis Massignon, Notre Dame 1988; frz. ders., Massignon: Chro-
nique d’une Amitie. Mit einem Vorwort von A. Miquel (Les iles, Bd. 2, gegr. v. J. Maritain). Paris 1990.

309



Lektiire

das grofSe Geheimnis der Gnade. Nicht der Gnade im Sinn eines theologischen Kraft-
stoffes®, den man durch rechtschaffene Taten erhdlt (das ist die Siinde, die wir bege-
hen!), sondern Gnade durch die Tatsache, dass Gott sich selbst bereits zur Gdnze fiir
uns hingegeben hat. Zur Gdnze. Aber wir miissen in die Dunkelheit seiner Gegenwart
eintreten. Keine tragische Dunkelheit, nur Gewohnlichkeit; vor allem aber in all das,
was nicht wie Religion aussieht.

Die Reise beinhaltet Kdmpfe mit dem institutionellen Aspekt von Religion, und diese
konnen enorm sein. Die einzige Schwierigkeit liegt in einem Paradox grofSer Demut.
Eine kleine Tiir, durch die jemand hinausgeht, und dabei den Anschein erweckt, nichts
zu sein; und wirklich Nichts geworden zu sein - das ist die Befreiung.

Die Reise ist tiglich prisent. Besser, die Fahrt ins Ungewisse.® Prometheus zu sein und
auf Reisen zu sein, ist beinahe das Gleiche. Aus dem Nichts heraus, der Leere unseres
eigenen Selbst, schaffen wir frei jenes Paradies, in dem wir mit Gott gehen. Dieser
Schépfungsakt ist - Gnade. Er ist zur Gdnze ein Geschenk; Gnade aus Nichts heraus.
Ich mag besonders P. Daniélous Buch iiber Epektasis im Buch iiber Gregor von Nyssa
(nach wie vor sein bestes). Ich bin froh, dass du P. Daniélou kennst. Griif8 ihn bitte
von mir und erinnere ihn daran, dass er mir einen Brief schuldet.

Mit allerbesten GriifSen — Gott segne dich, Fr. Louis“

8.Juni 1959

Meine erste Begegnung mit Massignon fand am 8. Juni 1959 in seinem Arbeitszim-
mer in der Rue Monsieur N1. 21 im 7. Arrondissement von Paris statt. Er war umge-
ben von Biicherregalen und auf seinem Tisch lagen Notizblétter fiir die Neuauflage
seines opus magnum, La Passion d’Al-Hallaj, von dem ich nicht die geringste Ah-
nung hatte. Er sprach warmherzig tiber Yvonne Chauffin, die das Treffen arrangiert
hatte, und fuhr dann fort zu einer faszinierenden Schilderung seines Lebens als
Muslim und seiner Festnahme als mutmaflicher franzdsischer Spion fiir die Ara-
ber durch Tiirken im Irak des Jahres 1908. Er wurde drei Tage lang gefesselt und
verhort. Er glaubte aber, dass diese physischen Ketten nichts waren im Vergleich

zu den Ketten seiner eigenen Stinden. Zum ersten Mal in seinem Leben erkannte
er, dass er gerichtet wurde, nicht nur von Menschen, sondern auch von Gott. Er
sprach schnell und in einem Schwall von Worten und Bildern. Mein entziicktes,

25 Jahre altes Ohr war ein kleines Ruderboot in den tiberwiltigenden Wellen seiner
Schilderung; zum Zeitpunkt seiner Krise war er in meinem Alter. Die ihn verhor-
ten, verdrehten die Wahrheit zu sinnlosen Liigen, um Gestiandnisse von ihm zu
erlangen, und er verstand zum ersten Mal, dass es so etwas wie Wahrheit gibt. Er
verwendete den Ausdruck ,Schnee und Eis der Stinde“, und er sprach davon, sie zu
iberqueren; auf einem zugefrorenen See ohne jegliche Anhaltspunkte verloren zu

5 Im Original theological gasoline [Anm. AA].
6 Im Original The journey is present every day. Better, the voyage. ,,Voyage“ bezeichnet im Englischen
eine Reise mit ungewissem Ziel, besonders bei Seefahrten [Anm. AA].

310



Im Angesicht des Friedens

sein; und er schrie, im Glauben, dass wenn es irgendwo einen Felsen gab, das Echo
zuriickkommen wiirde; und es kam zuriick. Er erkannte in sich selbst die Totalitdt
der Unreinheit - und die Anwesenheit von Reinheit, derentwegen er versuchte,
Selbstmord zu begehen, um klaren Tisch zu machen. Christen glauben nicht an
Selbstmord, trotzdem sagte er, dies sei sein Opfer an Gott gewesen; das war sein
Eintritt ins Reich der Visionen. In kldglicher Armut und Schmutz war er Gottes
Zeuge. Er entdeckte in diesem Moment, in jenen drei Tagen die Tatsache, dass wir
zur Unsterblichkeit ,,verdammt“ sind. Wir stellen fest, dass all unsere Wiinsche zu
vergdanglichen Dingen hin streben, zu Vervielfdltigungen von Ideen, die wir nie-
mals durch irgendwelche unserer Sehnsiichte finden werden. Dass wir aber ins Le-
ben gerufen wurden, um mit dieser Existenz zu leben, und als Christen in Liebe an
Christus gebunden dieses Band dafiir einzusetzen, andere zu befreien. Im Inners-
ten Gottes liegt die Freiheit, sagte er zu mir, und sein Geschenk aus Liebe an die
Menschheit ist diese Freiheit. Es ist unsere Berufung, diese Liebe an Gott zuriickzu-
geben. Er sagte, er hitte keine Losung, die Welt in Ordnung zu bringen. Er wiisste
vielmehr, dass wir leiden miissten, dass menschliche Opfer Siihne leisten miissten.
Er sagte, er sei ein Franziskaner des Dritten Ordens und erzdhlte mir von der Scham
vieler Pariser Franziskaner tiber den Bau eines Palastes mit amerikanischem Geld,
obwohl viele Arme durch dieses Geld hatten , befreit“ werden konnen. Christus
lebt mit den Armen; er lebt in Erniedrigung - vor seinen Freunden, vor seinen Ver-
wandten - und er kennt, was die Armen kennen, die Leere und die Unreinheit.

Vor allem jedoch erzdhlte mir Massignon von seiner klaren Gewissheit wahrend
dieser drei Tage im Irak, welche Menschen fiir ihn beteten: seine Mutter, Sr. Violet
Sussman, Leon Bloy, Huysmans’, Vater Charles de Foucauld, und Al-Hallaj®, der be-
reits seit 1000 Jahren tot war. Er erkannte sie durch ihre Gebete fiir ihn. Massignon
sprach von mystischer Stellvertretung, von der Ubertragung von Leid, von Fiirbitte.
Ich war tiberwiltigt von seinen Worten und erschopft.

Netzwerke

Nachdem ich Merton von diesem und weiteren Treffen mit Massignon berichtet
hatte, stellte ich den Kontakt zwischen den beiden her. Massignon schrieb Merton
und schickte ihm einige seiner Aufsitze, darunter jene iiber Al-Hallaj.

7 J.-K. Huysmans (1848-1907), Schriftsteller; Freund von Massignons Vater, Konvertit. Er betete auf
dem Sterbebett fiir L. Massignons Bekehrung, vgl. I. Baumer, Gastfreundschaft, stellvertretende Hinga-
be, verpflichtendes Wort, Fiirsprache. L. Massignon - gradlinig und rétselhaft, in: IKaZ 23 (1994), 457.

8 Abt 1-Mughith al-Husain ibn Mansar al-Halladsch (geb. 857 in Fars/heute Iran, gest. 922 in Bagdad),
Sufimystiker, Dichter; wurde wegen provokanter theol. Aussagen (u.a. And'l-haqq, arab. ,ich bin die
[gottliche] Wahrheit“) als Ketzer verurteilt und hingerichtet. Bereits L. Massignons Dissertation wid-
mete sich seinen Schriften, vgl. La Passion de Husayn Ibn Mansir Halldj, martyr mystique de I‘Islam
exécuté a Bagdad le 26 mars 922. Nouvelle édition. Paris 1975; engl. H. Mason (Ubers.), The Passion
of al-Hallaj, 4 vols., with Biographical Introduction. Princeton 1983; gekiirzte Version, siehe ders.
(Ubers.), Hallaj. Mystic and Martyr, Louis Massignon. Abridged Edition. Princeton 1994 [Anm. AA].

31



Lektiire

31. August 1959
Nachrichten von T. Merton und L. Massignon trafen heute ein, beide angstvoll:

»Wenn es dunkel ist, ist es dunkel, und du gehst in der Dunkelheit als wire es Licht.
Nox illuminatio mea. Die Dunkelheit selbst ist unser Licht, und das ist alles. Das
Licht bleibt, einfach gesprochen, unser alltiglicher Verstand, so wie er ist, dahintrei-
bend auf einem See der Dunkelheit ... Bitte deine Freunde fiir mich zu beten, denn im
Moment brauche ich Gebete.“ [T. Merton an H. Mason, Exzerpt]

»Mme Chauffin steht unter grofSer Belastung (aus Angst um ihren Sohn, der in der Ar-
mee in Algerien dient). Bete fiir sie ... Die ,Rettung‘ unserer Ultras durch die Rassisten
aus Australien, Siidafrika, etc. in der Algerienfrage erschiittern mich.’ Sodom' war
dem Untergang geweiht, nicht wegen unnatiirlicher Verbrechen, sondern weil sie
ihren Gast Lot (in der biblischen Zeit der Richter) aufforderten, seine Gdste zu iiber-
geben, so als wollte man Gottes Engel misshandeln. Was tun wir den umgesiedelten
muslimischen Frauen und Kindern an, die gnddigerweise unter die Obhut unserer
Soldaten gestellt wurden, damit ihre Sittlichkeit wiederhergestellt und sie iiberzeugt
werden, unseren Stock und die Peitsche zu lieben? Mein geliebtes Heimatland ist ,be-
sessen‘von bosen Geistern. Und die Feigheit unserer Kardindle und Bischife versetzt
mich in schreckliche Angst. “ [L. Massignon an H. Mason, Exzerpt]

Fiir Massignon bedeutete das Wort hdte sowohl Gastgeber als auch Gast. Beide Be-
deutungen brachten fiir ihn heilige Pflichten mit sich: Er war Gastgeber fiir viele
Muslime in Frankreich und der Gast vieler in der muslimischen Welt. Er schrieb
und sprach oft iiber die muslimische Gastfreundlichkeit gegentiiber Fremden und
beklagte deren haufigen Missbrauch durch westliche Menschen im Versuch, sich
deren Ressourcen ,,anzueignen®. Er glaubte, dass der abrahamitische Islam den
Brauch der Gastfreundschaft gegeniiber Gédsten und Waisen bewahrt hatte, wel-
che seine Lander wie Hagar und Ismael empfingen, den unerwéhlten Sohn, der so
zentral fiir den biblischen Ursprung des Islam ist. Dieses Geschenk gilt der gesam-
ten Menschheit und steht in Widerspruch zu Krieg. Massignon selbst wurde die
Gastfreundschaft einer muslimischen Familie im Irak zuteil, die fiir ihn sorgte,
nachdem er aus der Gefangenschaft entlassen worden war und schwer erkrankte.
Durch sie erfuhr er vom Leben und Martyrium Al-Hallajs, der das Thema seines
Lebenswerkes wurde. Der Westen hat zwar grofie Fortschritte in wissenschaft-
licher und technologischer Hinsicht gemacht, hat in seiner unerséttlichen Hab-
gier nach Ressourcen anderer aber verabsdaumt, sich dieses heiligste muslimische
Geschenk der Gastfreundschaft an die Welt anzueignen.

9 Worauf L. Massignon sich hier konkret bezieht, konnte nicht genauer eruiert werden [Anm. AA].
10 Vgl. dazu: L. Massignons, The Three Prayers of Abraham; engl. H. Mason, Testimonies and Reflections:
Essays of Louis Massignon, Notre Dame 1989, 3-20.

312



Im Angesicht des Friedens

2. September 1959
Zu den optimistischen Nachrichten jener Tage gehort diese Aussage Mertons:

»Eines der faszinierendsten Dinge, die ich seit langem in Hdnden hielt, ist dieser Ab-
zug von Louis Massignon tiber die Sieben Schldfer (von Ephesus). Es ist unglaublich,
und ich will mehr iiber all diese Plitze und Dinge wissen. Besonders die (antiken)
Dolmen in der Bretagne. Was hdltst du davon, wenn es dir zeitlich einmal passt, das
Bretonische Gwerz (episches Gedicht) ins Englische zu iibersetzen?“ [T. Merton an H.
Mason, Exzerpt]

Die Quellen der Sieben-Schléfer-Legende sind die Legenda Aurea des Jacobus de Vo-
ragine (1230-1289), das katholische Martyrologium und der Koran im Kapitel iber
die Hohle. Niederschlag fand sie in zahlreichen christlichen und muslimischen
Prozessionen und Wallfahrten in Europa und der muslimischen Welt. Sie berichtet
von sieben jungen christlichen Mdnnern, die die Anbetung des romischen Kaisers
Decius (Regierungszeit 249-251 n.Chr.) als selbsternanntem , Gott“ verweigerten
und sich im Inneren einer Hohle in Ephesus versteckten, um dem Tod fiir ihren
christlichen Glauben zu entgehen. Wie die Legende tiberliefert, schliefen sie 309
Jahre lang und wurden als Zeugen fiir die Auferstehung auferweckt in einer Zeit,

in der die arianische Haresie verbreitet war. ,,Und so erweckten wir sie, damit sie
einander befragen konnten*, heifdt es im Koran. Die Legende, die im Christentum
und im Islam weitergegeben wurde, ist eine textbasierte Uberlieferung, die von
beiden Glaubensrichtungen geteilt wird. In der koranischen Version werden die
Sieben von ihrem Hund begleitet.

Neben sieben von ihm verfassten Aufsédtzen tiber die Lokalisierung der vielen
Pilgerorte weltweit, iberredete Massignon 1954, dem Jahr des Ausbruchs des Al-
gerienkrieges, einen Bischof in der Bretagne, eine Gruppe von Muslimen und an-
deren Nicht-Bretonen einzuladen, am jahrlichen Pardon'! von Vieux Marché an
der Nordkiiste fiir die Sieben Schlifer teilzunehmen. Die Wallfahrt findet seither
jedes Jahr am Festtag der Heiligen Maria Magdalena im Juli statt und besteht aus
einer drei Meilen langen, in der nahe gelegenen Stadt Plouaret beginnenden Pro-
zession, sowie einer Messe und Gebeten in und um die kleine Kapelle, der Rezita-
tion des bretonischen Gedichtepos (Gwerz), einem Lagerfeuer, dem so genannten
Tantad, und Gesangen, wie sie flir die Verehrung der antiken Dolmengraber, auf
die das bretonische Pardon urspriinglich zuriickgeht, tiblich waren. Dann folgt die
nichtliche Kerzenwanderung zuriick nach Plouaret und in die Wohnungen der
Bretonen, die viele Besucher als Giste aufnehmen. Die Bretagne war damals und

11 Das Pardon, eine Form der Prozession, hat in Frankreich, bes. in der Bretagne an vielen Orten eine
lange Tradition. Weiterfiihrend etwa A. O‘Mahony, Louis Massignon, the Seven Sleepers of Ephesus and
the Christian-Muslim Pilgrimage at Vieux-Marché, Brittany, in: C. Bartholomew / F. Hughes (Hrsg.),
Explorations in a Christian Theology of Pilgrimage. Aldershot 2004, 126-148 [Anm. AA].

313



Lektiire

ist auch heute noch an vielen Orten die drmste der franzosischen Provinzen und
hatte unter hdufigen Fillen von Kinderlahmung und der Rekrutierung vieler Pros-
tituierter fiir Paris zu leiden.

Ich selbst nahm im Juli 1959 auf Massignons Einladung hin an meiner ersten Wall-
fahrt nach Vieux-Marché teil, und meine vorerst letzte fand im Juli 1999 statt. Das
erste Mal nahmen viele Muslime teil und gaben am Sonntag ein Fest fiir Abraham,
bei welchem sie die Gastgeber waren. Es war eine ausgelassene Zeit des Feierns.
Massignon und ein muslimischer Imam rezitierten gemeinsam das 18. Kapitel des
Koran tiber die Hohle, mit Sicht auf eine Quelle, deren Wasser den Ruf hat, Blind-
heit zu heilen. Ein kurzer kritischer Moment trat ein, als ein arabisch-katholisches
Paar dagegen protestierte, Muslime wihrend der Messe in die Kirche zu lassen.
Massignon und der Bischof von Lannion jedoch luden die Muslime ein, als Ehren-
gdste in der Bankreihe vorm Altar zu sitzen, und das Paar beendete verdrgert die
Pilgerfahrt.

Ich tibermittelte Massignon Mertons Brief vom 2. September und er antwortete
in einer Notiz: ,,Ich muss ihm alle vier Teile meiner Studie tiber die Sieben Schldifer,
erschienen bei Geuthner, zur Verfiigung stellen. Gib mir seine Adresse, damit ich ihm
danken kann. Ich denke, Mme Chauffin hat den Sieben zwei sehr grofie Unterstiitzer
beschert, deinen Freund Merton, durch dich, und Kardinal Kénig'? aus Wien. (...) Dir
freundschaftlich verbunden mit Gilgamesch und Enkidu. “ [L. Massignon an H. Ma-
son, Exzerpt]

9. September 1959

»Der Hauptgrund fiir diese prompte Antwort ist, dass ich ausdriicken mdchte, wie tief
bewegt ich von diesem Gedanken Louis Massignons bin, dass das Heil von den Ge-
beugtesten und Verachtetsten kommt. Das ist selbstverstdndlich der einzige Gedanke,
der in unserer Zeit iiberhaupt Sinn macht. Es ist der Schliissel zu unserer Zeit und zu
jeder Zeit. Es ist die grofartige Aussage der Bibel, der Propheten, allem. Ich bin schon
seit langer Zeit davon besessen ... Ich kann dir versichern, dass ich mit dir und Louis
Massignon gdnzlich in diesem Punkt iibereinstimme. “ [T. Merton an H. Mason, ver-
sendet am 3. September, Exzerpt]

Aktion und Gebet

Viele Sonderdrucke und Schriften wurden in dieser Zeit zwischen Merton und
Massignon ausgetauscht. Merton war wiahrend dieser hochst kritischen Phase
des Algerienkrieges zweifelsohne von Massignon und dessen Friedensaktionen
beeinflusst. Massignon, obwohl Militdroffizier im Ersten Weltkrieg, hatte in den
1930er Jahren die Gesellschaft der Freunde Gandhis in Frankreich gegriindet sowie

12 Kardinal Franz Konig (1905-2004) war Mitglied der Badaliya, [s.u].

314



Im Angesicht des Friedens

zur selben Zeit eine Gemeinschaft von ,,Stellvertretern®, auf Arabisch la Badaliya,
zusammen mit der dgyptischen Koptin Mary Kahil. Mit ihr fanden viele person-
liche Bemithungen um Freundschaft und Frieden zwischen Muslimen und Chris-
ten statt. Das arabische Wort badaliya wurde von Massignon und Mary Kahil fiir
eine Bewegung und Gemeinschaft von Glaubigen gewéhlt, die sich im Namen
Benachteiligter engagierten und sich selbst stellvertretend fiir sie einsetzten. Jedes
Mitglied tauschte etwas von sich selbst zur Entlastung der Opfer ein, im Sinne
einer Ubertragung von Leiden. Es war der Wunsch der Griinder, Gottes Barm-
herzigkeit durch eine sowohl christliche wie auch muslimische Haltung der Hin-
gabe zu bezeugen. Al-Hallaj und andere muslimische Mystiker glaubten an eine
bestimmte Anzahl von solchen Zeugen, die abdal oder ,Ersatzmédnner” genannt
werden und deren stellvertretendes Leiden als essentiell fiir die Erlosung der Welt
angesehen wird. Die arabische Wurzel badal bedeutet als primére Verbform ,,aus-
tauschen“ oder ,ersetzen“, und in Nominalform , Ersatz*, ,Stellvertretung“. Von
daher heif3t die Gruppe Badaliya; ihr gehorten viele Personlichkeiten an, darun-
ter im Stillen auch einige Beriihmtheiten. Es handelte sich um keine politische
oder soziale Gruppierung, sondern um ein gemeinsames Wirken, dessen Geist
sich bei zahlreichen privaten und seltener auch bei 6ffentlichen Veranstaltungen
zeigte. Mary Kahil organisierte die Badaliya in Agypten, welche Massignon zu-
weilen besuchte, so auf einer diplomatischen Reise im Auftrag der franzosischen
Regierung nach dem Zweiten Weltkrieg, oder auch spéter auf dem Weg nach Je-
rusalem, wo er gemeinsam mit einem befreundeten tunesischen Muslim fiir die
Unterstiitzung einer Stiftung'® zum Erhalt der Klagemauer verantwortlich war.
Massignons vierzehntdgige Treffen mit der Pariser Gruppe fanden auch wahrend
der Zeit des Algerienkrieges statt. Er veroffentlichte Bulletins zu jedem Treffen, die
gesammelt, ediert und verdffentlicht wurden.' Darin zeigt sich sein an Gandhi
orientierter Zugang zur Gewaltlosigkeit hinsichtlich jeder Form des spirituellen
und intellektuellen , Austausches“ und eine Uberblendung der Vorstellung von
Substitution nach Al-Hallaj mit dem Opfer Christi, was in Akte der Selbsthingabe
miindet, die die Mitglieder zur Erfiillung ihres geleisteten Geliibdes erbrachten.'s
Die regelméf3ig von Massignon veroffentlichten Bulletins beeinflussten die Pro-

13 Arabisch wagf [Anm. AA].

14 Die Veroffentlichungen der Badalyia und der dazugehorigen Korrespondenz werden in der National-
bibliothek von Paris aufbewahrt. Sie wurden veroffentlicht unter dem Titel: M. Borrmans / F. Jacquin
(Hrsg.), Badaliya. Au nom de I‘autre. Paris 2011.

15 Urspriinglich wendete sich die Gemeinschaft an Christ(inn)en, die in einem mehrheitlich musli-
misch gepragten Umfeld lebten und sich fiir eine Verstindigung mit dem Islam einsetzen wollten.Im
Lettre annuelle no. 1 von 1947 schrieb Massignon, dass sich die Gruppen wochentlich zu einer etwa
einstiindigen Zusammenkunft treffen sollten, bei der gemeinsames Gebet (Suscipe u.a. auf Arabisch),
geistliche Lesung und der Austausch tiber aktuelle Themen im Vordergrund standen. Die Mitglieder
widmeten etwa bestimmte Gebete und die Teilnahme einer Eucharistiefeier pro Woche den Men-
schen muslimischen Glaubens, nicht um diese zu bekehren, sondern in der Hoffnung, Gott moge
diese geistlichen Opfer stellvertretend fiir die Muslime annehmen. Vgl. M. Borrmans / F. Jacquin
(Hrsg.), Badaliya 51-64, bes. 53.54-56 [s. Anm. 15; AA].

315



Lektiire

testschriften, die von Merton erschienen, besonders jene aus den spaten 1960er
Jahren, als er beinahe zu einer Kultfigur der Opposition gegen den Vietnamkrieg
und gegen Atomwaffen und deren Verbreitung wurde. Massignon hingegen wid-
mete sich in der Zeit des Schriftverkehrs mit Merton ebenso der Fertigstellung sei-
nes akademischen Werkes tiber Al-Hallaj. Merton kommentierte fast spottisch in
einem Brief an mich, dass er ,sich fiir fast zehn Minuten lang entschieden hatte,
orientalische Sprachen zu lernen®. Merton schitzte Massignon und dessen Geist
immer mehr, doch die europdische Tradition der Orientalistik, zu der Massignon
grofie Beitrédge leistete, lag auflerhalb ihrer unmittelbaren Beziehung. Merton ent-
deckte durch Massignon Ahnlichkeiten zwischen muslimischer und christlicher
Mystik, aber nicht in der gleichen Tiefe wie Massignon, der sich generell unter
Muslimen und Katholiken gleichermaflen zuhause fiihlte, besonders in der friih-
christlichen und der Sufi-Mystik. Er kannte die Quellen und tiblichen Gebete bei-
der Glaubensrichtungen auswendig, eingeschlossen die jidische Bibel, ihre Ge-
bete und die 150 Psalmen. Man hat {iber ihn gesagt, dass er haufiger die Figuren
Jakob und Isaak zitierte als Platon oder Aristoteles. Und es schien, als bewohne er
eine vergangene, aber fiir ihn noch immer lebendige Welt.

Was seine Friedensaktivitdten angeht, war er sowohl durch Al-Hallajs als auch
die katholische Rechtsauffassung geschult; ndmlich, dass Verdnderung dann
am kreativsten und effektivsten herbeigefiihrt werden kann, wenn jene, die sie
aus gerechten Griinden anstreben, zuerst drei Aspekte anerkennen, ehe sie ein
gemeinsames Vorgehen in Erwdgung ziehen: 1. Die Quellen moglicher Unge-
rechtigkeit in ihnen selbst, 2. Die Menschlichkeit ihrer Gegner, 3. Der tatsdchlich
vorherrschende Stand der Dinge im Unterschied zu jenem, den sie in ihren Trdu-
men herbeizufiihren hoffen. Durch derartige Umsichtigkeit konnten die eigenen
Beweggriinde geklirt, zum Ausdruck gebracht und mit grofRerer Uberzeugung
dafir gekdmpft werden. Als Realist wusste Massignon jedoch auch darum, dass
die Gelegenheiten fiir Umsichtigkeit sich erschopfen und Widerstand unverriick-
bar sein kann. In Bezug auf die Gewaltlosigkeit im Sinne Gandhis nahm er daher
Arrest in Kauf, den er und die Mitglieder seiner beiden Gemeinschaften wie viele
andere wahrend des Algerienkrieges erlebten.

Ein langer gemeinsamer Weg

Ich selbst schloss mich Massignon bei zwei grof3en 6ffentlichen Aktionen sowie
zahlreichen Treffen der Badaliya in den Jahren 1959 und1960 an. Auch bei pri-
vaten Treffen mit Muslimen, die in Verbindung zur Badaliya standen, war ich
dabei, u.a. in Moscheen. Bei 6ffentlichen Veranstaltungen war er einzig darum
besorgt, ich konnte ausgewiesen werden, wenn die Polizei uns festnehmen wiir-
de. Einmal, im November 1961, als die franzdsische Polizei mehrere algerische
Verddchtige erschossen und ihre Leichname in die Seine geworfen hatte, fithrte

316



Im Angesicht des Friedens

Massignon eine kleine Gruppe seiner Badaliya-Mitglieder zum Flussufer, wo sie
versuchten, die Leichname zu bergen und ihnen ein angemessenes Begrabnis zu
verschaffen. Ihre Bemiihungen wurden jedoch vereitelt, und am nachsten Tag
brachte Le Monde Massignons ,,Aufschrei der Antigone*“ auf der Titelseite.'®

Massignons Aktionen fiir Frieden in diesen Jahren intensivierten sein Leben,
hielten ihn aber auch von der Herausgabe seines Werkes iiber Al-Hallaj ab. Nach
meiner Teilnahme an der Sieben-Schldfer-Wallfahrt in der Bretagne im Juli 1959
bat er mich, das Leben, die Lehre und das Verméachtnis des gro3en persischen
Mystikers und Martyrers des 10. Jhs. Al-Hallaj im Englischen bekannt zu machen.
Er sagte, dass viel mehr Menschen Englisch sprechen und lesen wiirden als Fran-
zosisch. Ich erklédrte ihm, dass ich weder akademisch noch sprachlich dazu in der
Lage sei, eine solch grofie Aufgabe zu iibernehmen. Er erwiderte, ich hétte die
Seele eines Poeten und wiisste, wo die Quellen der Verstindigung lagen, um dann
prophetisch hinzuzufiigen: ,Wir haben einen langen gemeinsamen Weg vor uns“.

Im Frithsommer des Jahres 1960, als er bei grofien offentlichen Demonstrati-
onen mitwirkte, wurde er als Kenner ,, der Araber“ zur Teilnahme an dem ersten
von drei privaten Treffen mit General de Gaulle eingeladen. Dies war riskant fiir
ihn, sowohl von der rechten als auch der linken politischen Seite, aber es fithrte
letztendlich zum Eingestdndnis de Gaulles, dass Foltermethoden gegen musli-
mische Algerier in so genannten Haftzentren in Frankreich angewendet wurden,
und schlieflich, im Sommer 1962 zur Erklarung des Rechtes auf Selbstbestim-
mung und Unabhiéngigkeit Algeriens.

Nach 1960 blieb ich von Amerika aus in regelmdfligem Briefkontakt mit Mas-
signon, der auf meine Schreiben mit zunehmender Besorgnis, Unruhe, Wut und
angesichts des Leidens auf allen Seiten des Krieges der Verzweiflung nahe antwor-
tete. Auch traf ich im August 1960 auf meinem Riickweg nach Amerika Merton in
Gethsemani. Er war selbst besorgt, besonders iiber etwas, das er in seinem ersten
Brief an mich erwdhnt hatte: die religiose Institution. Wir wanderten durch die
Felder Kentuckys rings um das Kloster und sprachen tiber Louis Massignon (der
im Briefverkehr und in Gesprachen zu , Louis“ geworden war, so wie Merton zu
»lom*). Er bat mich, Louis, Jean Daniélou und einem bestimmten Bischof in Me-
xiko von seinem Wunsch zu schreiben, das Kloster fiir ein weniger geregeltes Le-
ben zu verlassen. Ich schrieb also die Briefe und schickte sie, wie von ihm verlangt,
von Louisville und nicht vom Kloster aus ab. Ich war gleichermaflen tiberrascht
wie iiberzeugt von Toms Qualen und seinem Wunsch. Binnen eines Jahres erhielt
ich einen Brief von Louis, der an Kardinal Montini (dem spateren Papst Paul VI.)
herangetreten war, einem Badaliya-Mitglied, und er sagte: ,Wenn Tom gehen
mochte, wird er die Erlaubnis bekommen®. Tom ging nicht, wie bekannt ist, bis er

16 http://www.lemonde.fr/archives/article/1961/11/09/un-appel-de-m-massignon-pour-que-des-sepul-
tures-decentes-soient-donnees-aux-victimes-des-manifestations-musulmanes_2273290_1819218.
html?xtmc=massignon_antigone&xtcr=3 (Stand: 10.06.2015), [Anm. AA].

317



Lektiire

1968 zu einer spirituellen Reise in den Fernen Osten aufbrach, wo er starb. Louis
starb am 31. Oktober 1962, vier Monate nachdem der Krieg in Algerien ein Ende
gefunden hatte.

2. August 1960

Einen der bewegendsten Briefe, die ich von ihm besitze, schrieb mir Massignon
vor meinem Treffen mit Merton in Kentucky. Ich hatte zuvor von unserer anhal-
tenden Verbundenheit zu ihm und unseren Freunden in Paris, Algeriern wie Fran-
zosen, durch Gebete und Bitten um einen gerechten Frieden geschrieben:

»Mein lieber Freund, dein Brief allein wiirde mir helfen, zu hoffen in dieser dunklen
Stunde meines geliebten Landes, so angsterfiillt herzlos ... Vor 51 Jahren habe ich
mein neues Leben darauf gebaut, unseren Herrn anzuflehen, den Freund aus dem
Tod (der Siinde) zu nehmen,'” der mich (indirekt) durch seine Siinde belehrte, - von
der ewigen Liebe: er lehrte mich auf betriigerische Weise, - dass Liebe sich preiszu-
geben habe, dem Innersten unseres Herzens abgerungen, - sodass ich nur Seinen
Willen im Sinn habe, nicht meinen. Du hast verstanden, dass das, was mich in die-
sem Leben interessiert, ist, den Brunnen der Unsterblichkeit zu finden, so wie dein
Gilgamesch, und so wie mir auf eher aufergewdéhnliche Weise die Sieben Schlifer
gezeigt wurden von diesem aufiergewdhnlichen Mystiker Hallaj (gekreuzigt fiir die
Liebe zu Gott in Bagdad im Jahr 922 unserer Zeitrechnung, 309 nach der Hidschra's;
diese Zahl entspricht exakt der Anzahl [an Jahren] an Schlaf der Sieben in Ephesus
nach dem Koran [Kap. 18]) ... Ich glaube, dass der Kuss der Liebe unser Herz aus
Fleisch totet - das ist der einzige Weg zum ewigen Leben. Was unertrdiglich sein
sollte, wenn es unter den sterbenden Blumen und den schreienden Abschiedsrufen
unserer zerstorten Hoffnung geschieht. Ich glaube, dass die Barmherzigkeit Gottes
reiner Akt ist, der fiir immer brennt, und sei es im Himmel oder in der Holle macht
keinen Unterschied fiir mich; denn die Holle ist das immerwdhrende Geschenk sei-
ner Anwesenheit an das einsame Herz, das inmitten dahinscheidender Phantome
schmachtet und sich nicht schert, irgendeine Unsterblichkeit zu finden, wenn nicht
dort, in der reinen Einsamkeit des Heiligen, dieser Einsamkeit, die die Heilige Drei-
faltigkeit immerfort auslebt, innerhalb und aufSerhalb der Herrlichkeit von Gottes
Eigenschaften und von seiner Schopfung. Hallaj sagte am Kreuz: |Es ist genug fiir
den Ekstatiker, den Einzigen einzig in sich selbst zu finden‘. Und das ist der Kelch
der Unsterblichkeit. Briiderlich Dir verbunden, Louis“. [L. Massignon an H. Mason,
Exzerpt]

17 L. Massignon bezieht sich hier auf Luis de Cuadra, mit dem er zeitweise eine Beziehung unterhielt
und der sich 1921 das Leben genommen hatte, vgl. M. Borrmans / F. Jacquin (Hrsg.), Badaliya 19ff. [s.
Anm. 15; AA].

18 Reise des Propheten Mohammed nach Mekka [Anm. AA].

318



