
Mitten im Leben

„Gott ist mitten in unserem Leben jenseitig.“ Ein bekanntes Wort aus Widerstand 
und Ergebung und eine gute Gelegenheit, sich siebzig Jahre nach seiner Hinrich-
tung an Dietrich Bonhoeffer (1906–1945) zu erinnern. Die Gedanken gehen nicht 
nur zurück zu einem Theologen, der seine große Zeit wohl noch vor sich gehabt 
hätte. Sie treffen auch auf einen, dessen gläubig theologisches Denken durch das 
Feuer eines unmenschlichen Regimes und eines mörderischen Krieges geläutert 
worden ist. Wer solches Grauen wach und wohl auch mit Angst erlebt, dem kom-
men keine leichtfertig hingesagten frommen Phrasen über die Lippen. Und so 
mag damals Gott – so die Vermutung eines Nachgeborenen – mit einer Formulie-
rung Karl Barths gesprochen, als der „ganz andere“ erfahren worden sein. 

Aber die Erfahrung und die Formulierung Bonhoeffers sind paradoxer und 
facettenreicher. Gott ist nicht nur der ganz andere, der anscheinend Ferne, er ist 
auch eine Wirklichkeit mitten in Bonhoeffers Leben – mitten in Krieg und Terror, 
mitten im Widerstand, im Gefängnis, unter dem Galgen. Gott ist da. Gegenwärtig 
durch Jesus Christus. Und zugleich ist er unfassbar. Jenseitig. Er entzieht sich dem 
erkennenden und verstehenden Zugriff. Mitten im Leben ist Gott keine Wirklich-
keit dieses Lebens, sondern – „mitten in unserem Leben jenseitig“.   

Dieser Jenseitigkeit Gottes mitten im Leben gilt es – auch 70 Jahre später – 
theologisch gerecht zu werden und geistlich standzuhalten. Und da lohnt es sich, 
ein frühes Werk von Hans Urs von Balthasar in Erinnerung zu rufen. In seinem 
1956 erschienenen (und jüngst neu aufgelegten) Buch Die Gottesfrage des heutigen 
Menschen hat er die neuzeitliche Entwicklung nachgezeichnet, die zu einer immer 
ausgeprägteren Erfahrung der Jenseitigkeit Gottes geführt hat. Sie ist für Balthasar 
nicht in erster Linie Folge der Ablehnung Gottes (das auch), sondern Ergebnis der 
inneren Logik der abendländischen Geistesgeschichte, die nicht zuletzt durch 
das Christentum geprägt worden sei. Am Ende der Entwicklung stehe als einzige 

333

Notiz

Bernhard Körner | Graz

geb. 1949, Priester, Professor für Dogmatik 
an der Universität Graz, Beiratsmitglied von 
GEIST & LEBEN

bernhard.koerner@uni-graz.at



Absolutheit die „zu Gott hin offenbleibende Frage, unter die sich alle übrigen 
Normen und Sätze einer natürlichen Religion subsumieren lassen müssen“. Die 
Beziehung zu Gott ist nicht zuerst in einer definitiven Erkenntnis fassbar, son-
dern in der Frage nach ihm. Für die katholische Kirche mit ihrem Anspruch und 
ihren dezidierten Aussagen zu Glaube und Moral werde das zunehmend zur He-
rausforderung. Aber sie könne nicht anders, sie müsse der Einsicht entsprechen, 
dass  Jesus Christus als der Gottmensch die genaue Verwirklichung dessen ist, 
„was auf Grund der Menschheitsfrage von Gottes freier Gnade und Barmherzig-
keit abschließend erwartet werden durfte.“ 

Also auch bei Balthasar: Gottes unfassbare Nähe und seine ebenso unfassbare 
Jenseitigkeit. Vielleicht sind damit die beiden Koordinaten benannt, die auch 
für eine heutige Gotteserfahrung gelten, Orientierung geben können, zu schaf-
fen machen und ernst genommen werden müssen. Denn beides ist möglich: 
Man sucht nach der Nähe Gottes und verliert sich in der Erfahrung des Unfass-
baren. Und umgekehrt: Man steht im Bann der Größe Gottes und übersieht 
seine unfassbare Nähe. Aber beides muss zur Geltung kommen – um Gottes und 
des Menschen willen.  

Dass die Erfahrung der (vermeintlichen) Ferne und das Schweigen Gottes 
eine Jahrtausende alte Probe des Glaubens darstellt, ist biblische und christliche 
Erfahrung: „Mein Gott, mein Gott, warum hast Du mich verlassen …“ (Ps 22) 
Aber auch die Nähe Gottes will und muss ertragen werden. Im Blick auf die Ab-
lehnung Jesu in seiner Heimatstadt (Mk 6,2–6) formuliert das Schott Messbuch 
lakonisch und präzise: „An den fernen Gott glauben ist leichter als dem nahen 
Gott zu begegnen.“ Eine paradoxe, aber eine alles andere als lebensfremde Ein
sicht. Deshalb braucht es den sorgsamen Blick auf sich selbst und die Unter-
scheidung der Geister. 

Und Gottes Nähe und seine Größe sind beides auch – Gnade. Was die Nähe 
Gottes betrifft, ist man gerne bereit, das zuzugestehen. Aber auch seine Größe, 
die man als Ferne missverstehen kann, ist Gnade. Denn nur der göttliche Gott 
ist wirklich – Gott. Nur der Gott, der nicht in das Koordinatensystem mensch-
licher Vorstellungen und Plausibilitäten gezwängt worden ist. So verführerisch 
das sein mag, am Ende hält ein zu anthropomorph gedachter Gott den Unge-
reimtheiten der Natur und der Geschichte nicht stand. Deshalb kann es immer 
noch als eine wertvolle Orientierungshilfe gelten: „Gott ist mitten in unserem 
Leben jenseitig.“

334

Notiz


