
Heimliches Feuer unter der Asche
Gedanken zur Keuschheit

Leg deine Schuhe ab,
denn der Ort, wo du stehst,
ist heiliger Boden. (Ex 3,5) 

Kein Zweifel, Mose war in die Wüste gegangen. Eine Urmetapher der Einsamkeit, 
Bedürftigkeit, der trostlosen Öde und bedrängenden Leere. Wer schon einmal in 
der Wüste war, weiß, dass dort längst nicht jeder Dornbusch brennt, dass das dürre, 
dornige Gestrüpp unserer Ängste und Schatten so manches Mal den Blick hin zu 
den weiten, schönen Horizonten verstellt. Mose war mit seiner Herde in die Wüste 
gegangen, genauer gesagt, noch „über die Steppe hinaus“ (Ex 3,1), „in das Innere 
der Wüste“ (ad interiora deserti), wie die Vulgata übersetzt. Wer beim Dornenge-
strüpp nicht hängenbleibt, sondern sich weiter, tiefer vorwagt, riskiert es, in bren-
nender Sehnsucht dem Anderen, dem Ganz-Anderen zu begegnen. Die Bibel weiß: 
Die Wüste setzt den Menschen einem Geheimnis aus. Es täuscht sich, wer sie nur 
für ein Stück verbrannte Erde hielte. Sie ist brennender, „heiliger Boden“. Wer sich 
ihm nähern will, muss seine Schuhe ablegen. Und wenn die Geschichte vom bren-
nenden Dornbusch eine Urmetapher der Keuschheit wäre?

Keuschheit?   

Die Keuschheit ist kein schwieriges Thema. Sie ist überhaupt kein Thema. Sieht 
man von einschlägigen theologischen Wörterbüchern oder frommen Traktaten, 
von Ordensregeln oder dem Codex des kanonischen Rechts einmal ab, hat sie 
sich längst aus unserer Alltagssprache und Begriffswelt verabschiedet. Wenn Papst 
Franziskus die Hirten der Kirche dazu drängt, den Geruch der ihnen anvertrauten 

Nachfolge

Edith Kürpick FMJ | Köln

geb. 1967, Priorin der Monastischen Gemeinschaft 
der Schwestern von Jerusalem in Köln

schwestern.jerusalem@t-online.de

336



1	 Vgl. http://w2.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2013/documents/papa-
francesco_20130328_messa-crismale.html

2	 πρώτη παρθένος ... εστìν Τριάς: R. Palla (Hrsg.) / M. Kertsch (Übers.), Gregor von Nazianz, Carmina de vir-
tute Ia-Ib. Graz 1985, 92.

Schafe anzunehmen1, wird es kaum jemandem in den Sinn kommen, damit auch 
die Keuschheit zu verbinden. Zu sehr haftet ihr der Geruch des hoffnungslos Anti-
quierten, ja Lebensfeindlichen an. Wer möchte schon gern danach riechen? 

In der Regel reduziert auf die Dimension des Geschlechtlichen und auf Fragen 
der Sexualmoral, steht sie unter dem Generalverdacht, eine negative Tugend zu 
sein: Leib und Lust zu verachten, sexuelle Energien einzubetonieren, vermeintliche 
Geschlechtslosigkeit zu spiritualisieren. Kontrolle und Tabu statt frei liebender Lei-
denschaft. Anlass höchstens zu genüsslichem Spott, meistens nur noch zu einem 
müden, aber vieldeutigen Lächeln. Selbst in kirchlichen, gut unterrichteten Krei-
sen herrscht nicht selten Konfusion darüber, was überhaupt gemeint sein könnte. 
Keuschheit – Jungfräulichkeit – Ehelosigkeit – Zölibat: Die Palette ist breit, die Be-
griffe scheinen, je nach Kontext, beliebig austauschbar.

Ausdrückliche Lebensformen, wie sie manche Getaufte, z.B. Ordenschristen, 
durch die Ehelosigkeit und Priester der lateinischen Kirche durch den Zölibat ver
sprechen und leben, sind in ihrer dauernden geschlechtlichen Enthaltsamkeit als 
Form klar umrissen. Jungfräulichkeit (die sich nicht auf sexuelles Unberührtsein 
reduzieren lässt), mag in diese Lebensform einmünden, erschöpft sich aber nicht 
darin. Im jüdisch-christlichen Kontext ist damit die Gott-offene, auf ihn sehn-
süchtig wartende, ihm schon vertrauend und hoffend anvertraute Herzensaus-
richtung des Menschen und des Gottesvolkes gemeint: „Mit ewiger Liebe habe ich 
dich geliebt“, spricht Gott durch seinen Propheten, „... ich baue dich wieder auf, 
du sollst neu gebaut werden, Jungfrau Israel“ (Jer 31,3f.). Und am anderen Ende 
der Bibel kann Paulus den Korinthern schreiben: „Ich habe euch einem einzigen 
Mann anverlobt, um euch als reine Jungfrau zu Christus zu führen“ (2 Kor 11,2). 
So ist schon biblisch die Jungfräulichkeit eng mit einer Brautmystik verbunden: 
Der Schöpfer ist der Gemahl, der Erbauer ist der Bräutigam, die Jungfrau die 
schon erwählte Braut (vgl. Jes 62,5). Aber ob Mann oder Frau – ein jungfräulicher 
Mensch ist, wer sich ganz und gar, mit Haut und Haar, liebend darauf einlässt; 
neutestamentlich gesprochen, wer dem Lamm folgt, wohin es auch geht (vgl. 
Offb 14,4). Jungfräulich sind nicht die Unberührbaren, sondern die von Gott Be-
rührten; die durch ihn zur inneren Einheit Gekommenen und dadurch auch zur 
Selbsthingabe Fähigen. So findet sich die Jungfräulichkeit in allen Lebensständen. 
Und in allen Lebensständen findet sie sich ... auch nicht. Um die Wahrheit und 
Tiefe der Gottesbeziehung geht es letztlich, so tief, dass der Hl. Gregor von Nazianz 
es wagte, mit eben diesem Wort die reine Hingabe und liebende Aufmerksamkeit 
der drei göttlichen Personen zueinander tastend zu benennen: „Die Heilige Trinität 
ist ... die erste Jungfrau“2. Gott erweist sich in sich selbst als jungfräulich liebend.

337

Gedanken zur Keuschheit



3	 R. Guardini, Der Herr. Betrachtungen über die Person und das Leben Jesu Christi. Würzburg 1961, 490.

Was aber bedeutet dann noch die Keuschheit? Wird sie zu einem bloßen Synonym, 
oder hat sie ihre eigene kraftvolle Aussage? Wofür steht sie? Wofür brennt sie? Wie 
die Ehelosigkeit und der Zölibat kann sie sich in einer frei gewählten, dauerhaften 
Lebensform geschlechtlicher Enthaltsamkeit ausdrücken. Wie die Jungfräulichkeit 
atmet sie die Weite einer lebendigen, integren, suchenden Gottesbeziehung. Aber 
von all diesen Möglichkeiten, in der Welt und vor Gott zu sein, ist letztlich nur die 
Keuschheit eine Weise, sich dieser Welt zu stellen und allem Wirklichen – den Din-
gen, den Ereignissen, den Menschen, sich selbst und schließlich Gott – zu begeg-
nen. Sie ist weder moralisches System noch an theologischen Schreibtischen ent-
worfenes Gedankenkonstrukt – genauso wenig wie es der brennende Dornbusch in 
der Wüste war. Nur leiblich begegnen wir der Wirklichkeit. Selbst leiblich verwur-
zelt, tritt die Keuschheit in Beziehung zum leiblichen Ausdruck aller Wirklichkeit. 

Begegnung und Berührung

Wir leben in einer Epoche, die wohl wie keine andere zuvor dem Leib zu huldigen 
wusste, besser gesagt (weil ja die deutsche Sprache diese wichtige Unterscheidung 
erlaubt), dem Körper, dieser einfachen und doch so komplexen biologischen Ver-
fasstheit des Menschen. Auf höchstem Niveau wird schon seit Jahrzehnten ein 
wahrer Körperkult zelebriert, der, von kosmetischer Makellosigkeit über perfekte 
Wellness auf Abruf und Diät-Programme in Endlosschleife bis hin zu sportlicher 
Fitness klar suggeriert: Design ist wichtig, alles ist machbar und möglich, ein Klick 
genügt. Dieser überhöhten (und dadurch paradoxerweise niedrigen und oft verwil-
derten) Idee der Körperlichkeit des Menschen setzt der christliche Glaube, anders 
als man meinen könnte, anders auch, als man ihm immer noch unterstellt, eine 
ganzheitliche Sicht entgegen: Der Mensch ist geistbegabte, leib-seelische Person. 
Das Wort Gottes hat einen menschlichen Leib angenommen und diesem noch 
einmal eine unendliche Würde geschenkt. Gott selbst ist Fleisch geworden und hat 
der Welt eine neue Ordnung zugemutet: Nämlich in einer Weise zu lieben, deren 
Maß er selber ist. „In Wahrheit hat das Christentum allein es gewagt, den Leib in 
die innerste Tiefe der Gottesnähe zu ziehen“3, konnte Guardini staunend sagen. 
Und der erste Theologe der Kirche, Paulus selbst, erkannte im Leib einen „Tempel 
des Heiligen Geistes“, in dem Gott verherrlicht werden soll (1 Kor 6,19f.), denn 
„der Leib ist nicht für die Unzucht da, sondern für den Herrn und der Herr für den 
Leib“ (1 Kor 6,13) – und man wird vermutlich ein ganzes Leben brauchen, um den 
zweiten Teil des Satzes in seiner unfassbaren Tiefe auszuloten.

Der Leib ist relativ, so wird hier deutlich: Er steht in Relation. Er ist weder Ob-
jekt noch Werkzeug; er ist jeweils Ich auf die Welt, auf die Anderen, auf Gott hin. 
Die unmittelbare Gegenwärtigkeit, die Erfahrung des Erlebten, das Geschaute, Ge

338

Nachfolge



4	 Die alten Mönchsregeln haben diesen Zusammenhang weiter entfaltet: „Das unkeusche Auge ist Kün-
der eines unkeuschen Herzens“ (Cäsarius von Arles, Regel für Nonnen, N° 23: Klosterregeln für Nonnen 
und Mönche. St. Ottilien 2008, 23).

hörte, Gefühlte geht nicht in seiner Unmittelbarkeit auf. Dieses Erleben ist unend
lich reicher, als wir spontan annehmen und als es sich uns offenbart; es birgt ein 
Geheimnis, einen Schatz wie in zerbrechlichen, leiblichen Gefäßen (vgl. 2 Kor 4,7): 
Das Geheimnis der Person in ihrer Beziehung zu Gott, zu den Anderen, zur Welt; 
die Geschichte ihrer Freude und Hoffnung, ihrer Trauer und Angst (vgl. GS 1).

Weil sie dies ahnt und achtet, widerspricht die Keuschheit der gefährlichen Re
duktionsformel „nichts als“, die behauptet, der Mensch ließe sich auf irgendetwas, 
und sei es auf seine Leiblichkeit, reduzieren. Sie verweigert sich einer übersteiger-
ten, perversen Sinnlichkeit – nicht zuerst, weil diese unmoralisch, sondern weil sie 
vor allem lügnerisch ist. Nur die Keuschheit kann sich der Wahrheit nähern.

Dennoch bedeuten ein solcher Widerspruch, eine solche Verweigerung weder 
Lieblosigkeit noch Beziehungslosigkeit. Die Geste der Keuschheit ist nicht der gie-
rige Zugriff, sondern die Berührung voller Ehrfurcht. Denn schon die Berührung 
der Haut berührt die Person, und die Person ist der Ehrfurcht wert. So berührt 
selbst die Keuschheit nicht das tiefste Geheimnis des Anderen, denn sein Geheim-
nis ist der Unversehrtheit wert.

Darum behält hier die Begegnung ihren Grenzcharakter; eine keusche Haltung 
ist, im starken Sinn des Wortes, grenz-wertig: Sie weiß um den Wert der Grenze, 
die nicht nur die bloße Differenz, sondern mehr noch die Alterität garantiert. 
Die Keuschheit beherrscht die Kunst, die Schönheit des Anderen oder der Dinge 
wertschätzend zu offenbaren, ohne sie sofort zu konsumieren. Sie befreit von der 
zwanghaften Notwendigkeit, haben zu müssen. Sie lässt sich ihrerseits anrühren, 
ohne vom Anderen oder den Dingen besessen zu werden. Sie ist frei. Sie besetzt 
nicht, sie setzt sich vielmehr aus, macht sich verwundbar und leidensfähig, ohne 
ihre Verwundbarkeit und Leidensfähigkeit noch einmal zur Schau zu stellen, zu 
vermarkten und zur Verführung verkommen zu lassen. Die Keuschheit weiß um 
die Schwachheit ihrer eigenen Grenzen und glaubt, dass sie genau so an Gott, den 
Ganz-Anderen, grenzt. Das macht ihre Demut aus. Sie lässt das Widerfahrnis der 
Nähe zu und öffnet Hände, Herz, Augen. Das ist ihre große, ohnmächtige Stärke.

Schauen und angeschaut werden

Alles beginnt mit dem Blick. „Das Auge gibt dem Körper Licht", sagt das Evange-
lium. „Wenn dein Auge gesund ist, dann wird dein ganzer Körper hell sein“ (Mt 
6,22)4 . Im Urtext heißt es genauer: „wenn dein Auge einfach ist“. Denn selbst un-
ser Blick, so scheint es, ist durchaus in der Lage, eine Art Doppelleben zu führen. In 
unserer westlichen Kultur der Übersättigung können wir uns oft nicht sattsehen an 
neuen Bildern und Informationen, die täglich aus der gesamten vernetzten Welt 

339

Gedanken zur Keuschheit



5	 H. Spaemann, Er ist dein Licht. Meditationen für jeden Tag. Jahreslesebuch. Freiburg i.Br. u.a. 1992, 23.  
6	 Nikolaus von Kues, Über die Schau Gottes, 5,8.
7	 Vgl. Im Herzen der Städte. Lebensbuch der Monastischen Gemeinschaften von Jerusalem. Freiburg i.Br. 

u.a. 2000, N° 82.

auf uns einströmen. Überspitzt gesagt: im Zeitalter des global viewing tut sich so 
etwas wie eine Scheinwelt auf, totalisierend in ihrem Anspruch, vereinnahmend 
in ihrer Dynamik, ohne jedoch in sich geeint, geschweige denn einend zu sein. 

Wenn heute bezeichnenderweise die Benutzeroberflächen unserer Computer 
immer sensibler werden, müssen dann notwendigerweise wir, die sie benutzen, 
immer oberflächlicher werden? Wie auch immer, die Gefahr liegt auf der Hand: 
Der Blick wird selektiv, spaltet ab; er ist wie ein „Zugriff des Auges, ein hastiges, 
zweckbedingtes Erfassen und Festhalten, das dem des Fotoobjektivs gleicht (...) 
Das Schauen ist gar kein Anliegen mehr, sondern das Haben, das Habhaftwerden 
des Gesehenen, das Darüber-verfügen-Können“5. Unsere kurzsichtigen Augen ha-
ben die Kontemplation verlernt. Der geheimnisvollen, fremden, transzendenten 
Andersheit wird kein Raum mehr gewährt. Keine Leerstelle hält das Leben mehr 
offen für sie. Überraschungen gibt es nicht. Das Gesehene wird zum begehrten 
Lustobjekt, schlimmstenfalls zur Beute, die voyeuristisch nach Belieben seziert 
werden kann.

Das älteste Symbol dafür ist das Idol. Der Machtergreifung steht es jederzeit 
zur Verfügung. Wer sich idolatrisch des Anderen oder seines Leibes oder selbst 
noch der Dinge bedient, um sie zum Spiegel seiner eigenen Allmachtsträume zu 
machen, ist unkeusch. Das Gegenbild dazu ist die Ikone. Sie eröffnet einen Raum 
für das unstillbar Ersehnenswerte, nimmt den Blick mit hinüber vom Sichtbaren 
zum Unsichtbaren. Für Glaubende ist sie in ihrer sinnlichen Wahrnehmbarkeit 
Zeichen eines beglückenden Geheimnisses: Der unendlich unbegreifbare Gott, 
von dem sie erzählt, beobachtet nicht den Menschen, sondern schaut ihn an und 
gibt ihn damit frei in dessen eigenes Wesen, hinein ins Leben: „Nichts anderes 
ist dein Sehen als Lebendigmachen (...) Ich bin, weil du mich anschaust“, betete 
Nikolaus von Kues6. Wer eine Ikone betrachtet und verehrt, erkennt das Gesicht 
hinter den Gesichtern. Weil er dies achtet und ehrt, ist seine Annäherung keusch. 
So kann aber für die Keuschheit letztlich die ganze Wirklichkeit zur Ikone werden. 
Wer sie ersehnt und sich bemüht, sie zu seiner Grundhaltung zu machen, dem 
offenbart die Keuschheit „das wahre Gesicht des Lebens“7. 

Dem Gesicht auf der Spur

Das Altertum hatte für den Sklaven einen schrecklichen Namen gefunden: Man 
nannte ihn aprosôpon – den Gesichtslosen. Hätte vielleicht in unserer Zeit die 
Unkeuschheit mit modernem Sklaventum zu tun, weil sie, besitzergreifend und 
dominierend, gesichtslos macht und die Person im Grunde zum Objekt degra-

340

Nachfolge



8	 D. Bonhoeffer,  Gemeinsames Leben. Gütersloh 2006, 31.
9	 In Anspielung auf das schöne Wort des französischen Orientalisten Louis Massignon: „Pour comp-

rendre l'autre, il ne faut pas se l'annexer mais devenir son hôte“ - wobei hôte im Französischen sowohl 
„Gastgeber, Wirt“ als auch „Gast“ bedeuten kann.

10	 Brief an Diognet: K. Berger u.a., Das Neue Testament und die frühchristlichen Schriften. Frankfurt 2003, 
1292f.

diert? Keusch ist der Blick, der den Leib von seinem Gesicht aus wahrnimmt. So 
sehr der Leib auch maskieren, vielleicht sogar täuschen mag: Er ist Ausdruck der 
Person, zumindest Spur ihres Geheimnisses. Die Keuschheit bleibt in dieser Spur. 
Sie respektiert die langsamen Gesetze des Lebens, des Wachstums, durchläuft 
selbst diese Stufen – wohl kaum jemand wird keusch geboren –, verbietet sich den 
endgültigen Richterspruch über einen Menschen, der ja bis zu seinem letzten 
Atemzug werdend bleibt. Sie kennt ein Warten vor dem Anderen. So akzeptiert 
sie die Ungesichertheit, das Risiko, die Erfahrung des Mangels, vielleicht auch 
der Einsamkeit. Wenn sie sich etwas nimmt – dann Zeit. Dies alles nicht, wie man 
vorschnell meinen könnte, aus kühler Berechnung, ängstlicher Distanzwahrung 
oder heroischer Entsagung heraus. Niemand ist berufen, nicht zu lieben. Nur wer 
liebt, vermag keusch zu sein. Um ihrer selbst willen wird die Person geliebt.

Auch der glaubend Liebende nimmt das Leben des Anderen nicht in die Hand; 
er weiß es noch in einer anderen Hand. Wenn seine Liebe wirklich keusch ist, 
lässt er ihn immer wieder in diese Hand hinein los. „Das bedeutet aber“, schreibt 
Dietrich Bonhoeffer in seinem weisen Buch über das gemeinsame Leben, „dass 
ich den Andern freigeben muss von allen Versuchen, ihn mit meiner Liebe zu be-
stimmen, zu zwingen, zu beherrschen. In seiner Freiheit von mir will der Andere 
geliebt sein als der, der er ist, nämlich als der, für den Christus Mensch wurde, 
starb und auferstand, für den Christus die Vergebung der Sünden erwarb und ein 
ewiges Leben bereitet hat. Weil Christus an meinem Bruder schon längst ent-
scheidend gehandelt hat, bevor ich anfangen konnte zu handeln, darum soll ich 
den Bruder freigeben für Christus, er soll mir nur noch als der begegnen, der er für 
Christus schon ist“8.

Auf diese Weise im tiefsten verbunden, mehr noch: an den Anderen, wer 
immer er auch sei, verbindlich gebunden  – „was ihr einem meiner geringsten 
Brüder getan habt, das habt ihr mir getan" (Mt 25,40) –, bindet jemand, der in 
Keuschheit liebt nicht an sich selbst. Er gibt Raum, indem er sich den Anderen 
eben nicht einverleibt, seinen Lebensraum nicht annektiert, sondern selber zum 
Gastgebenden wie auch zum Gast des Anderen wird9. Was eine frühchristliche 
Schrift aus dem 2. Jh. von den ersten Christen bezeugte, lässt sich vielleicht – 
übertragen – auch von den ungezählt möglichen Weisen des Keuschseins sagen: 
„Jede Fremde ist ihnen Heimat und jede Heimat ist ihnen fremd"10. Wenn die 
Keuschheit im Geheimnis einander nahe sein lässt, dann öffnet sie alles, was sie 
berührt, ungeahnten, unendlichen Horizonten.

341

Gedanken zur Keuschheit



11	 „Ohne Unendliches ist das Endliche nur als Befriedigung möglich“ E. Levinas, zitiert bei: J. Wohl-
muth, Jesu Weg - unser Weg. Kleine mystagogische Christologie. Würzburg 1992, 132.

12	 Vgl. E. Bianchi, Wir sind nicht besser. Das Ordensleben in der Kirche und inmitten der Menschen. St. Ot-
tilien 2011, 69.

13	 A. Delp, Predigt an Christi Himmelfahrt, 3. Juni 1943: R. Bleistein (Hrsg.), A. Delp, Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 3. Frankfurt a.M. 1985, 214.

In der Spur der Ewigkeit

Einer der eindrücklichsten Auferstehungsberichte im Neuen Testament ist die 
Begegnung Jesu am Ostermorgen mit Maria von Magdala. Auch da geht es noch 
um Berührung, um Nähe und Distanz. „Halte mich nicht fest!“ (Joh 20,17) – Je-
sus hält diese Geste auf, verweigert sich diesem Kontakt. Er, der während seines 
ganzen irdischen Lebens nie durch dieses vertrauliche Zeichen unangenehm be-
rührt zu sein schien, der es sogar gegen Kritik verteidigte (vgl. Lk 7,36 ff.), hält es 
jetzt, nach seiner Auferstehung, offenbar für unangemessen. Es ist kaum vorstell-
bar, dass er nun meint, Vorsichtsmaßnahmen treffen zu müssen, die er vorher nie 
getroffen hat. Ebenso wenig, dass er eine spürbare Distanz zu den Seinen schaffen 
will, denen er doch jetzt so nahe wie nie zuvor gekommen ist. Die Auferstehung 
Jesu, die sich in unsere irdischen Kategorien von Raum und Zeit nicht einfangen 
lässt und diese dennoch verwandelnd berührt, öffnet vielmehr eine ganz neue Di-
mension der Wirklichkeit. Fast möchte man von einer „Keuschheit der Auferste-
hung“ sprechen, die die Ewigkeit von nun an untrennbar mit der Gegenwart ver-
bindet, sie erfüllt und fruchtbar macht, ohne sich darin zu erschöpfen und ohne 
sich machtvoll beherrschend aufzwingen zu wollen. Ihr Modus sowie die ange-
messene Antwort darauf ist nicht die gierig zugreifende Bedürfnisbefriedigung, 
sondern die rückhaltlos liebende, unverzweckte Selbsthingabe11. Alles mensch-
liche Sehnen und Verlangen trägt in der Tat seinen eigenen Stachel im Fleisch 
(vgl. 2 Kor 12,7), einen Mangel, eine Leerstelle, die keine leibliche Befriedigung 
auszufüllen vermag. Wo sich eine solche dies anmaßt, wird die Keuschheit zu 
einem störenden Fragezeichen, ja, zu einer „eschatologischen Mahnung“12. 

Wer zur Jüngerschaft des auferstandenen Herrn gehören möchte, wird unab-
lässig gedrängt, mit ihm „ans andere Ufer hinüberzufahren“ (Mk 4,35), bei nichts 
und niemandem zu früh stehenzubleiben, „niemand mehr nur nach mensch-
lichen Maßstäben zu kennen“ (2 Kor 5,16). Weiter, tiefer und ehrfürchtiger soll 
der Blick werden. Keuscher also, das heißt dann aber auch: menschlicher und 
gastlicher. Denn, wie es Alfred Delp in seiner dichten Sprache ausdrücken konn-
te, „man verrät den Himmel, wenn man die Erde nicht liebt, und man verrät die 
Erde, wenn man an den Himmel nicht glaubt“13. Die Keuschheit hat ihren gut ge-
erdeten Platz genau an dieser Schnittstelle, an der sich Himmel und Erde berüh
ren. Sie ähnelt darin auf erstaunliche Weise der Art, wie die Kirche ihre Sakra-
mente feiert. Alle ihre Zeichen sind ungemein demütig, substantiell, ja, keusch: 
ein Stück Brot, ein wenig Wein, ein bisschen Wasser oder Öl ... Kaum dazu 

342

Nachfolge



geeignet, den Magen vollzustopfen, sich maßlos zu betrinken oder verführerisch 
zu glänzen. Und doch verdichten sich hier in Wort und Zeichen größtmögliche 
Nähe, verschenktes und empfangendes Leben. Unvermischt und ungetrennt. 
Brennend und doch nicht verbrennend. Wie der Dornbusch in der Wüste.

Mose hatte seine Schuhe ausgezogen. Die heilige Offenbarung des Gottesna-
mens verlangte diese Ehrfurcht. Die Keuschheit entblößt das eigene Herz. Wahre 
Begegnung mit der Wirklichkeit, mit jeder Wirklichkeit, hat diesen Preis. Ver-
wundbar und empfänglich, sich verschenkend und zutraulich, wird es mensch-
licher, dieses Herz. Wer einmal bei einem Anderen davon gekostet hat, ahnt, was 
es kostet und kann selbst nicht mehr davon lassen. Inmitten der unwirtlichen Wü-
sten unserer Zeit, in dem Wildwuchs unserer Gier und dem betörenden Blendwerk 
unserer Möglichkeiten bleibt in ihm, brennend wie heimliches Feuer unter der 
Asche, die Sehnsucht eingeschrieben, keusch zu sein.

343

Gedanken zur Keuschheit


