Nachfolge

Edith Kiirpick FMJ | KéIn

geb. 1967, Priorin der Monastischen Gemeinschaft
der Schwestern von Jerusalem in Koln

schwestern.jerusalem@t-online.de

Heimliches Feuer unter der Asche

Gedanken zur Keuschheit

Leg deine Schuhe ab,
denn der Ort, wo du stehst,
ist heiliger Boden. (Ex 3,5)

Kein Zweifel, Mose war in die Wiiste gegangen. Eine Urmetapher der Einsamkeit,
Bediirftigkeit, der trostlosen Ode und bedringenden Leere. Wer schon einmal in
der Wiiste war, weif3, dass dort langst nicht jeder Dornbusch brennt, dass das diirre,
dornige Gestriipp unserer Angste und Schatten so manches Mal den Blick hin zu
den weiten, schonen Horizonten verstellt. Mose war mit seiner Herde in die Wiiste
gegangen, genauer gesagt, noch ,iiber die Steppe hinaus“ (Ex 3,1), ,in das Innere
der Wiiste“ (ad interiora deserti), wie die Vulgata tibersetzt. Wer beim Dornenge-
striipp nicht hingenbleibt, sondern sich weiter, tiefer vorwagt, riskiert es, in bren-
nender Sehnsucht dem Anderen, dem Ganz-Anderen zu begegnen. Die Bibel weif3:
Die Wiiste setzt den Menschen einem Geheimnis aus. Es tauscht sich, wer sie nur
fiir ein Stiick verbrannte Erde hielte. Sie ist brennender, ,heiliger Boden“. Wer sich
ihm néahern will, muss seine Schuhe ablegen. Und wenn die Geschichte vom bren-
nenden Dornbusch eine Urmetapher der Keuschheit wire?

Keuschheit?

Die Keuschheit ist kein schwieriges Thema. Sie ist tiberhaupt kein Thema. Sieht
man von einschldgigen theologischen Worterbiichern oder frommen Traktaten,
von Ordensregeln oder dem Codex des kanonischen Rechts einmal ab, hat sie
sich langst aus unserer Alltagssprache und Begriffswelt verabschiedet. Wenn Papst
Franziskus die Hirten der Kirche dazu dringt, den Geruch der ihnen anvertrauten

336



Gedanken zur Keuschheit

Schafe anzunehmen', wird es kaum jemandem in den Sinn kommen, damit auch
die Keuschheit zu verbinden. Zu sehr haftet ihr der Geruch des hoffnungslos Anti-
quierten, ja Lebensfeindlichen an. Wer mdchte schon gern danach riechen?

In der Regel reduziert auf die Dimension des Geschlechtlichen und auf Fragen
der Sexualmoral, steht sie unter dem Generalverdacht, eine negative Tugend zu
sein: Leib und Lust zu verachten, sexuelle Energien einzubetonieren, vermeintliche
Geschlechtslosigkeit zu spiritualisieren. Kontrolle und Tabu statt frei liebender Lei-
denschaft. Anlass hochstens zu geniisslichem Spott, meistens nur noch zu einem
miiden, aber vieldeutigen Lacheln. Selbst in kirchlichen, gut unterrichteten Krei-
sen herrscht nicht selten Konfusion dariiber, was tiberhaupt gemeint sein konnte.
Keuschheit - Jungfraulichkeit - Ehelosigkeit - Zolibat: Die Palette ist breit, die Be-
griffe scheinen, je nach Kontext, beliebig austauschbar.

Ausdriickliche Lebensformen, wie sie manche Getaufte, z.B. Ordenschristen,
durch die Ehelosigkeit und Priester der lateinischen Kirche durch den Zolibat ver-
sprechen und leben, sind in ihrer dauernden geschlechtlichen Enthaltsamkeit als
Form klar umrissen. Jungfraulichkeit (die sich nicht auf sexuelles Unberiihrtsein
reduzieren ldsst), mag in diese Lebensform einmiinden, erschopft sich aber nicht
darin. Im jiidisch-christlichen Kontext ist damit die Gott-offene, auf ihn sehn-
siichtig wartende, ihm schon vertrauend und hoffend anvertraute Herzensaus-
richtung des Menschen und des Gottesvolkes gemeint: ,Mit ewiger Liebe habe ich
dich geliebt“, spricht Gott durch seinen Propheten, ,,... ich baue dich wieder auf,
du sollst neu gebaut werden, Jungfrau Israel“ (Jer 31,3f.). Und am anderen Ende
der Bibel kann Paulus den Korinthern schreiben: ,Ich habe euch einem einzigen
Mann anverlobt, um euch als reine Jungfrau zu Christus zu fithren“ (2 Kor 11,2).
So ist schon biblisch die Jungfraulichkeit eng mit einer Brautmystik verbunden:
Der Schopfer ist der Gemahl, der Erbauer ist der Brautigam, die Jungfrau die
schon erwihlte Braut (vgl. Jes 62,5). Aber ob Mann oder Frau - ein jungfraulicher
Mensch ist, wer sich ganz und gar, mit Haut und Haar, liebend darauf einlésst;
neutestamentlich gesprochen, wer dem Lamm folgt, wohin es auch geht (vgl.

Offb 14,4). Jungfrdulich sind nicht die Unberiihrbaren, sondern die von Gott Be-
rithrten; die durch ihn zur inneren Einheit Gekommenen und dadurch auch zur
Selbsthingabe Fahigen. So findet sich die Jungfraulichkeit in allen Lebensstdnden.
Und in allen Lebensstdnden findet sie sich ... auch nicht. Um die Wahrheit und
Tiefe der Gottesbeziehung geht es letztlich, so tief, dass der Hl. Gregor von Nazianz
es wagte, mit eben diesem Wort die reine Hingabe und liebende Aufmerksamkeit
der drei gottlichen Personen zueinander tastend zu benennen: , Die Heilige Trinitét
ist ... die erste Jungfrau“?. Gott erweist sich in sich selbst als jungfraulich liebend.

1 Vgl http://w2.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2013/documents/papa-
francesco_20130328_messa-crismale.html

2 mpdm maphévog ... eativ Tpiag: R. Palla (Hrsg.) / M. Kertsch (Ubers.), Gregor von Nazianz, Carmina de vir-
tute Ia-1b. Graz 1985, 92.

337



Nachfolge

Was aber bedeutet dann noch die Keuschheit? Wird sie zu einem blof3en Synonym,
oder hat sie ihre eigene kraftvolle Aussage? Wofiir steht sie? Wofiir brennt sie? Wie
die Ehelosigkeit und der Zolibat kann sie sich in einer frei gewéhlten, dauerhaften
Lebensform geschlechtlicher Enthaltsamkeit ausdriicken. Wie die Jungfraulichkeit
atmet sie die Weite einer lebendigen, integren, suchenden Gottesbeziehung. Aber
von all diesen Moglichkeiten, in der Welt und vor Gott zu sein, ist letztlich nur die
Keuschheit eine Weise, sich dieser Welt zu stellen und allem Wirklichen - den Din-
gen, den Ereignissen, den Menschen, sich selbst und schliefilich Gott - zu begeg-
nen. Sie ist weder moralisches System noch an theologischen Schreibtischen ent-
worfenes Gedankenkonstrukt - genauso wenig wie es der brennende Dornbusch in
der Wiiste war. Nur leiblich begegnen wir der Wirklichkeit. Selbst leiblich verwur-
zelt, tritt die Keuschheit in Beziehung zum leiblichen Ausdruck aller Wirklichkeit.

Begegnung und Beriihrung

Wir leben in einer Epoche, die wohl wie keine andere zuvor dem Leib zu huldigen
wusste, besser gesagt (weil ja die deutsche Sprache diese wichtige Unterscheidung
erlaubt), dem Korper, dieser einfachen und doch so komplexen biologischen Ver-
fasstheit des Menschen. Auf hochstem Niveau wird schon seit Jahrzehnten ein
wahrer Korperkult zelebriert, der, von kosmetischer Makellosigkeit iiber perfekte
Wellness auf Abruf und Diédt-Programme in Endlosschleife bis hin zu sportlicher
Fitness klar suggeriert: Design ist wichtig, alles ist machbar und moglich, ein Klick
geniigt. Dieser tiberhdhten (und dadurch paradoxerweise niedrigen und oft verwil-
derten) Idee der Korperlichkeit des Menschen setzt der christliche Glaube, anders
als man meinen konnte, anders auch, als man ihm immer noch unterstellt, eine
ganzheitliche Sicht entgegen: Der Mensch ist geistbegabte, leib-seelische Person.
Das Wort Gottes hat einen menschlichen Leib angenommen und diesem noch
einmal eine unendliche Wiirde geschenkt. Gott selbst ist Fleisch geworden und hat
der Welt eine neue Ordnung zugemutet: Namlich in einer Weise zu lieben, deren
Maf er selber ist. ,,In Wahrheit hat das Christentum allein es gewagt, den Leib in
die innerste Tiefe der Gottesndhe zu ziehen“?, konnte Guardini staunend sagen.
Und der erste Theologe der Kirche, Paulus selbst, erkannte im Leib einen , Tempel
des Heiligen Geistes“, in dem Gott verherrlicht werden soll (1 Kor 6,19f.), denn
»der Leib ist nicht fiir die Unzucht da, sondern fiir den Herrn und der Herr fiir den
Leib“ (1 Kor 6,13) - und man wird vermutlich ein ganzes Leben brauchen, um den
zweiten Teil des Satzes in seiner unfassbaren Tiefe auszuloten.

Der Leib ist relativ, so wird hier deutlich: Er steht in Relation. Er ist weder Ob-
jekt noch Werkzeug; er ist jeweils Ich auf die Welt, auf die Anderen, auf Gott hin.
Die unmittelbare Gegenwadrtigkeit, die Erfahrung des Erlebten, das Geschaute, Ge-

3 R. Guardini, Der Herr. Betrachtungen iiber die Person und das Leben Jesu Christi. Wiirzburg 1961, 490.

338



Gedanken zur Keuschheit

horte, Gefiihlte geht nicht in seiner Unmittelbarkeit auf. Dieses Erleben ist unend-
lich reicher, als wir spontan annehmen und als es sich uns offenbart; es birgt ein
Geheimnis, einen Schatz wie in zerbrechlichen, leiblichen Gefdfien (vgl. 2 Kor 4,7):
Das Geheimnis der Person in ihrer Beziehung zu Gott, zu den Anderen, zur Welt;
die Geschichte ihrer Freude und Hoffnung, ihrer Trauer und Angst (vgl. GS 1).

Weil sie dies ahnt und achtet, widerspricht die Keuschheit der gefdhrlichen Re-
duktionsformel ,nichts als“, die behauptet, der Mensch lief3e sich auf irgendetwas,
und sei es auf seine Leiblichkeit, reduzieren. Sie verweigert sich einer tibersteiger-
ten, perversen Sinnlichkeit - nicht zuerst, weil diese unmoralisch, sondern weil sie
vor allem liignerisch ist. Nur die Keuschheit kann sich der Wahrheit ndhern.

Dennoch bedeuten ein solcher Widerspruch, eine solche Verweigerung weder
Lieblosigkeit noch Beziehungslosigkeit. Die Geste der Keuschheit ist nicht der gie-
rige Zugriff, sondern die Berithrung voller Ehrfurcht. Denn schon die Bertthrung
der Haut bertiihrt die Person, und die Person ist der Ehrfurcht wert. So bertihrt
selbst die Keuschheit nicht das tiefste Geheimnis des Anderen, denn sein Geheim-
nis ist der Unversehrtheit wert.

Darum behilt hier die Begegnung ihren Grenzcharakter; eine keusche Haltung
ist, im starken Sinn des Wortes, grenz-wertig: Sie weify um den Wert der Grenze,
die nicht nur die blof3e Differenz, sondern mehr noch die Alteritédt garantiert.

Die Keuschheit beherrscht die Kunst, die Schonheit des Anderen oder der Dinge
wertschitzend zu offenbaren, ohne sie sofort zu konsumieren. Sie befreit von der
zwanghaften Notwendigkeit, haben zu miissen. Sie lasst sich ihrerseits anrithren,
ohne vom Anderen oder den Dingen besessen zu werden. Sie ist frei. Sie besetzt
nicht, sie setzt sich vielmehr aus, macht sich verwundbar und leidensfdhig, ohne
ihre Verwundbarkeit und Leidensfdhigkeit noch einmal zur Schau zu stellen, zu
vermarkten und zur Verfithrung verkommen zu lassen. Die Keuschheit weify um
die Schwachheit ihrer eigenen Grenzen und glaubt, dass sie genau so an Gott, den
Ganz-Anderen, grenzt. Das macht ihre Demut aus. Sie 1dsst das Widerfahrnis der
Néhe zu und 6ffnet Hande, Herz, Augen. Das ist ihre grofe, ohnmaéchtige Starke.

Schauen und angeschaut werden

Alles beginnt mit dem Blick. ,Das Auge gibt dem Korper Licht", sagt das Evange-
lium. ,Wenn dein Auge gesund ist, dann wird dein ganzer Korper hell sein“ (Mt
6,22)* . Im Urtext heif3t es genauer: ,,wenn dein Auge einfach ist“. Denn selbst un-
ser Blick, so scheint es, ist durchaus in der Lage, eine Art Doppelleben zu fithren. In
unserer westlichen Kultur der Ubersittigung kénnen wir uns oft nicht sattsehen an
neuen Bildern und Informationen, die tdglich aus der gesamten vernetzten Welt

4 Diealten Monchsregeln haben diesen Zusammenhang weiter entfaltet: ,Das unkeusche Auge ist Kiin-
der eines unkeuschen Herzens“ (Césarius von Arles, Regel fiir Nonnen, N° 23: Klosterregeln fiir Nonnen
und Monche. St. Ottilien 2008, 23).

339



Nachfolge

auf uns einstromen. Uberspitzt gesagt: im Zeitalter des global viewing tut sich so
etwas wie eine Scheinwelt auf, totalisierend in ihrem Anspruch, vereinnahmend
in ihrer Dynamik, ohne jedoch in sich geeint, geschweige denn einend zu sein.

Wenn heute bezeichnenderweise die Benutzeroberflachen unserer Computer
immer sensibler werden, miissen dann notwendigerweise wir, die sie benutzen,
immer oberflichlicher werden? Wie auch immer, die Gefahr liegt auf der Hand:
Der Blick wird selektiv, spaltet ab; er ist wie ein ,, Zugriff des Auges, ein hastiges,
zweckbedingtes Erfassen und Festhalten, das dem des Fotoobjektivs gleicht (...)
Das Schauen ist gar kein Anliegen mehr, sondern das Haben, das Habhaftwerden
des Gesehenen, das Dartiber-verfiigen-Kéonnen“. Unsere kurzsichtigen Augen ha-
ben die Kontemplation verlernt. Der geheimnisvollen, fremden, transzendenten
Andersheit wird kein Raum mehr gewdhrt. Keine Leerstelle hdlt das Leben mehr
offen fiir sie. Uberraschungen gibt es nicht. Das Gesehene wird zum begehrten
Lustobjekt, schlimmstenfalls zur Beute, die voyeuristisch nach Belieben seziert
werden kann.

Das dlteste Symbol dafiir ist das Idol. Der Machtergreifung steht es jederzeit
zur Verfiigung. Wer sich idolatrisch des Anderen oder seines Leibes oder selbst
noch der Dinge bedient, um sie zum Spiegel seiner eigenen Allmachtstrdume zu
machen, ist unkeusch. Das Gegenbild dazu ist die Ikone. Sie erdffnet einen Raum
fiir das unstillbar Ersehnenswerte, nimmt den Blick mit hin{iber vom Sichtbaren
zum Unsichtbaren. Fiir Glaubende ist sie in ihrer sinnlichen Wahrnehmbarkeit
Zeichen eines begliickenden Geheimnisses: Der unendlich unbegreifbare Gott,
von dem sie erzdhlt, beobachtet nicht den Menschen, sondern schaut ihn an und
gibt ihn damit frei in dessen eigenes Wesen, hinein ins Leben: ,Nichts anderes
ist dein Sehen als Lebendigmachen (...) Ich bin, weil du mich anschaust®, betete
Nikolaus von Kues®. Wer eine Ikone betrachtet und verehrt, erkennt das Gesicht
hinter den Gesichtern. Weil er dies achtet und ehrt, ist seine Anndherung keusch.
So kann aber fiir die Keuschheit letztlich die ganze Wirklichkeit zur Ikone werden.
Wer sie ersehnt und sich bemiiht, sie zu seiner Grundhaltung zu machen, dem
offenbart die Keuschheit ,,das wahre Gesicht des Lebens’.

Dem Gesicht auf der Spur

Das Altertum hatte fiir den Sklaven einen schrecklichen Namen gefunden: Man
nannte ihn aprosopon - den Gesichtslosen. Hétte vielleicht in unserer Zeit die
Unkeuschheit mit modernem Sklaventum zu tun, weil sie, besitzergreifend und
dominierend, gesichtslos macht und die Person im Grunde zum Objekt degra-

5 H.Spaemann, Er ist dein Licht. Meditationen fiir jeden Tag. Jahreslesebuch. Freiburg i.Br. u.a. 1992, 23.

6 Nikolaus von Kues, Uber die Schau Gottes, 5,8.

7 Vgl. Im Herzen der Stidte. Lebensbuch der Monastischen Gemeinschaften von Jerusalem. Freiburg i.Br.
u.a. 2000, N° 82.

340



Gedanken zur Keuschheit

diert? Keusch ist der Blick, der den Leib von seinem Gesicht aus wahrnimmt. So
sehr der Leib auch maskieren, vielleicht sogar tduschen mag: Er ist Ausdruck der
Person, zumindest Spur ihres Geheimnisses. Die Keuschheit bleibt in dieser Spur.
Sie respektiert die langsamen Gesetze des Lebens, des Wachstums, durchlduft
selbst diese Stufen - wohl kaum jemand wird keusch geboren -, verbietet sich den
endgiiltigen Richterspruch tiber einen Menschen, der ja bis zu seinem letzten
Atemzug werdend bleibt. Sie kennt ein Warten vor dem Anderen. So akzeptiert
sie die Ungesichertheit, das Risiko, die Erfahrung des Mangels, vielleicht auch
der Einsamkeit. Wenn sie sich etwas nimmt - dann Zeit. Dies alles nicht, wie man
vorschnell meinen kdnnte, aus kiihler Berechnung, dngstlicher Distanzwahrung
oder heroischer Entsagung heraus. Niemand ist berufen, nicht zu lieben. Nur wer
liebt, vermag keusch zu sein. Um ihrer selbst willen wird die Person geliebt.

Auch der glaubend Liebende nimmt das Leben des Anderen nicht in die Hand;
er weild es noch in einer anderen Hand. Wenn seine Liebe wirklich keusch ist,
lasst er ihn immer wieder in diese Hand hinein los. ,,Das bedeutet aber*, schreibt
Dietrich Bonhoeffer in seinem weisen Buch iiber das gemeinsame Leben, , dass
ich den Andern freigeben muss von allen Versuchen, ihn mit meiner Liebe zu be-
stimmen, zu zwingen, zu beherrschen. In seiner Freiheit von mir will der Andere
geliebt sein als der, der er ist, ndmlich als der, fiir den Christus Mensch wurde,
starb und auferstand, fiir den Christus die Vergebung der Siinden erwarb und ein
ewiges Leben bereitet hat. Weil Christus an meinem Bruder schon lingst ent-
scheidend gehandelt hat, bevor ich anfangen konnte zu handeln, darum soll ich
den Bruder freigeben fiir Christus, er soll mir nur noch als der begegnen, der er fiir
Christus schon ist“s.

Auf diese Weise im tiefsten verbunden, mehr noch: an den Anderen, wer
immer er auch sei, verbindlich gebunden - ,was ihr einem meiner geringsten
Briider getan habt, das habt ihr mir getan" (Mt 25,40) -, bindet jemand, der in
Keuschheit liebt nicht an sich selbst. Er gibt Raum, indem er sich den Anderen
eben nicht einverleibt, seinen Lebensraum nicht annektiert, sondern selber zum
Gastgebenden wie auch zum Gast des Anderen wird®. Was eine frithchristliche
Schrift aus dem 2. Jh. von den ersten Christen bezeugte, ldsst sich vielleicht -
tibertragen - auch von den ungezahlt moglichen Weisen des Keuschseins sagen:
»Jede Fremde ist ihnen Heimat und jede Heimat ist ihnen fremd"!°. Wenn die
Keuschheit im Geheimnis einander nahe sein ldsst, dann 6ffnet sie alles, was sie
beriihrt, ungeahnten, unendlichen Horizonten.

8 D. Bonhoeffer, Gemeinsames Leben. Giitersloh 2006, 31.

9 In Anspielung auf das schone Wort des franzosischen Orientalisten Louis Massignon: ,,Pour comp-
rendre I'autre, il ne faut pas se I'annexer mais devenir son hote“ - wobei héte im Franzosischen sowohl
»Gastgeber, Wirt“ als auch ,,Gast“ bedeuten kann.

10 Brief an Diognet: K. Berger u.a., Das Neue Testament und die friihchristlichen Schriften. Frankfurt 2003,
1292f.

341



Nachfolge

In der Spur der Ewigkeit

Einer der eindriicklichsten Auferstehungsberichte im Neuen Testament ist die
Begegnung Jesu am Ostermorgen mit Maria von Magdala. Auch da geht es noch
um Beriihrung, um Ndhe und Distanz. ,,Halte mich nicht fest!“ (Joh 20,17) - Je-
sus hélt diese Geste auf, verweigert sich diesem Kontakt. Er, der wiahrend seines
ganzen irdischen Lebens nie durch dieses vertrauliche Zeichen unangenehm be-
rithrt zu sein schien, der es sogar gegen Kritik verteidigte (vgl. Lk 7,36 ff.), hilt es
jetzt, nach seiner Auferstehung, offenbar fiir unangemessen. Es ist kaum vorstell-
bar, dass er nun meint, Vorsichtsmafnahmen treffen zu miissen, die er vorher nie
getroffen hat. Ebenso wenig, dass er eine spiirbare Distanz zu den Seinen schaffen
will, denen er doch jetzt so nahe wie nie zuvor gekommen ist. Die Auferstehung
Jesu, die sich in unsere irdischen Kategorien von Raum und Zeit nicht einfangen
lasst und diese dennoch verwandelnd beriihrt, 6ffnet vielmehr eine ganz neue Di-
mension der Wirklichkeit. Fast méchte man von einer ,Keuschheit der Auferste-
hung“ sprechen, die die Ewigkeit von nun an untrennbar mit der Gegenwart ver-
bindet, sie erfiillt und fruchtbar macht, ohne sich darin zu erschdopfen und ohne
sich machtvoll beherrschend aufzwingen zu wollen. Ihr Modus sowie die ange-
messene Antwort darauf ist nicht die gierig zugreifende Bediirfnisbefriedigung,
sondern die riickhaltlos liebende, unverzweckte Selbsthingabe!!. Alles mensch-
liche Sehnen und Verlangen tragt in der Tat seinen eigenen Stachel im Fleisch
(vgl. 2 Kor 12,7), einen Mangel, eine Leerstelle, die keine leibliche Befriedigung
auszufiillen vermag. Wo sich eine solche dies anmaf3t, wird die Keuschheit zu
einem storenden Fragezeichen, ja, zu einer ,,eschatologischen Mahnung“'2.

Wer zur Jiingerschaft des auferstandenen Herrn gehdren mochte, wird unab-
lassig gedrangt, mit ihm ,,ans andere Ufer hiniiberzufahren“ (Mk 4,35), bei nichts
und niemandem zu frith stehenzubleiben, ,,niemand mehr nur nach mensch-
lichen Maf3stdben zu kennen* (2 Kor 5,16). Weiter, tiefer und ehrfiirchtiger soll
der Blick werden. Keuscher also, das heif3t dann aber auch: menschlicher und
gastlicher. Denn, wie es Alfred Delp in seiner dichten Sprache ausdriicken konn-
te, ,man verrat den Himmel, wenn man die Erde nicht liebt, und man verrat die
Erde, wenn man an den Himmel nicht glaubt“!®. Die Keuschheit hat ihren gut ge-
erdeten Platz genau an dieser Schnittstelle, an der sich Himmel und Erde bertih-
ren. Sie dhnelt darin auf erstaunliche Weise der Art, wie die Kirche ihre Sakra-
mente feiert. Alle ihre Zeichen sind ungemein demiitig, substantiell, ja, keusch:
ein Stiick Brot, ein wenig Wein, ein bisschen Wasser oder Ol ... Kaum dazu

11 ,,Ohne Unendliches ist das Endliche nur als Befriedigung moglich“ E. Levinas, zitiert bei: J. Wohl-
muth, Jesu Weg - unser Weg. Kleine mystagogische Christologie. Wiirzburg 1992, 132.

12 Vgl. E. Bianchi, Wir sind nicht besser. Das Ordensleben in der Kirche und inmitten der Menschen. St. Ot-
tilien 2011, 69.

13 A. Delp, Predigt an Christi Himmelfahrt, 3. Juni 1943: R. Bleistein (Hrsg.), A. Delp, Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 3. Frankfurt a.M. 1985, 214.

342



Gedanken zur Keuschheit

geeignet, den Magen vollzustopfen, sich mafilos zu betrinken oder verfiihrerisch
zu glanzen. Und doch verdichten sich hier in Wort und Zeichen grof3tmogliche
Néhe, verschenktes und empfangendes Leben. Unvermischt und ungetrennt.
Brennend und doch nicht verbrennend. Wie der Dornbusch in der Wiiste.

Mose hatte seine Schuhe ausgezogen. Die heilige Offenbarung des Gottesna-
mens verlangte diese Ehrfurcht. Die Keuschheit entbl6f3t das eigene Herz. Wahre
Begegnung mit der Wirklichkeit, mit jeder Wirklichkeit, hat diesen Preis. Ver-
wundbar und empfanglich, sich verschenkend und zutraulich, wird es mensch-
licher, dieses Herz. Wer einmal bei einem Anderen davon gekostet hat, ahnt, was
es kostet und kann selbst nicht mehr davon lassen. Inmitten der unwirtlichen Wii-
sten unserer Zeit, in dem Wildwuchs unserer Gier und dem bet6renden Blendwerk
unserer Moglichkeiten bleibt in ihm, brennend wie heimliches Feuer unter der
Asche, die Sehnsucht eingeschrieben, keusch zu sein.

343



