
1 	 Zum ersten Mal wird die Metapher der „religious dwellers and spiritual seekers“ m.W. von R. Wut­
hnow, After Heaven. Berkeley 1998, ins Spiel gebracht. Später wird sie durch W.C. Roof, Spiritual 
marketplace. Princeton 1999, neu akzentuiert und von B.J. Zinnbauer u.a., The emerging meanings of 
religiousness and spirituality: Problems and prospects, in: Journal of Personality 67 (1999), 889–919 
einem größeren Publikum zugänglich gemacht. Wertvolle Literaturhinweise verdanke ich hier Sr. PD 
Dr. Nicole Grochowina.

Von Siedlern und Suchern
Ordensleben zwischen Sesshaftigkeit und Ausschauhalten

Als das Volk Israel auf seiner Wanderung durch die Wüste vor den Toren des Gelob­
ten Landes angelangt war, herrschte Unsicherheit: War dieses neue, unbekannte 
Land wirklich das von Gott zugesagte Erbe und würde es den verheißenen Frieden 
bringen? Schien es nicht viel zu gefährlich, sicheren Boden zu verlassen und sich 
dem Risiko des Ungewissen zu stellen? Mose ließ also Kundschafter aussenden, die 
erste Schritte in das Unbekannte hinein wagen und damit dem ganzen Volk einen 
sicheren Weg in Gottes verheißenes Land hinein bahnen sollten (vgl. Num 13–14).

Sondierungen in unsicherem Terrain 

Diese Situation, Kundschafter(innen) vorauszuschicken, in unsicherem Terrain die 
Lage zu sondieren und Pläne zu schmieden, welche neuen Wege es zu gehen gilt, 
um Gott tiefer zu suchen und den Menschen besser zu helfen, ist von den derzeiti­
gen Bewegungen in den Ordensgemeinschaften nicht weit entfernt. Der folgende 
Artikel greift deshalb das Bild von den Kundschafter(inne)n und den zu Hause 
Wartenden auf und differenziert es durch eine weitere Metapher, nämlich diejeni­
ge von den Sesshaften und den Ausschauhaltenden, den dwellers and seekers, den 
Siedler(inne)n und Sucher(inne)n.1 Diese soll helfen, das Leben als Ordensfrauen 
zumindest exemplarisch und konzentriert auf einzelne, wenn auch markante Le­
bensphasen in den Blick zu nehmen. 

Mirjam Schambeck sf | Freiburg i.Br.

Dr. theol. habil., Professorin für Religions­
pädagogik an der Universität Freiburg

mirjam.schambeck@theol.uni-freiburg.de

344

Nachfolge



Es mag verwundern, im Folgenden den Blick auf diejenigen zu lenken, die sich 
in der Anfangsphase des Ordenslebens befinden: hier also auf Frauen, die über­
legen, sich einer Ordensgemeinschaft anzuschließen, auf Frauen im Postulat, 
Noviziat und Juniorat. Diese Verwunderung mag sich zu einem Befremden stei­
gern angesichts der statistischen Befunde, dass es diese Frauen kaum gibt, und 
des Eindrucks, dass sie nicht repräsentativ für das Ordensleben sind, insofern sie 
gerade erst dabei sind, in diese Lebensform hineinzuwachsen. Trotzdem lohnt 
dieses Unterfangen, weil es das Auge schärft für das Eigentliche des Ordenslebens, 
und zwar in zweierlei Hinsicht: An dieser Gruppe lässt sich erstens am leichtesten 
ablesen, wofür Ordensleben steht und was den innersten Feuerfunken des Or­
denslebens ausmacht, denn diese Anfängerinnen müssen selbst eine Vorstellung 
davon haben, was Ordensleben bedeutet, sowie prüfen, inwieweit ihr Ideal mit 
der Realität übereinstimmt. 

An dieser Gruppe lässt sich zweitens studieren, was konkret in den Ordensge­
meinschaften läuft. Immer wenn jemand neu dazukommt, kann er/sie Systeme 
auf blinde Flecken aufmerksam machen, die sich im Laufe der Zeit eingeschli­
chen haben und von denen, die schon lange in einem System leben, nicht mehr 
wahrgenommen werden. Das ist in Betrieben, in Arbeitsteams und Familien nicht 
anders als in Ordensgemeinschaften. Eine Analyse dieser Gruppe der Anfänge­
rinnen könnte also erhellen, wo sich Ordensfrauen festgesiedelt haben und es 
noch achtsamer zu werden gilt für Wege, die es besser erlauben, aus der Tiefe zu 
leben und immer offener für die Menschen zu werden, weil Gott selbst nichts an­
deres getan hat, als Mensch zu werden.

Professionelle seekers oder verunsicherte dwellers? 

Inzwischen ist das Gros der Eintretenden um die 30 Jahre alt. Während gesell­
schaftlich eine 30-jährige Frau mit der Familiengründung beschäftigt ist, Sorge 
trägt, sich an einem Ort für länger niederzulassen, ein „Haus zu bauen“ und zu­
gleich im Beruf Leitungsfunktionen zu übernehmen, bewegen sich 30-jährige 
Ordensfrauen, sofern es sie gibt, in der Kennenlernphase der Gemeinschaft, der 
sie sich anschließen wollen. Der in dieser Lebensphase anzutreffenden gesell­
schaftlichen Sesshaftigkeit steht ein Status der Unsicherheit bei 30-jährigen Or­
densfrauen gegenüber. 

Anfangsphase, Noviziat, erste Jahre als Juniorin – all das bedeutet, sich auf 
Lebensrhythmen einzulassen, die neu und anders sind. Postulat und Noviziat 
bringen es mit sich, das Leben mit Menschen zu teilen, die meist älter sind und 
von anderen Umgangsformen, Denkweisen und Vorstellungen geprägt wurden 
als man selbst. In nicht wenigen Ordensgemeinschaften in Deutschland zieht 
ein Eintritt ins Noviziat zudem nach sich, die eigene Stelle aufzugeben, nicht 
selten auch aus dem bisherigen Beruf auszusteigen, dort gewonnenes Prestige 

345

Siedler und Sucher



hinter sich zu lassen und sich in der Gemeinschaft auf neue, oft nicht erlernte 
Aufgabenfelder einzulassen. Das alles verunsichert allein schon deshalb, weil es 
fremd und ungewohnt ist. Auch insofern sind diese Phasen Zeiten des Suchens 
und Ausschauhaltens: Die Einzelnen müssen erst ergründen, was gilt, was in den 
Ordensgemeinschaften üblich ist, was es bedeutet, den Tag aus dem Gebet zu 
leben, diesen Gott nochmals tiefer kennenzulernen, indem nicht nur spezielle 
Zeiten und die guten Seiten in einem selbst von ihm her buchstabiert, sondern 
der ganze Alltag und alle Lebensmuster von Gott her gelebt werden. Qua Eintritt 
werden Frauen, auch wenn sie gesellschaftlich eher in der Phase des „Sesshaftwer­
dens“ sind, wieder zu Ausschauhaltenden, und zwar zu professionellen seekers, 
insofern sich das Ausschauhalten qua Status und Phase einstellt und damit die 
Profession der Anfangenden bezeichnet.

(Professionelle) Verunsicherungen und deren Unterscheidung
Menschen, die in Unsicherheit leben, reagieren unterschiedlich. Die einen ver­
stärken in sich den Zug des Bewahrens. Vorgefundene Traditionen werden noch 
treuer eingehalten als das diejenigen tun, die die Traditionen „erfunden“ und 
ins Spiel gebracht haben. Dann darf beispielsweise die gemeinschaftlich gebetete 
Laudes um 6:00 Uhr morgens auf keinen Fall ausfallen, auch wenn Ausflugstag ist 
oder die Schwestern wegen der Erkältungszeit ein bisschen mehr Schlaf gebrau­
chen könnten.

Andere Menschen aktivieren gerade in Zeiten der Unsicherheit die Fragen 
nach Lebensziel und Lebenssinn und halten damit Ausschau, was eigentlich trägt 
und was sie im Grunde leben wollen. Sie werden zu Ausschauhaltenden, während 
andere zu Sesshaften oder sogar starren Persönlichkeiten mutieren, für die sich 
jede Veränderung als Fundamentalbedrohung anfühlt.

Hier gilt es, gut zu unterscheiden. Sind die ausgelösten Reaktionen stimmig? 
Sind sie auf eine bestimmte Phase begrenzt, oder werden sie zum neuen Gewand, 
in dem jemand einherschreitet und ist das gut so? Verstärken sie in einer Gemein­
schaft Reaktionen, die gewollt sind? Oder bringen sie etwas zur Geltung, das ei­
gentlich überwunden werden müsste, weil es die Gemeinschaft als Ganze sowie 
die Einzelnen am Leben hindert? 

Damit ist das Phänomen gemeint, dass nicht selten in Gemeinschaften, in de­
nen viele alte Frauen leben, plötzlich junge Frauen eintreten. Für die einen ist das 
ein Wunder und wird nach außen und nach innen auch so interpretiert. Wenn 
man genauer hinsieht, zeigt sich aber, dass diese jüngeren Frauen in dem festen 
Setting einer Gemeinschaft so etwas wie eine Stabilisierung ihrer eigenen fragilen 
psychischen Verfasstheit suchen. Die Discretio anzulegen würde heißen, der Ge­
meinschaft zu empfehlen, ihre eigenen Begrenztheiten innerlich wie äußerlich 
anzuerkennen; für die junge Frau bedeutete dies, nicht von außen her eine Stabi­
lisierung zu erwarten, sondern diese selbst zu erarbeiten. 

346

Nachfolge



Solche neuen Mitglieder sind von daher eher als verunsicherte dwellers denn als 
professionelle seekers zu bezeichnen. Sie suchen nach festen Ordnungen und sta­
bilen „Behausungen“, durch die von außen her ein Gerüst vorgegeben wird, an 
dem sich das eigene, oft zerbrechliche Lebensgefühl orientieren kann. Das gilt es 
bewusst zu halten, wenn von der Gruppe der Anfängerinnen im Ordensleben die 
Rede ist. Nicht alle sind und werden wirklich zu Ausschauhaltenden. Nicht weni­
ge suchen als bereits schon verunsicherte dwellers nach Ordensgemeinschaften 
und entwickeln sich dort zu ausgeprägten „Hausverteidigerinnen“. 

Damit aber ist zweierlei zu klären: Zum einen stellt sich die Frage, ob das Or­
densleben überhaupt die richtige Lebensform für diese Frauen ist. Zum anderen 
gilt es in den Blick zu nehmen, was diese verunsicherten dwellers über die konkre­
te Ordensgemeinschaft zumindest implizit aussagen. Nicht selten sind diese 
Ankommenden ein Spiegel dafür, dass die gewählte Ordensgemeinschaft nach 
außen das Bild der festen, unverrückbaren Burg vermittelt, das gerade deshalb 
attraktiv ist, weil man sich davon Sicherheit erhofft. Ordensleben ist von seiner 
Idee her aber das Gegenteil von Sicherheit. Es ist eine Lebensform, die riskiert, 
sich ganz und gar von einem Gott her zu verstehen, der nicht fassbar ist, sondern 
immer neu dazu provoziert, sich auf den Weg zu den Menschen zu machen, auch 
an die Ränder, wo sich keiner so gerne aufhält. Darauf aber kann sich niemand 
einlassen, für den Veränderungen und Risiken (Lebens-)Bedrohungen sind. In der 
Anfangszeit des Ordenslebens ist darum zu prüfen, ob jemand die Entwicklungs­
fähigkeit besitzt, in das Ausschauhalten nach diesem Gott und den Menschen 
hineinzuwachsen. Wo sich jemand nur festsiedeln will, kann Ordensleben nicht 
die passende Lebensform sein. 

Die Chance (professioneller) Verunsicherungen
Zeiten der Verunsicherung sind aber nicht an und für sich schlecht. Sie bergen 
die Chance, die angeeigneten Lebensmuster auf den Prüfstand zu stellen und auf 
die tiefere Lebensmelodie hin abzusuchen, die in ihnen enthalten ist. Gerade in 
der Anfangsphase des Ordenslebens geht es darum, nicht im Alltäglichen zu ver­
sinken, sondern Ausschau zu halten, was die Einzelne in ihrem Leben und in die­
ser konkreten Gemeinschaft leben will: Das kann freilich nicht jenseits des alltäg­
lichen Spannungsfeldes von Contemplatio, Compassio und Communio, also den 
Grundmomenten von Ordensleben und deren Konkretionen in der jeweiligen 
Ordensgemeinschaft, erfolgen, sondern nur in ihm. Was lebt die Gemeinschaft 
faktisch und nicht nur idealiter? Kann dies ein Raum sein, in dem die eigene Le­
bendigkeit wächst? 

Für die Einzelne können diese Suchprozesse wirkliche Menschwerdungspro­
zesse werden. Der Lebenssinn kann sich tiefen und Gott kann in diesen Zeiten 
nochmals mehr als Gott mitten in den eigenen Lebensvollzügen erfahren wer­
den. Die professionell ausgelösten Verunsicherungen sind Möglichkeiten, das 

347

Siedler und Sucher



Leben noch mehr auf seinen Grund hin zu befragen und Gott noch intensiver als 
Gott allen Lebens zu begreifen. Das braucht freilich Räume und Zeiten, Wachs­
tumsprozesse zuzulassen und zu fördern. 

Wenn Häuser zu unverrückbaren Burgen werden 

Diese auf die Einzelnen konzentrierten Analysen sollen nun systemisch weiter­
gedacht werden. Das heißt, dass das Augenmerk darauf liegt, was die Gruppe der 
Anfängerinnen für die Ordensgemeinschaften qua Gemeinschaften einbringen, 
und was die Siedlerinnen und Sucherinnen im Ordensleben an Impulsen für die 
Kirche zu geben vermögen.

Was professionelle seekers für die Ordensgemeinschaften bedeuten
So sehr sich Ordensgemeinschaften freuen, wenn jüngere Frauen eintreten, so 
kommt es nicht selten, bald nachdem die jüngeren Frauen dazu gekommen sind, 
zu Irritationen. Neue Mitglieder sind nämlich nicht einfach so wie die Bilder, 
die in den Köpfen älterer Mitglieder von ihnen bestehen. Meist stellt sich ziem­
lich schnell die Frage, ob die einzelne Gemeinschaft es zulassen kann, dass es da 
Leute gibt – noch dazu welche, die gerade erst am Anfang stehen –, die ihr profes­
sionelles, also qua Eintritt erforderliches Ausschauhalten in die Gemeinschaft 
einbringen. Es kann auch bedrohlich wirken, dass jüngere Frauen nicht in bisher 
angestammten Arbeitsfeldern und auch nicht in eigenen Einrichtungen tätig sein 
wollen; oder dass andere Formen des Gebets geschätzt werden und freie Zeiten 
sowie Freizeitbeschäftigungen von den Ankommenden ganz anders gelebt werden 
als dies dem Stil der 60- und 70-Jährigen entspricht.

Obwohl es eher Relikte aus der Vergangenheit zu sein scheinen, ist es aber auch 
heute noch in vielen Gemeinschaften schmerzlich erlebter Alltag, dass jüngere 
Frauen sich überfrachtet empfinden von einem Lebensrhythmus, der nicht der 
ihre sein kann und auch nicht sein soll, weil er derjenige von 70- und 80-jährigen 
Frauen ist. Leider ist es auch heute noch so, dass Frauen Ordensgemeinschaften 
ganz anders kennenlernen, solange sie noch nicht selbst dazu gehören, und sich 
dann von der Kontrolle, dem sozialen Zwang, der de facto herrscht, ausgehebelt 
fühlen. Hier müssten Ordensgemeinschaften noch viel dazulernen und den Mut 
aufbringen, auch nach außen zu dem zu stehen, was im Inneren gelebt wird.

Im besten Fall könnten Ankommende ihre Visionen von einem lebendigen, 
gott- und menschenverbundenen Leben in die Ordensgemeinschaften einbrin­
gen, die aus den Kontexten entwickelt sind, in denen sie bislang lebten. Damit 
wäre automatisch das Lebensgefühl, das Menschen heute prägt, auch in den Or­
densgemeinschaften explizit präsent und könnte zum Anknüpfungspunkt wer­
den, sich mit den Lebensbedürfnissen und -erwartungen der Menschen von heute 
aktiv und kritisch-produktiv auseinanderzusetzen.

348

Nachfolge



Manchmal aber stellt sich eher der Eindruck ein, dass die Ausschauhaltenden von 
den Siedlerinnen in ihrem ruhigen Trott als störend empfunden werden, so dass 
sie gar nicht mehr eingelassen werden. Im eingerichteten Heim ist es einfach zu 
gemütlich, als dass man sich nochmals aufmachen würde, Zimmer anzubauen 
oder sogar das jahrhundertelang geschaffene Heim zu verlassen. Wenn dies aller­
dings zur Dauerhaltung verkommt, wenn die Tür nicht mehr aufgemacht wird, 
dann braucht man sich auch nicht zu wundern, dass die Luft innen immer dicker 
und es aufgrund des Muffs der alten Gemäuer schließlich ganz unmöglich wird, 
frei und ausgiebig zu atmen.

Hier ist es lebens-notwendig, dass sich Ordensgemeinschaften auf einen ehr­
lichen Weg einlassen, wenn sie für heute und auch morgen Orte des lebendigen 
Gottsuchens und der Menschwerdung bleiben wollen. Es kann und darf nicht da­
rum gehen, die Fragen des konkreten Lebens durch Macht zu entscheiden. Viel­
mehr gilt es, einen ehrlichen Prozess der Unterscheidung anzustellen, der seine 
Kriterien vom Evangelium bezieht: Dieses aber hebt darauf ab, je den Lebensstil 
zu fördern, der den Menschen hilft, tiefer aus Gott und offener für die Menschen 
zu leben. Insofern müssten dwellers, egal ob sie alt oder jung sind, lernen, ihre ze­
mentierten Behausungen nicht mit dem Reich Gottes zu verwechseln, genauso 
wie seekers anerkennen müssten, dass man nur dann Kundschaft von der Ferne 
bringen kann, wenn es ein Zuhause gibt. 

Wenn Schätze miteinander geteilt werden 
Allein beim Einbringen der Visionen der Ausschauhaltenden darf es aber nicht 
bleiben. Die Visionen der Einzelnen sind in einen Dialog zu bringen mit der 
„Vision einer Gemeinschaft“. Damit ist gemeint, eine gemeinsame Vorstellung 
darüber zu entwickeln, wie es möglich ist, ein Leben in der Tiefe zu führen, aus­
gestreckt auf diesen Gott, den wir niemals fassen können und der uns doch nahe 
kommen wollte (Contemplatio); ein Leben zu führen, in dem das Engagement für 
andere Menschen den konkreten Lebensstil prägt, für Bedürftige, für Frauen in 
Not, für Schüler(innen), die in ihrer Eigenart und Besonderheit wahrgenommen 
werden wollen etc. (Compassio) und eine Vorstellung darüber zu entwickeln, wie 
die Contemplatio und die Compassio in einer Gemeinschaft so gelebt werden kön­
nen, dass das Miteinander zu einem Raum des Lebens wird (Communio). 

Können jüngere Mitglieder ihr Potenzial des qua Neusein professionellen 
Ausschauhaltens in die Ordensgemeinschaften einbringen, so gilt auch für die 
Traditionsträgerinnen in den Ordensgemeinschaften Vergleichbares. Die Erfah­
rungen, die Ordensfrauen im Laufe der Jahre eines intensiven religiösen Lebens 
erworben haben, können für Jüngere zu einem reichen Schatz werden, um ihre 
Suche nach Gott und den Menschen tiefer, nüchterner und lebendiger zu gestal­
ten. Wenn Schätze miteinander geteilt werden, wenn man lernt, einander Anteil 
am Leben zu geben, das Tasten nach Gott miteinander zu teilen, auch Phasen 

349

Siedler und Sucher



der Leere und der Abwesenheit Gottes nicht einfach zu übertünchen, sondern 
ehrlich miteinander auszuhalten, dann können sich Ordensgemeinschaften zu 
Orten entwickeln, an denen viel von der Nüchternheit der Gottsuche und einem 
ehrlichen Miteinander aufscheint. Damit ist nicht gemeint, die Ungleichzeitig­
keiten des Lebens und der Erfahrungen einzuebnen, oder nur die Anfängerinnen 
oder nur die Traditionsträgerinnen zu respektieren. Hier geht es vielmehr darum, 
in Anerkenntnis der Unterschiedenheit der Lebensphasen und -rhythmen, der 
Gottes(un-)kundigkeit und des Menschenverstehens das Teilen von Schätzen als 
Erweis zu sehen und zu erproben, die Andersheit der Anderen wertzuschätzen 
und für das eigene Leben und Suchen nach Gott fruchtbar zu machen.

Wenn professionelle seekers ausbleiben
Die wohl schwierigste Frage aber stellt sich, wenn professionelle seekers ausblei­
ben. Wie verändern sich Ordensgemeinschaften, wenn es keine Menschen mehr 
gibt, die professionell, also qua Lebensphase in einer Situation sind, Ausschau 
zu halten nach dem, was eigentlich trägt und hält? Viele Ordensgemeinschaf­
ten erleben zur Zeit hautnah, was dies bedeutet. Dann werden in Systemen die 
Haltungen des Bewahrens und Siedelns eben noch ausgeprägter als es schon 
vorher der Fall war. Wer es nicht mehr gewohnt ist, angefragt zu werden, immer 
wieder auch existentiellen Verunsicherungen ausgeliefert zu sein, der steht in 
der Gefahr, alles für selbstverständlich zu erachten, Privilegien mit Standards zu 
verwechseln und zu vergessen, Ansprüche an das Leben auf das rechte Maß zu­
rückzuschrauben. Von solchen Gebilden aber, in denen alles steril und nur noch 
von den eigenen Bedürfnissen aus geregelt wird, geht kein Leben mehr aus.

Insofern ist es in Gemeinschaften, in denen die professionellen seekers feh­
len, umso dringlicher, sich immer wieder mit dem auseinanderzusetzen, wofür 
wir leben wollen, was der Grund und das Ziel des Lebens ist und ob dies auch 
im gelebten Alltag zur Geltung kommt. Die Versuchung, sich „festzusiedeln“, 
aus Gewohnheiten Gesetze werden zu lassen und das eigene Haus in einen 
festzementierten Bunker zu verwandeln, muss in solchen Gemeinschaften ver­
mutlich noch deutlicher und bewusster angesprochen werden als in solchen, in 
denen es Mitglieder gibt, die qua Lebensphase diese Fragen immer wieder in den 
Mittelpunkt rücken.

Orden als Laboratorien einer erneuerten Kirchenpraxis 
Damit können die Analysen in einem weiteren Schritt auf die Kirche hin befragt 
werden, also daraufhin, was die Ordensleute mit ihren reichen Erfahrungen der 
Contemplatio, Compassio und Communio in die Kirche einzubringen vermögen. 
Recht besehen könnten sie nämlich zu Laboratorien einer erneuerten Kirchen­
praxis werden, insofern die Ordensleute die Gefahren des Festsiedelns kennen 
und damit in der Kirche die Aufmerksamkeit schärfen, wo wir hinkommen, 

350

Nachfolge



wenn die Kirche über dem Siedeln das Suchen nach Gott und den Menschen 
vergisst: In Bezug auf die Contemplatio könnten die Ordensleute als Ausschau­
haltende die Kirche erinnern, einen Gott zu verkünden, der nicht nur für die 
guten Zeiten des Lebens taugt. Ihre Erfahrungen könnten davon erzählen, dass 
Gott eher der Verborgene als der unmittelbar Zugängliche ist; einer, der sich 
eher auf der Seite derer finden lässt, die es nicht so leicht im Leben haben als 
bei denen, die schon immer über alles Bescheid wissen und nur damit beschäf­
tigt sind, die „reine Lehre“ hochzuhalten. Dieses Wissen aus der Contemplatio 
könnte der Kirche helfen, Gottesdienst nicht einfach auf Eucharistiefeiern oder 
wortreiche Andachten zu reduzieren. Ordensleute könnten Menschen durch 
Meditationsübungen anbieten, selbst den Weg des Schweigens und der Leere als 
Möglichkeit zu entdecken, Gott im innersten Herzen aufzuspüren. 

In Bezug auf die Compassio könnten Ordensgemeinschaften – und sie haben 
das in ihrer Geschichte schon immer getan – die Kirche ermutigen, sich noch 
viel deutlicher und gesellschaftlich vernehmbarer für die Menschen am Rand 
unserer Gesellschaft einzusetzen. Flüchtlinge werden gesellschaftlich noch im­
mer als Zumutung und nicht selten auch als Bedrohung empfunden. Ordensleu­
te mit ihrem Engagement, ihrer Empathie und ihrer Sensibilität für die Chancen 
des Siedelns und Suchens könnten die Kirche wie die Gesellschaft aufmerksam 
machen, die Menschen zu sehen und damit die Schwester und den Bruder, der/
die als Notleidende(r) vor der Tür steht und anklopft. 

Seit jeher sind die Ordensleute auch in Bezug auf die gelebte Communio 
ein Experimentierfeld von Kirche gewesen. Gerade heute, da sich bestimmte 
Gruppen in der Kirche als „der kleine heilige Rest“ definieren, andere Christen 
abwerten und sie als lasche Katholik(inn)en verunglimpfen, könnten Ordens­
gemeinschaften zeigen, welcher Reichtum sich einstellt, wenn (Lebens-)Schätze 
und -erfahrungen nicht eingebunkert, sondern miteinander geteilt werden. 

Mehr als Hütten und Häuser ausbessern

Für die Ordensleute wie auch die Kirche insgesamt bedeutet dies, dass eine 
Gemeinschaft nur dann einen guten Weg in die Zukunft gehen kann, wenn 
sie nicht nur damit beschäftigt ist, ihre Hütten und Häuser auszubessern oder 
zu verschönern. Jede Gemeinschaft braucht Ausschauhaltende, die die Fra­
ge nach dem Eigentlichen und Wesentlichen, nach Gott und den Menschen 
stellen. Diese Suchprozesse sind nicht einfach das Metier von irgendwelchen 
Außenseiter(inne)n oder gerade erst Anfangenden. Die seekers müssen in das 
Innerste der Gemeinschaften hineinwirken, weil es das Eigentliche des Or­
denslebens ausmacht, Ausschau zu halten nach dem lebendigen Gott und 
den Menschen, die seine Geschöpfe sind. Ordensleute sind Menschen mit der 
Sehnsucht nach dem anderen; und wo diese Sehnsucht nicht mehr gelebt wird, 

351

Siedler und Sucher



da sind auch keine Ordensleute. Eine Gemeinschaft tut deshalb gut daran, diese 
Suchprozesse einzufordern und ihnen einen wichtigen Platz bei Entscheidungen 
einzuräumen.

Umgekehrt werden Ausschauhaltende, die keinen Zugang mehr zu einer Hei­
mat haben, zu Rastlosen. Die Intuition des „anders“ muss eine Rückbindung 
an das „so“ haben. Die seekers müssen sich auf die dwellers verlassen und deren 
Wohnungen als Errungenschaften des Gottsuchens wertschätzen. Insofern tun 
Gemeinschaften gut daran, immer wieder auch festzulegen, was das Ihrige ist, 
wo und wie sie leben wollen und damit eine Verbindlichkeit zu formulieren, die 
auch das Maß darstellt, ab wann jemand dazu gehört und wo jemand die Gren­
zen überschreitet und das Trennende größer wird als das Gemeinsame. Beide 
Gruppen und beide Haltungen müssen in Gemeinschaften anzutreffen sein und 
ihre Schätze einander zur Verfügung stellen, ganz ähnlich wie das in der biblisch­
en Erzählung von Num 13 und 14 der Fall war: Die Kundschafter sind Ausgesand­
te der Wartenden zu Hause. Dadurch erst werden sie, was sie sind.

Für die eigene Lebensbiographie könnte es hilfreich sein, die unterschiedlich­
en Lebenshaltungen der dwellers und seekers auch für sich zu erproben: Wie 
fühlt es sich an, mir als Anfängerin im Ordensleben vorzustellen, die nächsten 
30 Jahre mit dieser konkreten Gemeinschaft meinen Weg zu gehen, mit genau 
diesen Menschen und deren Stärken und Schwächen, mit exakt den Visionen, 
die diese Gemeinschaft prägen und zu konkretisieren versucht? Oder auch: Wie 
fühlt es sich an, als 65-jährige mein Leben als Ordensfrau nochmals auf den 
Prüfstand zu stellen, zu fragen, ob ich wirklich das leben konnte, was ich leben 
wollte, was sich verändern müsste, damit das der Fall ist und was dies für die Ge­
meinschaft bedeuten würde?

Freilich, diese Erprobungen und Gedankenexperimente können auch Trau­
rigkeit oder gar Resignation erzeugen: Wenn deutlich wird, dass auch viel verta­
ne Lebenszeit zu verzeichnen ist und das, was an Offenheit und Ausgerichtetheit 
auf Gott und die Menschen da war und ist, nicht weiterwachsen konnte oder so­
gar erstickt wurde. Solche fiktive Szenarien könnten aber auch Einladungen sein, 
ungelebten, aber vorhandenen Seiten des Lebens Raum zu geben und auszupro­
bieren, was Gott an Möglichkeiten in uns angelegt hat. Denn Gott ist allemal für 
Überraschungen gut und Ordensfrauen sind nicht selten diejenigen, die diese 
Überraschungen auch leben.

352

Nachfolge


