Nachfolge

Mirjam Schambeck sf | Freiburg i.Br.

Dr. theol. habil., Professorin fiir Religions-
padagogik an der Universitit Freiburg

mirjam.schambeck@theol.uni-freiburg.de

Von Siedlern und Suchern

Ordensleben zwischen Sesshaftigkeit und Ausschauhalten

Als das Volk Israel auf seiner Wanderung durch die Wiiste vor den Toren des Gelob-
ten Landes angelangt war, herrschte Unsicherheit: War dieses neue, unbekannte
Land wirklich das von Gott zugesagte Erbe und wiirde es den verheiffenen Frieden
bringen? Schien es nicht viel zu gefahrlich, sicheren Boden zu verlassen und sich
dem Risiko des Ungewissen zu stellen? Mose lief} also Kundschafter aussenden, die
erste Schritte in das Unbekannte hinein wagen und damit dem ganzen Volk einen
sicheren Weg in Gottes verheiflenes Land hinein bahnen sollten (vgl. Num 13-14).

Sondierungen in unsicherem Terrain

Diese Situation, Kundschafter(innen) vorauszuschicken, in unsicherem Terrain die
Lage zu sondieren und Pline zu schmieden, welche neuen Wege es zu gehen gilt,
um Gott tiefer zu suchen und den Menschen besser zu helfen, ist von den derzeiti-
gen Bewegungen in den Ordensgemeinschaften nicht weit entfernt. Der folgende
Artikel greift deshalb das Bild von den Kundschafter(inne)n und den zu Hause
Wartenden auf und differenziert es durch eine weitere Metapher, namlich diejeni-
ge von den Sesshaften und den Ausschauhaltenden, den dwellers and seekers, den
Siedler(inne)n und Sucher(inne)n.! Diese soll helfen, das Leben als Ordensfrauen
zumindest exemplarisch und konzentriert auf einzelne, wenn auch markante Le-
bensphasen in den Blick zu nehmen.

1 Zum ersten Mal wird die Metapher der ,religious dwellers and spiritual seekers“ m.W. von R. Wut-
hnow, After Heaven. Berkeley 1998, ins Spiel gebracht. Spéter wird sie durch W.C. Roof, Spiritual
marketplace. Princeton 1999, neu akzentuiert und von B.J. Zinnbauer u.a., The emerging meanings of
religiousness and spirituality: Problems and prospects, in: Journal of Personality 67 (1999), 889-919
einem grofleren Publikum zugédnglich gemacht. Wertvolle Literaturhinweise verdanke ich hier Sr. PD
Dr. Nicole Grochowina.

344



Siedler und Sucher

Es mag verwundern, im Folgenden den Blick auf diejenigen zu lenken, die sich

in der Anfangsphase des Ordenslebens befinden: hier also auf Frauen, die tiber-
legen, sich einer Ordensgemeinschaft anzuschliefien, auf Frauen im Postulat,
Noviziat und Juniorat. Diese Verwunderung mag sich zu einem Befremden stei-
gern angesichts der statistischen Befunde, dass es diese Frauen kaum gibt, und
des Eindrucks, dass sie nicht reprdsentativ fiir das Ordensleben sind, insofern sie
gerade erst dabei sind, in diese Lebensform hineinzuwachsen. Trotzdem lohnt
dieses Unterfangen, weil es das Auge scharft fiir das Eigentliche des Ordenslebens,
und zwar in zweierlei Hinsicht: An dieser Gruppe ldsst sich erstens am leichtesten
ablesen, wofiir Ordensleben steht und was den innersten Feuerfunken des Or-
denslebens ausmacht, denn diese Anfingerinnen miissen selbst eine Vorstellung
davon haben, was Ordensleben bedeutet, sowie priifen, inwieweit ihr Ideal mit
der Realitdt tibereinstimmt.

An dieser Gruppe ldsst sich zweitens studieren, was konkret in den Ordensge-
meinschaften lduft. Immer wenn jemand neu dazukommt, kann er/sie Systeme
auf blinde Flecken aufmerksam machen, die sich im Laufe der Zeit eingeschli-
chen haben und von denen, die schon lange in einem System leben, nicht mehr
wahrgenommen werden. Das ist in Betrieben, in Arbeitsteams und Familien nicht
anders als in Ordensgemeinschaften. Eine Analyse dieser Gruppe der Anfange-
rinnen konnte also erhellen, wo sich Ordensfrauen festgesiedelt haben und es
noch achtsamer zu werden gilt fiir Wege, die es besser erlauben, aus der Tiefe zu
leben und immer offener fiir die Menschen zu werden, weil Gott selbst nichts an-
deres getan hat, als Mensch zu werden.

Professionelle seekers oder verunsicherte dwellers?

Inzwischen ist das Gros der Eintretenden um die 30 Jahre alt. Wahrend gesell-
schaftlich eine 30-jahrige Frau mit der Familiengriindung beschiftigt ist, Sorge
tragt, sich an einem Ort fiir linger niederzulassen, ein ,,Haus zu bauen“ und zu-
gleich im Beruf Leitungsfunktionen zu tibernehmen, bewegen sich 30-jdhrige
Ordensfrauen, sofern es sie gibt, in der Kennenlernphase der Gemeinschaft, der
sie sich anschlieen wollen. Der in dieser Lebensphase anzutreffenden gesell-
schaftlichen Sesshaftigkeit steht ein Status der Unsicherheit bei 30-jahrigen Or-
densfrauen gegentiber.

Anfangsphase, Noviziat, erste Jahre als Juniorin - all das bedeutet, sich auf
Lebensrhythmen einzulassen, die neu und anders sind. Postulat und Noviziat
bringen es mit sich, das Leben mit Menschen zu teilen, die meist dlter sind und
von anderen Umgangsformen, Denkweisen und Vorstellungen gepragt wurden
als man selbst. In nicht wenigen Ordensgemeinschaften in Deutschland zieht
ein Eintritt ins Noviziat zudem nach sich, die eigene Stelle aufzugeben, nicht
selten auch aus dem bisherigen Beruf auszusteigen, dort gewonnenes Prestige

345



Nachfolge

hinter sich zu lassen und sich in der Gemeinschaft auf neue, oft nicht erlernte
Aufgabenfelder einzulassen. Das alles verunsichert allein schon deshalb, weil es
fremd und ungewohnt ist. Auch insofern sind diese Phasen Zeiten des Suchens
und Ausschauhaltens: Die Einzelnen miissen erst ergriinden, was gilt, was in den
Ordensgemeinschaften tiblich ist, was es bedeutet, den Tag aus dem Gebet zu
leben, diesen Gott nochmals tiefer kennenzulernen, indem nicht nur spezielle
Zeiten und die guten Seiten in einem selbst von ihm her buchstabiert, sondern
der ganze Alltag und alle Lebensmuster von Gott her gelebt werden. Qua Eintritt
werden Frauen, auch wenn sie gesellschaftlich eher in der Phase des ,,Sesshaftwer-
dens“ sind, wieder zu Ausschauhaltenden, und zwar zu professionellen seekers,
insofern sich das Ausschauhalten qua Status und Phase einstellt und damit die
Profession der Anfangenden bezeichnet.

(Professionelle) Verunsicherungen und deren Unterscheidung

Menschen, die in Unsicherheit leben, reagieren unterschiedlich. Die einen ver-
starken in sich den Zug des Bewahrens. Vorgefundene Traditionen werden noch
treuer eingehalten als das diejenigen tun, die die Traditionen ,erfunden“ und

ins Spiel gebracht haben. Dann darf beispielsweise die gemeinschaftlich gebetete
Laudes um 6:00 Uhr morgens auf keinen Fall ausfallen, auch wenn Ausflugstag ist
oder die Schwestern wegen der Erkdltungszeit ein bisschen mehr Schlaf gebrau-
chen konnten.

Andere Menschen aktivieren gerade in Zeiten der Unsicherheit die Fragen
nach Lebensziel und Lebenssinn und halten damit Ausschau, was eigentlich tragt
und was sie im Grunde leben wollen. Sie werden zu Ausschauhaltenden, wihrend
andere zu Sesshaften oder sogar starren Personlichkeiten mutieren, fiir die sich
jede Verdnderung als Fundamentalbedrohung anfiihlt.

Hier gilt es, gut zu unterscheiden. Sind die ausgeldsten Reaktionen stimmig?
Sind sie auf eine bestimmte Phase begrenzt, oder werden sie zum neuen Gewand,
in dem jemand einherschreitet und ist das gut so? Verstdrken sie in einer Gemein-
schaft Reaktionen, die gewollt sind? Oder bringen sie etwas zur Geltung, das ei-
gentlich iiberwunden werden miisste, weil es die Gemeinschaft als Ganze sowie
die Einzelnen am Leben hindert?

Damit ist das Phanomen gemeint, dass nicht selten in Gemeinschaften, in de-
nen viele alte Frauen leben, plotzlich junge Frauen eintreten. Fiir die einen ist das
ein Wunder und wird nach aufien und nach innen auch so interpretiert. Wenn
man genauer hinsieht, zeigt sich aber, dass diese jiingeren Frauen in dem festen
Setting einer Gemeinschaft so etwas wie eine Stabilisierung ihrer eigenen fragilen
psychischen Verfasstheit suchen. Die Discretio anzulegen wiirde heiflen, der Ge-
meinschaft zu empfehlen, ihre eigenen Begrenztheiten innerlich wie duflerlich
anzuerkennen; fiir die junge Frau bedeutete dies, nicht von aufien her eine Stabi-
lisierung zu erwarten, sondern diese selbst zu erarbeiten.

346



Siedler und Sucher

Solche neuen Mitglieder sind von daher eher als verunsicherte dwellers denn als
professionelle seekers zu bezeichnen. Sie suchen nach festen Ordnungen und sta-
bilen , Behausungen“, durch die von auflen her ein Geriist vorgegeben wird, an
dem sich das eigene, oft zerbrechliche Lebensgefiihl orientieren kann. Das gilt es
bewusst zu halten, wenn von der Gruppe der Anfangerinnen im Ordensleben die
Rede ist. Nicht alle sind und werden wirklich zu Ausschauhaltenden. Nicht weni-
ge suchen als bereits schon verunsicherte dwellers nach Ordensgemeinschaften
und entwickeln sich dort zu ausgepragten , Hausverteidigerinnen“.

Damit aber ist zweierlei zu kldren: Zum einen stellt sich die Frage, ob das Or1-
densleben tiberhaupt die richtige Lebensform fiir diese Frauen ist. Zum anderen
gilt es in den Blick zu nehmen, was diese verunsicherten dwellers tiber die konkre-
te Ordensgemeinschaft zumindest implizit aussagen. Nicht selten sind diese
Ankommenden ein Spiegel dafiir, dass die gewdhlte Ordensgemeinschaft nach
auflen das Bild der festen, unverriickbaren Burg vermittelt, das gerade deshalb
attraktiv ist, weil man sich davon Sicherheit erhofft. Ordensleben ist von seiner
Idee her aber das Gegenteil von Sicherheit. Es ist eine Lebensform, die riskiert,
sich ganz und gar von einem Gott her zu verstehen, der nicht fassbar ist, sondern
immer neu dazu provoziert, sich auf den Weg zu den Menschen zu machen, auch
an die Rdnder, wo sich keiner so gerne aufhilt. Darauf aber kann sich niemand
einlassen, fiir den Verdnderungen und Risiken (Lebens-)Bedrohungen sind. In der
Anfangszeit des Ordenslebens ist darum zu priifen, ob jemand die Entwicklungs-
fahigkeit besitzt, in das Ausschauhalten nach diesem Gott und den Menschen
hineinzuwachsen. Wo sich jemand nur festsiedeln will, kann Ordensleben nicht
die passende Lebensform sein.

Die Chance (professioneller) Verunsicherungen

Zeiten der Verunsicherung sind aber nicht an und fiir sich schlecht. Sie bergen
die Chance, die angeeigneten Lebensmuster auf den Priifstand zu stellen und auf
die tiefere Lebensmelodie hin abzusuchen, die in ihnen enthalten ist. Gerade in
der Anfangsphase des Ordenslebens geht es darum, nicht im Alltdglichen zu ver-
sinken, sondern Ausschau zu halten, was die Einzelne in ihrem Leben und in die-
ser konkreten Gemeinschaft leben will: Das kann freilich nicht jenseits des alltdg-
lichen Spannungsteldes von Contemplatio, Compassio und Communio, also den
Grundmomenten von Ordensleben und deren Konkretionen in der jeweiligen
Ordensgemeinschaft, erfolgen, sondern nur in ihm. Was lebt die Gemeinschaft
faktisch und nicht nur idealiter? Kann dies ein Raum sein, in dem die eigene Le-
bendigkeit wéachst?

Fir die Einzelne konnen diese Suchprozesse wirkliche Menschwerdungspro-
zesse werden. Der Lebenssinn kann sich tiefen und Gott kann in diesen Zeiten
nochmals mehr als Gott mitten in den eigenen Lebensvollziigen erfahren wer-
den. Die professionell ausgeldsten Verunsicherungen sind Moéglichkeiten, das

347



Nachfolge

Leben noch mehr auf seinen Grund hin zu befragen und Gott noch intensiver als
Gott allen Lebens zu begreifen. Das braucht freilich Raume und Zeiten, Wachs-
tumsprozesse zuzulassen und zu fordern.

Wenn Hauser zu unverrtickbaren Burgen werden

Diese auf die Einzelnen konzentrierten Analysen sollen nun systemisch weiter-
gedacht werden. Das heif3t, dass das Augenmerk darauf liegt, was die Gruppe der
Anfingerinnen fiir die Ordensgemeinschaften qua Gemeinschaften einbringen,
und was die Siedlerinnen und Sucherinnen im Ordensleben an Impulsen fiir die
Kirche zu geben vermogen.

Was professionelle seekers fiir die Ordensgemeinschaften bedeuten

So sehr sich Ordensgemeinschaften freuen, wenn jiingere Frauen eintreten, so
kommt es nicht selten, bald nachdem die jiingeren Frauen dazu gekommen sind,
zu Irritationen. Neue Mitglieder sind ndmlich nicht einfach so wie die Bilder,

die in den Kopfen dlterer Mitglieder von ihnen bestehen. Meist stellt sich ziem-
lich schnell die Frage, ob die einzelne Gemeinschaft es zulassen kann, dass es da
Leute gibt - noch dazu welche, die gerade erst am Anfang stehen -, die ihr profes-
sionelles, also qua Eintritt erforderliches Ausschauhalten in die Gemeinschaft
einbringen. Es kann auch bedrohlich wirken, dass jiingere Frauen nicht in bisher
angestammten Arbeitsfeldern und auch nicht in eigenen Einrichtungen titig sein
wollen; oder dass andere Formen des Gebets geschidtzt werden und freie Zeiten
sowie Freizeitbeschiftigungen von den Ankommenden ganz anders gelebt werden
als dies dem Stil der 60- und 70-Jdhrigen entspricht.

Obwohl es eher Relikte aus der Vergangenheit zu sein scheinen, ist es aber auch
heute noch in vielen Gemeinschaften schmerzlich erlebter Alltag, dass jiingere
Frauen sich tiberfrachtet empfinden von einem Lebensrhythmus, der nicht der
ihre sein kann und auch nicht sein soll, weil er derjenige von 70- und 80-jahrigen
Frauen ist. Leider ist es auch heute noch so, dass Frauen Ordensgemeinschaften
ganz anders kennenlernen, solange sie noch nicht selbst dazu gehéren, und sich
dann von der Kontrolle, dem sozialen Zwang, der de facto herrscht, ausgehebelt
fihlen. Hier miissten Ordensgemeinschaften noch viel dazulernen und den Mut
aufbringen, auch nach auflen zu dem zu stehen, was im Inneren gelebt wird.

Im besten Fall konnten Ankommende ihre Visionen von einem lebendigen,
gott- und menschenverbundenen Leben in die Ordensgemeinschaften einbrin-
gen, die aus den Kontexten entwickelt sind, in denen sie bislang lebten. Damit
wadre automatisch das Lebensgefiihl, das Menschen heute priagt, auch in den Or-
densgemeinschaften explizit prasent und konnte zum Ankniipfungspunkt wer-
den, sich mit den Lebensbediirfnissen und -erwartungen der Menschen von heute
aktiv und kritisch-produktiv auseinanderzusetzen.

348



Siedler und Sucher

Manchmal aber stellt sich eher der Eindruck ein, dass die Ausschauhaltenden von
den Siedlerinnen in ihrem ruhigen Trott als storend empfunden werden, so dass
sie gar nicht mehr eingelassen werden. Im eingerichteten Heim ist es einfach zu
gemoiitlich, als dass man sich nochmals aufmachen wiirde, Zimmer anzubauen
oder sogar das jahrhundertelang geschaffene Heim zu verlassen. Wenn dies aller-
dings zur Dauerhaltung verkommt, wenn die Tiir nicht mehr aufgemacht wird,
dann braucht man sich auch nicht zu wundern, dass die Luft innen immer dicker
und es aufgrund des Muffs der alten Gemduer schlie8lich ganz unmdéglich wird,
frei und ausgiebig zu atmen.

Hier ist es lebens-notwendig, dass sich Ordensgemeinschaften auf einen ehr-
lichen Weg einlassen, wenn sie fiir heute und auch morgen Orte des lebendigen
Gottsuchens und der Menschwerdung bleiben wollen. Es kann und darf nicht da-
rum gehen, die Fragen des konkreten Lebens durch Macht zu entscheiden. Viel-
mehr gilt es, einen ehrlichen Prozess der Unterscheidung anzustellen, der seine
Kriterien vom Evangelium bezieht: Dieses aber hebt darauf ab, je den Lebensstil
zu fordern, der den Menschen hilft, tiefer aus Gott und offener fiir die Menschen
zu leben. Insofern miissten dwellers, egal ob sie alt oder jung sind, lernen, ihre ze-
mentierten Behausungen nicht mit dem Reich Gottes zu verwechseln, genauso
wie seekers anerkennen miissten, dass man nur dann Kundschaft von der Ferne
bringen kann, wenn es ein Zuhause gibt.

Wenn Schitze miteinander geteilt werden

Allein beim Einbringen der Visionen der Ausschauhaltenden darf es aber nicht
bleiben. Die Visionen der Einzelnen sind in einen Dialog zu bringen mit der
,Vision einer Gemeinschaft“. Damit ist gemeint, eine gemeinsame Vorstellung
dariiber zu entwickeln, wie es moglich ist, ein Leben in der Tiefe zu fithren, aus-
gestreckt auf diesen Gott, den wir niemals fassen konnen und der uns doch nahe
kommen wollte (Contemplatio); ein Leben zu fithren, in dem das Engagement fiir
andere Menschen den konkreten Lebensstil pragt, fiir Bediirftige, fiir Frauen in
Not, fiir Schiiler(innen), die in ihrer Eigenart und Besonderheit wahrgenommen
werden wollen etc. (Compassio) und eine Vorstellung dariiber zu entwickeln, wie
die Contemplatio und die Compassio in einer Gemeinschaft so gelebt werden kon-
nen, dass das Miteinander zu einem Raum des Lebens wird (Communio).

Konnen jiingere Mitglieder ihr Potenzial des qua Neusein professionellen
Ausschauhaltens in die Ordensgemeinschaften einbringen, so gilt auch fiir die
Traditionstragerinnen in den Ordensgemeinschaften Vergleichbares. Die Erfah-
rungen, die Ordensfrauen im Laufe der Jahre eines intensiven religiosen Lebens
erworben haben, kdnnen fiir Jiingere zu einem reichen Schatz werden, um ihre
Suche nach Gott und den Menschen tiefer, niichterner und lebendiger zu gestal-
ten. Wenn Schétze miteinander geteilt werden, wenn man lernt, einander Anteil
am Leben zu geben, das Tasten nach Gott miteinander zu teilen, auch Phasen

349



Nachfolge

der Leere und der Abwesenheit Gottes nicht einfach zu tibertiinchen, sondern
ehrlich miteinander auszuhalten, dann konnen sich Ordensgemeinschaften zu
Orten entwickeln, an denen viel von der Niichternheit der Gottsuche und einem
ehrlichen Miteinander aufscheint. Damit ist nicht gemeint, die Ungleichzeitig-
keiten des Lebens und der Erfahrungen einzuebnen, oder nur die Anfingerinnen
oder nur die Traditionstrdgerinnen zu respektieren. Hier geht es vielmehr darum,
in Anerkenntnis der Unterschiedenheit der Lebensphasen und -rhythmen, der
Gottes(un-)kundigkeit und des Menschenverstehens das Teilen von Schitzen als
Erweis zu sehen und zu erproben, die Andersheit der Anderen wertzuschitzen
und fiir das eigene Leben und Suchen nach Gott fruchtbar zu machen.

Wenn professionelle seekers ausbleiben
Die wohl schwierigste Frage aber stellt sich, wenn professionelle seekers ausblei-
ben. Wie verdndern sich Ordensgemeinschaften, wenn es keine Menschen mehr
gibt, die professionell, also qua Lebensphase in einer Situation sind, Ausschau
zu halten nach dem, was eigentlich trdgt und hélt? Viele Ordensgemeinschaf-
ten erleben zur Zeit hautnah, was dies bedeutet. Dann werden in Systemen die
Haltungen des Bewahrens und Siedelns eben noch ausgepragter als es schon
vorher der Fall war. Wer es nicht mehr gewohnt ist, angefragt zu werden, immer
wieder auch existentiellen Verunsicherungen ausgeliefert zu sein, der steht in
der Gefahr, alles fiir selbstverstdndlich zu erachten, Privilegien mit Standards zu
verwechseln und zu vergessen, Anspriiche an das Leben auf das rechte Maf3 zu-
riickzuschrauben. Von solchen Gebilden aber, in denen alles steril und nur noch
von den eigenen Bediirfnissen aus geregelt wird, geht kein Leben mehr aus.
Insofern ist es in Gemeinschaften, in denen die professionellen seekers feh-
len, umso dringlicher, sich immer wieder mit dem auseinanderzusetzen, wofiir
wir leben wollen, was der Grund und das Ziel des Lebens ist und ob dies auch
im gelebten Alltag zur Geltung kommt. Die Versuchung, sich ,festzusiedeln,
aus Gewohnheiten Gesetze werden zu lassen und das eigene Haus in einen
festzementierten Bunker zu verwandeln, muss in solchen Gemeinschaften ver-
mutlich noch deutlicher und bewusster angesprochen werden als in solchen, in
denen es Mitglieder gibt, die qua Lebensphase diese Fragen immer wieder in den
Mittelpunkt riicken.

Orden als Laboratorien einer erneuerten Kirchenpraxis

Damit konnen die Analysen in einem weiteren Schritt auf die Kirche hin befragt
werden, also darauthin, was die Ordensleute mit ihren reichen Erfahrungen der
Contemplatio, Compassio und Communio in die Kirche einzubringen vermogen.
Recht besehen konnten sie ndmlich zu Laboratorien einer erneuerten Kirchen-
praxis werden, insofern die Ordensleute die Gefahren des Festsiedelns kennen
und damit in der Kirche die Aufmerksamkeit scharfen, wo wir hinkommen,

350



Siedler und Sucher

wenn die Kirche tiber dem Siedeln das Suchen nach Gott und den Menschen
vergisst: In Bezug auf die Contemplatio konnten die Ordensleute als Ausschau-
haltende die Kirche erinnern, einen Gott zu verkiinden, der nicht nur fiir die
guten Zeiten des Lebens taugt. Ihre Erfahrungen konnten davon erzdhlen, dass
Gott eher der Verborgene als der unmittelbar Zugédngliche ist; einer, der sich
eher auf der Seite derer finden ldsst, die es nicht so leicht im Leben haben als
bei denen, die schon immer tiber alles Bescheid wissen und nur damit beschéf-
tigt sind, die ,reine Lehre“ hochzuhalten. Dieses Wissen aus der Contemplatio
koénnte der Kirche helfen, Gottesdienst nicht einfach auf Eucharistiefeiern oder
wortreiche Andachten zu reduzieren. Ordensleute konnten Menschen durch
Meditationsiibungen anbieten, selbst den Weg des Schweigens und der Leere als
Moglichkeit zu entdecken, Gott im innersten Herzen aufzuspiiren.

In Bezug auf die Compassio konnten Ordensgemeinschaften - und sie haben
das in ihrer Geschichte schon immer getan - die Kirche ermutigen, sich noch
viel deutlicher und gesellschaftlich vernehmbarer fiir die Menschen am Rand
unserer Gesellschaft einzusetzen. Fliichtlinge werden gesellschaftlich noch im-
mer als Zumutung und nicht selten auch als Bedrohung empfunden. Ordensleu-
te mit ihrem Engagement, ihrer Empathie und ihrer Sensibilitét fiir die Chancen
des Siedelns und Suchens kdnnten die Kirche wie die Gesellschaft aufmerksam
machen, die Menschen zu sehen und damit die Schwester und den Bruder, der/
die als Notleidende(r) vor der Tiir steht und anklopft.

Seit jeher sind die Ordensleute auch in Bezug auf die gelebte Communio
ein Experimentierfeld von Kirche gewesen. Gerade heute, da sich bestimmte
Gruppen in der Kirche als ,,der kleine heilige Rest“ definieren, andere Christen
abwerten und sie als lasche Katholik(inn)en verunglimpfen, konnten Ordens-
gemeinschaften zeigen, welcher Reichtum sich einstellt, wenn (Lebens-)Schitze
und -erfahrungen nicht eingebunkert, sondern miteinander geteilt werden.

Mehr als Hiitten und Hauser ausbessern

Fir die Ordensleute wie auch die Kirche insgesamt bedeutet dies, dass eine
Gemeinschaft nur dann einen guten Weg in die Zukunft gehen kann, wenn
sie nicht nur damit beschaftigt ist, ihre Hiitten und Hduser auszubessern oder
zu verschonern. Jede Gemeinschaft braucht Ausschauhaltende, die die Fra-
ge nach dem Eigentlichen und Wesentlichen, nach Gott und den Menschen
stellen. Diese Suchprozesse sind nicht einfach das Metier von irgendwelchen
Auflenseiter(inne)n oder gerade erst Anfangenden. Die seekers miissen in das
Innerste der Gemeinschaften hineinwirken, weil es das Eigentliche des Or-
denslebens ausmacht, Ausschau zu halten nach dem lebendigen Gott und
den Menschen, die seine Geschopfe sind. Ordensleute sind Menschen mit der
Sehnsucht nach dem anderen; und wo diese Sehnsucht nicht mehr gelebt wird,

351



Nachfolge

da sind auch keine Ordensleute. Eine Gemeinschaft tut deshalb gut daran, diese
Suchprozesse einzufordern und ihnen einen wichtigen Platz bei Entscheidungen
einzurdumen.

Umgekehrt werden Ausschauhaltende, die keinen Zugang mehr zu einer Hei-
mat haben, zu Rastlosen. Die Intuition des ,,anders“ muss eine Riickbindung
an das ,,s0“ haben. Die seekers miissen sich auf die dwellers verlassen und deren
Wohnungen als Errungenschaften des Gottsuchens wertschitzen. Insofern tun
Gemeinschaften gut daran, immer wieder auch festzulegen, was das Ihrige ist,
wo und wie sie leben wollen und damit eine Verbindlichkeit zu formulieren, die
auch das Maf$ darstellt, ab wann jemand dazu gehort und wo jemand die Gren-
zen Uberschreitet und das Trennende grof3er wird als das Gemeinsame. Beide
Gruppen und beide Haltungen miissen in Gemeinschaften anzutreffen sein und
ihre Schitze einander zur Verfiigung stellen, ganz dhnlich wie das in der biblisch-
en Erzdhlung von Num 13 und 14 der Fall war: Die Kundschafter sind Ausgesand-
te der Wartenden zu Hause. Dadurch erst werden sie, was sie sind.

Fir die eigene Lebensbiographie konnte es hilfreich sein, die unterschiedlich-
en Lebenshaltungen der dwellers und seekers auch fiir sich zu erproben: Wie
fiihlt es sich an, mir als Anfdngerin im Ordensleben vorzustellen, die ndchsten
30 Jahre mit dieser konkreten Gemeinschaft meinen Weg zu gehen, mit genau
diesen Menschen und deren Starken und Schwichen, mit exakt den Visionen,
die diese Gemeinschaft pragen und zu konkretisieren versucht? Oder auch: Wie
fiihlt es sich an, als 65-jahrige mein Leben als Ordensfrau nochmals auf den
Priifstand zu stellen, zu fragen, ob ich wirklich das leben konnte, was ich leben
wollte, was sich verdndern miisste, damit das der Fall ist und was dies fiir die Ge-
meinschaft bedeuten wiirde?

Freilich, diese Erprobungen und Gedankenexperimente konnen auch Trau-
rigkeit oder gar Resignation erzeugen: Wenn deutlich wird, dass auch viel verta-
ne Lebenszeit zu verzeichnen ist und das, was an Offenheit und Ausgerichtetheit
auf Gott und die Menschen da war und ist, nicht weiterwachsen konnte oder so-
gar erstickt wurde. Solche fiktive Szenarien konnten aber auch Einladungen sein,
ungelebten, aber vorhandenen Seiten des Lebens Raum zu geben und auszupro-
bieren, was Gott an Moglichkeiten in uns angelegt hat. Denn Gott ist allemal fiir
Uberraschungen gut und Ordensfrauen sind nicht selten diejenigen, die diese
Uberraschungen auch leben.

352



