
 1	 H.U. v. Balthasar, Aus dem Tagebuch Ägids van Broeckhoven, in: IKaZ Communio, (1972), 421–431.

Gott alles in allem
Der Mystiker Ägid van Broeckhoven

Es kann ungewöhnlich anmuten, ein Buch neu herauszugeben, das seine große 
Zeit in den 1970er Jahren hatte; ein Buch zudem, das der Jesuit und Arbeiterpries­
ter Ägid van Broeckhoven nicht selbst veröffentlichte, sondern das nach seinem 
Tod erschien: Tagebuchaufzeichnungen in Auswahl, die ein Mitbruder zum ersten 
Mal 1971 herausgab. Der Johannes Verlag hat sich dazu entschieden, das von ihm 
erstmals 1972 publizierte und unterdessen lange vergriffene Buch Freundschaft in 
Gott neu aufzulegen und zeugt damit von der eigenartigen Anziehungskraft, die es 
weiterhin ausübt.

Man kann Bücher zur Unzeit lesen. Ich selbst bekam Ägids Aufzeichnungen 
zum ersten Mal als junger Theologiestudent Anfang der 90er Jahre in die Hände. 
Mein Spiritual meinte, ich solle das lesen. Und ich las es. Doch es berührte mich 
nicht tiefer. Als ich es zum zweiten Mal gut 15 Jahre später las, war es eine „Offen­
barung“ für mich. Brot, das man kauen konnte, kein Zuckerwerk. Je mehr ich die 
einzelnen Abschnitte betrachtete, desto mehr ging mir der Geschmack von Ägids 
Mystik auf.

Es scheint, als wäre ich nicht allein mit meiner Lesegeschichte. Als man 1971 
die flämische Ausgabe veröffentlicht hatte, folgten in rascher Folge Übersetzungen 
(mit z.T. mehreren Auflagen) ins Deutsche (1972), Italienische (1972), Spanische 
(1973), Portugiesische (1975), Englische (1977) und sogar Schwedische (1979). Ein 
theologisches Schwergewicht wie Hans Urs von Balthasar war beeindruckt von 
Ägids Echtheit, Klarheit und geistlich-theologischer Tiefe1. Im Blick auf diese Er­
folgsgeschichte kann man sich fragen, warum es um Ägid spätestens seit Mitte der 
1980er Jahre so still wurde. 

Ägid van Broeckhoven

Dominik Terstriep SJ | Stockholm

geb. 1971, Dr. theol., Master of Arts, Pfarrer, Do­
zent für Dogmatik am Newmaninstitut Uppsala

dominik.terstriep@jesuiten.org

353



Hat jedes Buch seine Zeit? In letzter Zeit jedoch zeigt sich weltweit ein neues Inte­
resse an Ägids Mystik. Seine Aufzeichnungen werden neu herausgegeben, geistli­
che und theologische Artikel über ihn geschrieben2.
Ägid war ein Mystiker, ein Mann, der in tiefer Einheit und Gemeinschaft mit dem 
dreifaltigen Gott lebte. Er versuchte die Einheit mit dem dreifaltigen Gott in der 
Freundschaft zu leben, und zwar  mit den Armen im Arbeitermilieu Brüssels der 
1960er Jahre. Freundschaft war für ihn ein Sakrament, ein Ort wo sich Gott den 
Menschen zeigt und sich ihnen schenkt; Freundschaft, die ihren Ort im Raum des 
dreifaltigen Gottes hat. Ägid fand Gott nicht jenseits, sondern mitten in der Wirk­
lichkeit, nicht Gott im Allgemeinen, sondern den Dreifaltigen. Was lässt Men­
schen Ägid van Broeckhoven heute neu entdecken? Es ist vielleicht die einzigartige 
Verbindung von tiefer Gottverbundenheit und dem konkreten Leben hier und 
jetzt, das Erstaunen über ein kurzes Leben, das tief im Geheimnis des dreifaltigen 
Gottes verwurzelt war und deshalb zugleich in der Welt.

Wer war Ägid van Broeckhoven?

Schaut man äußerlich auf Ägids Leben, gibt es nicht viel zu berichten. Er war ge­
rade 34 Jahre alt geworden, als er am 27. Dezember 1967 an den Folgen eines 
Arbeitsunfalls in einer Fabrik starb, und führte ansonsten ein für seine Zeit nicht 
ungewöhnliches Leben. Ägid wurde am 22. Dezember 1933 in Antwerpen geboren 
und schon am sechsten Lebenstag Halbwaise. Sein Vater gab ihn zu einer Tante 
und deren Mann, die ihn wie ihren Sohn großzogen. Im Alter von 16 Jahren trat 
er in das Jesuitennoviziat in Drongen ein und absolvierte die damals übliche Or­
densausbildung. Eigentlich wollte er Mathematik und Physik studieren, schaffte 
allerdings die Aufnahmeprüfungen nicht. Im Sommer 1964 wurde Ägid zum 
Priester geweiht. Von 1965–1967 wirkte er als Arbeiterpriester in verschiedenen 
Fabriken im Großraum Brüssel und ließ sich mit zwei Mitbrüdern in einem Arbei­
terquartier nieder.

Die äußeren Lebensdaten können kaum die Aufmerksamkeit erklären, die seine 
Tagebuchaufzeichnungen nach seinem Tod weckten. Sein inneres Leben, von dem 
sie zeugen, weist dagegen auf einen Reichtum, der kaum in so ein kurzes Leben 
zu passen scheint. Die Tagebücher umfassen 26 Hefte und den Zeitraum vom Ab­
schluss der Philosophie (April 1958) bis zu seinem Tod. Die Hefte spiegeln Ägids 

2	 Als Beispiele seien hier genannt die neue spanische (2007) und schwedische (2013) Ausgabe, sowie 
Arbeiten über Ägid: J.M. Rambla Blanch, Dios, la amistad y los pobres. La mística de Egide van Bro-
eckhoven, jesuita obrero. Santander 2007; A. Baracco, Mística i vida quotidiana. El testimoni D'Egied 
Broeckhoven, Barcelona 2011; R. Carls, Ignatius av Loyolas teologiska profil. Mellan riddarväsen, renäs-
sans och reformation. Skellefteå 2011; B. González Buelta, Egide van Broeckhoven S.J. „Un Teilhard de la 
amistad“ (unveröffentlicht) 2013; M.C. Bingemer, O misterio e o mundo, Rio de Janeiro 2013; Unum 
30 (2013) 2: Vänskapens sakrament; D. Terstriep, Gud allt i alla. Mystikern Egied van Broeckhoven, in: 
Egied van Broeckhoven: Vänskapens sakrament. Inledning och bearbetning av Dominik Terstriep, Stock­
holm 2013, 7-68.

354

Nachfolge



3	 Ich zitiere die Seitenzahlen aus Ägid van Broeckhoven, Freundschaft in Gott. Einsiedeln 32014. Wei­
tere Tagebuchtexte finden sich in Egide van Broeckhoven, Journal spirituel d’un jésuite en usine. Du 
temps des études au temps de travail. Présenté et traduit du néerlandais par Georges Neefs S.J., Paris 
1976. Die Sammlung zitiere ich folgendermaßen: VI (Tagebuchnummer): 36 (Randnummer des 
Hrsg.), 85 (Seite in der Ausgabe).

geistliche Entwicklung, sein Fragen, Ringen und seine glücklichen Einsichten, 
seinen Alltag und mystische Erfahrungen wider. Er hatte keine literarischen Am­
bitionen. Die Texte waren ja nicht zur Veröffentlichung bestimmt. Ihm kam es 
einzig darauf an, das aufzuzeichnen, was er schaute in der Kontemplation, in der 
Unterscheidung der Geister, im Alltag – kurz: alle Zeichen für Gottes Gegenwart.

Ägids Mystik kreist um drei große Themen: der Freund, die Armen und Gott. 
Sie bilden seine „Dreifaltigkeit“, sind perichoretisch ineinander verschränkt und 
formen so eine Einheit in Verschiedenheit. Der Freund steht für die emotionale 
Seite aller Beziehungen, für ein liebevolles Verhältnis. Die Armen stehen für die 
konkrete Welt, in der sich Ägid zu leben berufen fühlte. Gott ist beider geheimnis­
voller Grund und Einheit. Der Freund, die Armen und Gott kann man mit kom­
munizierenden Gefäßen vergleichen. Steigt der Wasserstand in einem, steigt er 
auch in den anderen; sinkt er in einem, sinkt er auch in den anderen.

Der Freund

Freund und Freundschaft, diese beiden Worte stechen heraus in Ägids Tagebü­
chern. Er wollte Gott in der Intimität des Freundes und den Freund in der Intimi­
tät Gottes finden. Das verstand er als seine Lebensaufgabe. „Meine Berufung ist 
es, die Menschen in die mystischen Tiefen der Freundschaft einzuführen“ (41)3. 
An anderer Stelle in seinem Tagebuch äußert er den Wunsch „ein Teilhard der 
Freundschaft“ (Journal VII: 58, 128) zu sein, d.h. seinen Freunden zu zeigen, dass 
die gleiche unendliche Tiefe des Gottesgeheimnisses, die Pierre Teilhard de Char­
din im Kosmos und dessen Entwicklung sah, in jeder Freundschaft gegenwärtig 
ist. Er wollte die Anderen in Gott und Gott in den Anderen suchen. 

Immer wieder kommt er dabei auf das Wort „Intimität“ zurück, um sein Su­
chen und Finden zu beschreiben. Diesen Schlüsselbegriff bezieht Ägid sowohl auf 
Gott als auch auf den Menschen. „So wird ein Mensch in seinem eigentlichen, 
tiefsten Reichtum erst sichtbar, wenn man das Licht erblickt, das in seiner letzten 
Intimität leuchtet und alles übrige erleuchtet: Gott“ (23). „Apostolat besteht da­
rin, dass sich die eine Intimität einer anderen Intimität öffnen muss: eine Intimi­
tät wächst auf Gott hin, das heißt auf die Intimität hin“ (25).

Spricht Ägid von Intimität, geht es ihm um das innerste Zentrum, das Per­
sönlichste und Tiefste, das innewohnende Mysterium, das nie aufgelöst werden 
kann wie ein Rätsel. Jemanden um Zugang zu diesem Heiligtum zu bitten oder 
jemandem zu erlauben, dort einzutreten, setzt Vertrauen voraus. Hat man dieses 

355

Ägid van Broeckhoven



4	 „O Nacht, die holder als das Frührot!“ Johannes vom Kreuz, Die dunkle Nacht der Seele, 5. Str.

Vertrauen, kann man sich vor jemandem entblößen ohne Scham und ohne Angst, 
ausgelacht, verletzt oder ausgenutzt zu werden. Man kann sich zeigen, wie man 
ist. Ägid selbst muss diese beglückende Intimität erfahren haben – sowohl in der 
Beziehung zu Gott als auch zu Freunden.

Christus selbst hat sich entblößt (vgl. Phil 2,6–11) und Gott als den geoffen­
bart, der sich schenkt und intime Gemeinschaft und Freundschaft anbietet (vgl. 
Röm 8,32). Gott selbst ist Freundschaft, Beziehung, Gemeinschaft in Gabe und 
Gegengabe (vgl. Joh 17,7): Vater, Sohn und Geist, ein Gott vor dem man keine 
Angst zu haben braucht, weil er die Menschen bedingungslos liebt. Ägid lebte von 
diesem Mysterium her seine Berufung zu universell-dreieiniger Freundschaft. Der 
dreieinige Gott wohnt in der Intimität jedes Menschen. Gottes Liebe ermöglicht 
es dem Menschen, sich ihm und den anderen zu öffnen, die Intimität des ande­
ren zu berühren und sich selbst zuinnerst berühren zu lassen. Intimität ist darum 
mehr als bloß das Innerste, das einen individualistischen Klang hat. Intimität 
drückt eine Beziehung aus. Genau dies war entscheidend für Ägid.

Er lebte diese Intimität in Treue zu Freunden und in einer Liturgie der Intimi
tät: einen Nachbarn zur Ausländerbehörde begleiten, auf dem Fußboden mit ei­
ner marokkanischen Familie Tee trinken, eine Wohnung für einen afrikanischen 
Arbeiter suchen. Auf diese Weise versuchte Ägid seine Berufung zur Freundschaft 
zu leben: „Ich verlange nur eins: Deine Liebe, und den Menschen diese Liebe zu 
bringen“ (25). Diese Begegnungen waren für ihn Begegnungen mit Gott. „Herr, 
ich suchte die Intimität meines Freundes, ich fand die Deine“ (32).

Freundschaft ist für Ägid allerdings nicht etwas, das man festhalten kann. 
Versucht man es, erreicht man nicht die Tiefe der Freundschaft. Man muss bereit 
sein, den Freund zu verlieren, die „natürliche“ Liebe, um die „übernatürliche“ 
zu gewinnen. Ägid war es wichtig, die Liebe von egoistischen Beweggründen zu 
reinigen. Er suchte Freundschaft nicht für sich selbst, nicht um sich selbst im An­
deren zu finden, sondern um dem Anderen in dessen Intimität zu begegnen. „Ich 
bin wiederum auf meine grundlegenden Erlebnisse gestoßen: alles zurücklassen 
für den geheimnisvoll anziehenden Gott – Nacht der Freundschaft, grenzenlose 
Erwartung, Hoffnung aus der Freundschaft, der Einmaligkeit jedes Freundes: N., 
NN., Ism., Abd. usf. – den Freund in Gott verlieren, um ihn in Gott vollends zu 
entdecken (dies ist meine eigenste Entdeckung im Existentiellen)“ (122).

Im Tod ist das Leben. Dieses Christus-Paradox erfuhr Ägid in der Freundschaft. 
Er kennt den Schmerz des Verlustes und die dunkle Nacht des Verlierens, lebt aber 
in der Hoffnung, dass darüber eine Verheißung ruht. „Ich besaß eine kostbare Per­
le, / Und Gott sprach: / Wirf sie ins Tiefste meines Herzens./ Und ich tat es / und 
fühlte mich elend; / denn die Tiefe des Herzens Gottes kannte ich nicht: / Mir war, 
ich würfe alles ins Finstere. / Oh noche amable más que el alborada!4“ (22).

356

Nachfolge



Durch die Freunde bekam Ägid ein tieferes Verständnis für den dreifaltigen Gott 
und umgekehrt. Es ist nicht irgendein Gott, der in dem Freund wohnt, sondern der 
Dreifaltige. „Mein Freund ist wie eine Stadt auf dem Gipfel eines Vulkans. Als Pilger 
steige ich auf zu ihm. Im Herzen der Stadt steht ein Tempel, in dem Gott wohnt, 
die Dreieinigkeit der Personen. Herr, hilf mir, mein Zelt niemals am Rand der Stadt 
aufzuschlagen.“ (Journal VII: 41, 119)

Am 21. Januar 1965 fasste Ägid einige seiner wichtigste Einsichten über Gott 
und die Freundschaft zusammen: „1. Je mehr ich mich Gott nähere, desto mehr 
nähere ich mich meinem Freund (...) 4. Je mehr ich mich ausschließlich Gott hin­
gebe, desto mehr gebe mich meinen Freunden hin. 5. Wenn ich den Einen voll­
kommen liebe, liebe ich auch den Anderen vollkommen (...) 6. Je kontemplativer 
man ist, desto aktiver ist man, und umgekehrt.“ (Journal XIII: 57-58, 197f.)  Das 
Verständnis für den dreifaltigen Gott und die Freunde vertiefen sich aneinander 
und miteinander, lebt man in intimer Gemeinschaft mit beiden.

Die Armen

Neben den Worten Intimität, Tiefe und Wirklichkeit hatte Ägid eine Vorliebe für 
das Wort „konkret“. Das ist nicht weiter verwunderlich, da neben der Dreifaltigkeit 
die Inkarnation das Wesen des christlichen Glaubens bestimmt. Gott hat sich in 
Christus „konkret“ gemacht, in einer konkreten historischen Situation (Augustus, 
Quirinius, Herodes, Pilatus), in einer konkreten Stadt und Familie (Bethlehem, 
Nazareth, Maria und Josef) und im konkreten Alltagsleben (Zimmermann). Ägid, 
der dem inkarnierten Gottessohn nachfolgte, entdeckte nicht die Freundschaft im 
Allgemeinen als seine Berufung, sondern die Freundschaft mit den Armen. Die Ar­
men seiner Zeit waren Arbeitsmigranten und Industriearbeiter. Ägid wollte ihnen 
gleich werden, leben, wohnen, essen und arbeiten wie sie. Die Freundschaft und 
das Leben mit ihnen war Ort seiner mystischen Erfahrung.

Noch während seiner Ausbildungszeit war Ägid stark vom zurückgezogenen 
Leben der Kartäuser angezogen. Diese Anziehung, die vom kontemplativen Leben 
ausging, blieb ihm erhalten. Doch Gottes Geist führte ihn in die „Welt“ auf den 
Weg des contemplativus in actione. Wie die Mönche Gott suchen in Kreuzgang, 
Kirche, Zelle und Handarbeit, so wollte er ihn suchen an den Maschinen, in un­
gerechten und harten Arbeitsverhältnissen, auf den Straßen und in den Häusern 
des Arbeiterviertels. „Meine persönlichen Gnadengaben: Eucharistie als Nahrung, 
Kontemplation in Aktion, Gott im wirklichen Leben.“ (Journal XXII: 61, 312) 

Brüssel und die Fabrik wurden Ägids brennender Dornbusch – Ort der Theo
phanie: „Brüssel: brennender Dornbusch der Gegenwart Gottes“ (124). Dieses 
biblische Motiv war sehr wichtig für ihn. Es zeigt auf der einen Seite den Wunsch 
Gottes, den Menschen zu begegnen und sich ihnen zu zeigen, und auf der anderen 
Seite die tatsächliche Möglichkeit, ihm in der konkreten Welt zu begegnen – für 

357

Ägid van Broeckhoven



Ägid im Brüssel der Arbeiter. „Das Leben hier ist schön, in all seinem Realismus 
schön; volle Kommunion mit dieser Welt, dieser konkreten Welt von heute, und 
dies ist Gottes Schöpfung heute (...) es ist eine Freude zu entdecken, dass diese 
epische heilige Schöpfung Gottes diese konkrete Welt von heute ist: Brüssel, diese 
wirklichen Menschen, hier in der schmierigen Gießerei, auch unsere Freunde, all 
das ist die Realität, und die Realität ist heilig, denn sie ist der einzige Ort, an dem 
uns Gott erreichen kann und also auch erreicht. Selbst wenn ich zwischen dem 
brennenden Dornbusch und Brüssel wählen könnte, ich würde Brüssel wählen“ 
(115).

Der Dornbusch, der brannte und doch nicht verbrannte (Ex 3,2), zeigt, dass 
Gott sich wirklich mitteilt in dieser Welt, ohne jedoch die Welt zu zerstören. Statt­
dessen leuchtet die Welt sakramental durchsichtig in einem neuen Schein. Darum 
forderte Ägid: „Die Kirche muss zurückgewinnen: 1. die volle Sakramentalität der 
Gesamtexistenz; 2. den Wert aller Gegenwartsformen als Sakrament der Gegen­
wart Gottes (jede Begegnung usf.)“ (124).

Wer waren die Menschen, in denen sich Gott zeigte? Arbeitsmigranten v.a. 
aus Südeuropa und Afrika, die in schnell wachsenden, sozial prekären Vierteln 
wohnten. Es waren Menschen, denen man die einfachsten, gefährlichsten und am 
schlechtesten bezahlten Arbeiten gab. Mit ihnen arbeitete Ägid als ungelernter Ar­
beiter. Er war gezwungen, seine Identität als Priester zu verheimlichen, da er sonst 
entlassen worden wäre.

Auf einem Treffen im Mai 1967 gab Ägid Rechenschaft über seinen Weg als Ar
beiterpriester (vgl. 135–138). Anfangs war er von der entchristlichten Großstadt 
angezogen. Er wollte missionieren. Dann entdeckte er die Armen und Kleinen als 
die Priorität des Evangeliums. Die Heilsgeschichte nicht v.a. verkündigen, sondern 
sich selbst als einen Teil von ihr zu sehen, wurde eine seiner tragenden Einsichten. 
Für Ägid bedeutete das konkret, in der Nachfolge Jesu arm zu werden wie sie (Phil 
2,7): „also müssen wir arbeiten gehen wie sie, machtlos werden wie sie“ (135). 
Ägid wollte zugänglich für die Geringsten werden und sie lieben, und das kann nur 
gelingen, wenn man dasselbe Schicksal wie sie erleidet. Ein weiteres Motiv, sich 
den Armen zuzuwenden, war eine tiefe Sehnsucht nach Gott. Und den – war er 
überzeugt – finde man am besten in der Gegenwart, in dieser Welt und besonders 
bei den Armen. Weitere Beweggründe für seinen Entschluss, als Arbeiterpriester zu 
leben, waren die Sorge um die Kirche, deren Botschaft nicht zu den Armen gelan­
ge, die soziale Ungerechtigkeit, die Vertiefung seiner priesterlichen Existenz und 
schließlich die Freundschaft, die – so Ägid – „mich am innigsten an diese Lebens­
form bindet und alles übrige zusammenfasst (...) diese konkrete, totale Freund­
schaft (...) für mich der einzig wahre, oft mühselige, aber sehr tröstliche Weg, auf 
dem das Reich Gottes in dieser heutigen Welt heranwachsen wird“ (137f).

Ägid ließ sich in seiner Freundschaftsmystik stark von Pierre Teilhard de Char­
din inspirieren. Für den „Teilhard der Freundschaft“ begann die Vollendung der 

358

Nachfolge



Schöpfung in der gelebten Freundschaft zu den Armen. Der Punkt Omega, auf 
den hin sich gemäß Teilhard alles Geschaffene zuentwickelt, ist für Ägid die all­
umfassende Freundschaft, die schon jetzt in der Gegenwart Christi verwirklicht 
ist. „‚Selig sind die Armen‘ = am Ende der Zeit gibt es keine Armen mehr. Alle 
werden Gottes Kinder sein und Christi Brüder. ‚Was ihr einem diesen meiner ge­
ringsten ...‘ = wir begegnen Christus vollkommen in den Anderen = pleroma, Gott 
alles in allen. Omega jetzt ist eine dynamische Wirklichkeit: jetzt ausgerichtet auf 
das Omega; als Wahrheit ist es Omega jetzt; als Leben ist es jetzt ausgerichtet auf 
das Omega.“ (Journal XXVI: 18, 364) 

Gott

Gott war die große Leidenschaft von Ägids Leben. Er lebte im Geist der Bergpre­
digt „Sucht zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit (...)“ (Mt 6,33). Man 
kann Gott nur suchen, wenn man ihn schon gefunden oder zumindest eine Ah­
nung von ihm hat. Je mehr er Gott fand, desto mehr suchte Ägid ihn. Er lebte 
diese Suche im Gebet und seinem Arbeitsleben. Gott und Menschen zu suchen, 
sind sicherlich zwei unterschiedliche Dinge, Ägid indes betrachtete sie als zwei 
Aspekte derselben Bewegung. Er konnte nicht von Gott sprechen, ohne von der 
Arbeitswelt, den Treffen mit Nachbarn und Arbeitern oder seinen Sorgen über 
die Arbeitsbedingungen zu sprechen. Das Leben mit und von Gott verglich er mit 
einer anfordernden Expedition: „Kein Aufbruch stellt den Menschen vor so un­
bekannte Opfer wie die Suche nach Gott; immer neu steht man vor dem großen 
Geheimnis; wer auf Entdeckungsreisen geht, muss häufig sein Lebens aufs Spiel 
setzen; wer Gott sucht, muss auch die Liebe aufs Spiel setzen. Auf dieser Fahrt ist 
man allein; weil man sich viel tiefer und weiter vorwagt als alle menschliche Lie­
be (in der Freundschaft nämlich), man muss, um den Freund in seiner tiefsten In­
timität zu finden, Gott suchen und deshalb mitunter die Form der Freundschaft 
lassen, gerade um dem Freund näherzukommen“ (43f.).

Ägid erkannte sich wieder in Abraham, der in ein unbekanntes Land aufbrach, 
der verliert und in der Hingabe an Gott „gewinnt“; der nicht im Vagen bleibt, 
sondern konkrete Schritte des Glaubens geht: „Gottesbegegnung ereignet sich 
nur, wo man sein Leben verliert, sein Land verlässt; Freundschaft besteht nur, wo 
man seinen Freund in Gott zu verlieren vermag. Echte Gotteserfahrung gibt es 
nur, wo sie zum wesentlichen Einsatz in die konkrete, zu erlösende Welt von heu­
te führt“ (125). 

Das Leben mit Gott – ein Wagnis der Liebe, getragen vom Vertrauen, dass der 
unendliche Gott, in dem wir leben, uns bewegen und sind (Apg 17,28), uns trägt. 
Diese Grundeinstellung des Glaubenden beschreibt Ägid mit einem bewegenden 
Bild: „Die Menschwerdung ist Erweis der Liebe Gottes in ihrer immerfort ankom­
menden Bewegung, wie wenn jemand, der immer tiefer ins Meer hinausschreitet, 

359

Ägid van Broeckhoven



dauernd einer neuen Welle begegnet, die nichts anderes ist als das auf ihn zukom­
mende Meer. Aber weit draußen bleibt das unermessliche Meer in seiner geheim­
nisvollen Unendlichkeit, das den Menschen anzieht. Je weiter er schreitet – und 
gezogen wird durch das strömend Flutende –, um so geheimnisvoller und tiefer 
und reicher wird das Heranwogen des Meeres; bis er vollends verschwindet im 
Meer und übernommen wird in dessen inwendige, uferlose Bewegung“ (24).

Gott ist das mysterium tremendum et fascinosum, zu dem Ägid ein unbegrenz­
tes Vertrauen hat. Wer vom Geheimnis Gottes angezogen und von ihm aufge­
nommen wird, verliert den gewöhnlichen Boden unter den Füßen, wird aber 
getragen von einer Bewegung, die den Menschen zu dem verwandelt, was er sein 
soll: eins mit Gott und in Gott. Diese Einheit schaute Ägid im Geheimnis des drei­
faltigen Gottes.

Der dreifaltige Gott

Ägid war nicht nur in seiner sakramentalen Sicht auf die Wirklichkeit ein treuer 
Jünger des Ignatius, sondern auch in der trinitarischen Prägung seiner Mystik. 
Gott alles in allem (vgl. 1 Kor 15,28), zitiert er immer wieder. Die ganze Wirklich­
keit soll von Gott erfüllt werden, ohne in ihm aufzugehen. Der dreifaltige Gott 
hat in sich Raum für das, war er nicht ist. Das gegenseitige „In-Sein“, die Einheit 
mit Gott und dem Freund, ist eine trinitarische. Gott und Mensch sind nicht 
Konkurrenten, sondern in einer communio miteinander verbunden. Deshalb soll 
der Mensch nicht verschwinden, sondern in Gott mehr Mensch werden. Und das 
wird er in dem Maße, als Gott alles in allem und allen wird.

In Ägids Leben fiel der bekannte Glaube an den dreifaltigen Gott zusammen 
mit dem gelebten Glauben an ihn. Das ist keineswegs selbstverständlich. Am 17. 
April 1966 fasste er seine wichtigsten Erkenntnisse über den Zusammenhang von 
Dreifaltigkeit und Leben zusammen: „Wir leben ein Leben, das sich vollkommen 
sowohl den Menschen als auch Gott hingibt (...) 1. Das Leben hat eine trinita­
rische Tiefe (...) 3. Das letzte Ziel ist: Gott alles in allem (...) 5. Die Freundschaft 
und das trinitarische Leben machen den Weg aus, der zu 3. führt (...) 7. Der Ort, 
wo wir Gott begegnen ist die Welt hier und jetzt, die Freundschaft, Brüssel, un­
sere konkrete wirkliche Situation (...) 9. Die wichtigsten Tugenden unserer Zeit 
sind: (i) Mut. (ii) Der Mensch im gemeinsamen Leben. (iii) Das Bewusstsein, von 
Gott und der Welt zu sein (Mensch mit Menschen) (...) 12. Die Liebe Gottes und 
die Liebe der Menschen bilden eine einzige Liebe (...) 13. Jede Arbeit – gleich auf 
welcher Ebene – wirkt zusammen mit der Arbeit des Vaters, der den Sohn im Geist 
gezeugt hat: ‚Du bist mein Sohn.‘ Gott sagt das in allem, was wir tun; es wird ver­
wirklicht in jeder Tat, auch in der körperlichen Arbeit; ‚Arbeit‘ mystisch betrach­
tet: alles, was getan wird, so dass Gott alles in allen werden kann.“ (Journal XXII: 
20–27, 303f.)

360

Nachfolge



Diese Summa zeugt von der Nähe zum dreifaltigen Gott im Alltag. Das Geheimnis 
der Trinität ist keine abstrakte Konstruktion, sondern prägt das ganze Leben der 
Menschen. Die Gemeinschaft mit dem dreifaltigen Gott ist die Berufung des Men­
schen, der das sein soll, was der Schöpfer ihm zugedacht hat: Mensch. „Gott ist 
das Intimste des Menschen; lässt man Gott Gott sein, wird der Mensch auch mehr 
Mensch.“ (Journal XXXVI: 39, 369)

Ein Grenzgänger

Ägid van Broeckhoven war ein Grenzgänger, jemand, der an die Grenzen ging 
und sie überschritt: die Grenze zwischen Gott und Welt, Kirche und Arbeitern, 
Kontemplation und Aktion, dem Inneren und Äußeren, dem Geistlichen und All­
täglichen, Zentrum und Peripherie. Er war in vielerlei Hinsicht eine Randexistenz: 
ideologisch, gesellschaftlich, kirchlich und kulturell. Hier trifft er sich mit zwei 
anderen jung verstorbenen Mystikerinnen des 20. Jhs.: Etty Hillesum und Simone 
Weil. Alle drei starben einen Tod aufgrund ihres Lebens an der Grenze; ein Leben 
für andere, das aus dem Herzen Gottes entsprang.

Die mystische Erfahrung der Freundschaft wurde für Ägid in einer Zeit ent­
scheidend, die geprägt war von wachsender Militanz, Forderung nach Handlungs­
kraft und starken Ideologien, die die Gefühlswelt des Einzelnen hintansetzten. 
Auf diesem Hintergrund wirkt Ägids diskrete, weise und ergreifende Affektivität 
wohltuend verstörend – nicht nur damals, sondern auch heute. Ägid setzte auf das 
Nahe, die konkrete Person, den Einzelnen, nicht auf das vermeintlich Nahe der 
globalen Kommunikation.

Ägids Erfahrung zeugt von einem Mann, der sich mit allen Konsequenzen in 
die Welt der Arbeiter begab. Er weitete die Leiblichkeit Jesu zu der Wirklichkeit hin, 
in die er sich „eingewohnt“ hatte. Wir heute leben dagegen oft in einer Kultur des 
„inter“ statt des „in“. Dank der globalen Kommunikation können wir mit einem 
Mausklick alle möglichen Informationen beschaffen und Kontakte knüpfen. Das 
dialektische Spiel zwischen „inter“ und „in“ ist gestört zugunsten des „inter“. Viele 
engagieren sich mehr im „inter“: interkulturell, interreligiös, international, inter­
aktiv, intertextuell usw. Das braucht nicht bedrohlich zu sein. Es kann eine neues 
Solidaritätsnetz schaffen. Will man indes „inter“ sein, muss man auch „in“ sein, 
muss man von der Wirklichkeit „geboren“ sein, eingefügt in sie. Genau dies kön­
nen wir von Ägid lernen. Er lebte in beiden Dimensionen: inkarniert und verwur­
zelt „in“ Gott und so verbunden mit den Menschen („inter“).

Ägids „in“ zeigte sich in seinem Verhältnis zu den Armen. Sie waren für ihn 
keine Nummern oder Fälle, sondern hatten Gesichter, Namen und Geschichten, 
von denen das Tagebuch voll ist. Statt auf die globalisierte Anonymität setzte er auf 
nahe Beziehungen. Sein Tempo war langsam – die persönliche Begegnung statt des 
Mausklicks.

361

Ägid van Broeckhoven



Ägid schloss seine Ausbildung als Jesuit im vorkonziliaren System ab. Mit dem 
Zweiten Vaticanum, das während seiner Theologiestudien abgehalten wurde, 
begannen mächtige Umwälzungen in der Kirche. Ägid ist ein Zeuge dafür. Er 
arbeitete nach der Priesterweihe nicht mehr wie üblich in einer traditionellen 
Einrichtung der Jesuiten (einem Kolleg z.B.), er lebte nicht in einem der Gemein­
schaftshäuser, die oft in guten Vierteln lagen, sondern entschied sich, Arbeiter­
priester zu werden und so wie die Arbeiter zu leben. Ägid ging an die Grenze der 
Kirche und darüber hinaus in seinem Leben mit und für jene, die mit ihm in der 
Fabrik standen.

Viel hat sich verändert in Kirche und Welt, seit Ägid starb. Gott, der Freund 
und – leider immer noch – die Armen sind weiterhin große Themen. Der Jesuit 
und Arbeiterpriester kann uns Geleit geben, das Alltagsleben in seiner Tiefendi­
mension zu leben: die geheimnisvolle Gegenwart Gottes in allem, „Gott alles in 
allem“. Er ist ein sympathischer, freundlicher und positiver Wegbegleiter; ein 
Freund, der in Gott und Welt zuhause ist; ein erfahrener und zuverlässiger Füh­
rer, der uns unseren persönlichen Weg suchen und finden lässt. Jemand, der uns 
daran erinnert, dass das christliche Leben sich in Gemeinschaft verwirklicht: im 
dreifaltigen Gott mit den Menschen: „Der Ort, wo man Gott begegnet, ist der, wo 
man zugunsten dieser Welt alles zurücklässt: dann wird diese zum brennenden 
Dornbusch (...). Das Herz der Welt ist der Mensch, das Herz des Menschen die Lie­
be, (das Herz der) Liebe ist Gott. So heißt: sich an die Welt verlieren = sich an den 
Freund = an Gott verlieren“ (125).

362

Nachfolge


