Agid van Broeckhoven

Dominik Terstriep SJ | Stockholm

geb. 1971, Dr. theol., Master of Arts, Pfarrer, Do-
zent fiir Dogmatik am Newmaninstitut Uppsala

dominik.terstriep@jesuiten.org

Gott allesin allem

Der Mystiker Agid van Broeckhoven

Es kann ungewohnlich anmuten, ein Buch neu herauszugeben, das seine grof3e
Zeit in den 1970er Jahren hatte; ein Buch zudem, das der Jesuit und Arbeiterpries-
ter Agid van Broeckhoven nicht selbst verdffentlichte, sondern das nach seinem
Tod erschien: Tagebuchaufzeichnungen in Auswahl, die ein Mitbruder zum ersten
Mal 1971 herausgab. Der Johannes Verlag hat sich dazu entschieden, das von ihm
erstmals 1972 publizierte und unterdessen lange vergriffene Buch Freundschaft in
Gott neu aufzulegen und zeugt damit von der eigenartigen Anziehungskraft, die es
weiterhin ausiibt.

Man kann Biicher zur Unzeit lesen. Ich selbst bekam Agids Aufzeichnungen
zum ersten Mal als junger Theologiestudent Anfang der 90er Jahre in die Hande.
Mein Spiritual meinte, ich solle das lesen. Und ich las es. Doch es beriihrte mich
nicht tiefer. Als ich es zum zweiten Mal gut 15 Jahre spiter las, war es eine ,,Offen-
barung“ fiir mich. Brot, das man kauen konnte, kein Zuckerwerk. Je mehr ich die
einzelnen Abschnitte betrachtete, desto mehr ging mir der Geschmack von Agids
Mystik auf.

Es scheint, als ware ich nicht allein mit meiner Lesegeschichte. Als man 1971
die flimische Ausgabe verdffentlicht hatte, folgten in rascher Folge Ubersetzungen
(mit z.T. mehreren Auflagen) ins Deutsche (1972), Italienische (1972), Spanische
(1973), Portugiesische (19735), Englische (1977) und sogar Schwedische (1979). Ein
theologisches Schwergewicht wie Hans Urs von Balthasar war beeindruckt von
Agids Echtheit, Klarheit und geistlich-theologischer Tiefe!. Im Blick auf diese Er-
folgsgeschichte kann man sich fragen, warum es um Agid spitestens seit Mitte der
1980er Jahre so still wurde.

1 H.U.v. Balthasar, Aus dem Tagebuch Agids van Broeckhoven, in: IKaZ Communio, (1972), 421-431.

353



Nachfolge

Hat jedes Buch seine Zeit? In letzter Zeit jedoch zeigt sich weltweit ein neues Inte-
resse an Agids Mystik. Seine Aufzeichnungen werden neu herausgegeben, geistli-
che und theologische Artikel tiber ihn geschrieben?.

Agid war ein Mystiker, ein Mann, der in tiefer Einheit und Gemeinschaft mit dem
dreifaltigen Gott lebte. Er versuchte die Einheit mit dem dreifaltigen Gott in der
Freundschaft zu leben, und zwar mit den Armen im Arbeitermilieu Briissels der
1960er Jahre. Freundschaft war fiir ihn ein Sakrament, ein Ort wo sich Gott den
Menschen zeigt und sich ihnen schenkt; Freundschaft, die ihren Ort im Raum des
dreifaltigen Gottes hat. Agid fand Gott nicht jenseits, sondern mitten in der Wirk-
lichkeit, nicht Gott im Allgemeinen, sondern den Dreifaltigen. Was ldsst Men-
schen Agid van Broeckhoven heute neu entdecken? Es ist vielleicht die einzigartige
Verbindung von tiefer Gottverbundenheit und dem konkreten Leben hier und
jetzt, das Erstaunen iiber ein kurzes Leben, das tief im Geheimnis des dreifaltigen
Gottes verwurzelt war und deshalb zugleich in der Welt.

Wer war Agid van Broeckhoven?

Schaut man dufRerlich auf Agids Leben, gibt es nicht viel zu berichten. Er war ge-
rade 34 Jahre alt geworden, als er am 27. Dezember 1967 an den Folgen eines
Arbeitsunfalls in einer Fabrik starb, und fiihrte ansonsten ein fiir seine Zeit nicht
ungewdhnliches Leben. Agid wurde am 22. Dezember 1933 in Antwerpen geboren
und schon am sechsten Lebenstag Halbwaise. Sein Vater gab ihn zu einer Tante
und deren Mann, die ihn wie ihren Sohn grofizogen. Im Alter von 16 Jahren trat
er in das Jesuitennoviziat in Drongen ein und absolvierte die damals tibliche Oz-
densausbildung. Eigentlich wollte er Mathematik und Physik studieren, schaffte
allerdings die Aufnahmepriifungen nicht. Im Sommer 1964 wurde Agid zum
Priester geweiht. Von 1965-1967 wirkte er als Arbeiterpriester in verschiedenen
Fabriken im Grofiraum Briissel und lief3 sich mit zwei Mitbriidern in einem Arbei-
terquartier nieder.

Die duferen Lebensdaten konnen kaum die Aufmerksamkeit erklaren, die seine
Tagebuchaufzeichnungen nach seinem Tod weckten. Sein inneres Leben, von dem
sie zeugen, weist dagegen auf einen Reichtum, der kaum in so ein kurzes Leben
zu passen scheint. Die Tagebiicher umfassen 26 Hefte und den Zeitraum vom Ab-
schluss der Philosophie (April 1958) bis zu seinem Tod. Die Hefte spiegeln Agids

2 Als Beispiele seien hier genannt die neue spanische (2007) und schwedische (2013) Ausgabe, sowie
Arbeiten iiber Agid: J.M. Rambla Blanch, Dios, la amistad y los pobres. La mistica de Egide van Bro-
eckhoven, jesuita obrero. Santander 2007; A. Baracco, Mistica i vida quotidiana. El testimoni D'Egied
Broeckhoven, Barcelona 2011; R. Carls, Ignatius av Loyolas teologiska profil. Mellan riddarvisen, rends-
sans och reformation. Skelleftea 2011; B. Gonzdlez Buelta, Egide van Broeckhoven S.]. ,,Un Teilhard de la
amistad“ (unveroffentlicht) 2013; M.C. Bingemer, O misterio e o mundo, Rio de Janeiro 2013; Unum
30 (2013) 2: Viinskapens sakrament; D. Terstriep, Gud allt i alla. Mystikern Egied van Broeckhoven, in:
Egied van Broeckhoven: Viinskapens sakrament. Inledning och bearbetning av Dominik Terstriep, Stock-
holm 2013, 7-68.

354



Agid van Broeckhoven

geistliche Entwicklung, sein Fragen, Ringen und seine gliicklichen Einsichten,
seinen Alltag und mystische Erfahrungen wider. Er hatte keine literarischen Am-
bitionen. Die Texte waren ja nicht zur Veroffentlichung bestimmt. Thm kam es
einzig darauf an, das aufzuzeichnen, was er schaute in der Kontemplation, in der
Unterscheidung der Geister, im Alltag - kurz: alle Zeichen fiir Gottes Gegenwart.

Agids Mystik kreist um drei grofte Themen: der Freund, die Armen und Gott.
Sie bilden seine ,,Dreifaltigkeit“, sind perichoretisch ineinander verschrankt und
formen so eine Einheit in Verschiedenheit. Der Freund steht fiir die emotionale
Seite aller Beziehungen, fiir ein liebevolles Verhiltnis. Die Armen stehen fiir die
konkrete Welt, in der sich Agid zu leben berufen fiihlte. Gott ist beider geheimnis-
voller Grund und Einheit. Der Freund, die Armen und Gott kann man mit kom-
munizierenden Gefdfien vergleichen. Steigt der Wasserstand in einem, steigt er
auch in den anderen; sinkt er in einem, sinkt er auch in den anderen.

Der Freund

Freund und Freundschaft, diese beiden Worte stechen heraus in Agids Tagebii-
chern. Er wollte Gott in der Intimitat des Freundes und den Freund in der Intimi-
tdt Gottes finden. Das verstand er als seine Lebensaufgabe. ,,Meine Berufung ist
es, die Menschen in die mystischen Tiefen der Freundschaft einzufithren“ (41)3.
An anderer Stelle in seinem Tagebuch duflert er den Wunsch ,ein Teilhard der
Freundschaft“ (Journal VII: 58, 128) zu sein, d.h. seinen Freunden zu zeigen, dass
die gleiche unendliche Tiefe des Gottesgeheimnisses, die Pierre Teilhard de Chazr-
din im Kosmos und dessen Entwicklung sah, in jeder Freundschaft gegenwartig
ist. Er wollte die Anderen in Gott und Gott in den Anderen suchen.

Immer wieder kommt er dabei auf das Wort , Intimitat“ zuriick, um sein Su-
chen und Finden zu beschreiben. Diesen Schliisselbegriff bezieht Agid sowohl auf
Gott als auch auf den Menschen. ,So wird ein Mensch in seinem eigentlichen,
tiefsten Reichtum erst sichtbar, wenn man das Licht erblickt, das in seiner letzten
Intimitdt leuchtet und alles tibrige erleuchtet: Gott“ (23). ,,Apostolat besteht da-
rin, dass sich die eine Intimitét einer anderen Intimitit 6ffnen muss: eine Intimi-
tat wachst auf Gott hin, das heifdt auf die Intimitiat hin“ (25).

Spricht Agid von Intimitit, geht es ihm um das innerste Zentrum, das Per-
sonlichste und Tiefste, das innewohnende Mysterium, das nie aufgelost werden
kann wie ein Rétsel. Jemanden um Zugang zu diesem Heiligtum zu bitten oder
jemandem zu erlauben, dort einzutreten, setzt Vertrauen voraus. Hat man dieses

3 Ich zitiere die Seitenzahlen aus Agid van Broeckhoven, Freundschaft in Gott. Einsiedeln 32014. Wei-
tere Tagebuchtexte finden sich in Egide van Broeckhoven, Journal spirituel d’un jésuite en usine. Du
temps des études au temps de travail. Présenté et traduit du néerlandais par Georges Neefs S.]., Paris
1976. Die Sammlung zitiere ich folgendermafien: VI (Tagebuchnummer): 36 (Randnummer des
Hrsg.), 85 (Seite in der Ausgabe).

355



Nachfolge

Vertrauen, kann man sich vor jemandem entbléfen ohne Scham und ohne Angst,
ausgelacht, verletzt oder ausgenutzt zu werden. Man kann sich zeigen, wie man
ist. Agid selbst muss diese begliickende Intimitit erfahren haben - sowohl in der
Beziehung zu Gott als auch zu Freunden.

Christus selbst hat sich entblof3t (vgl. Phil 2,6-11) und Gott als den geoffen-
bart, der sich schenkt und intime Gemeinschaft und Freundschaft anbietet (vgl.
Rom 8,32). Gott selbst ist Freundschaft, Beziehung, Gemeinschaft in Gabe und
Gegengabe (vgl. Joh 17,7): Vater, Sohn und Geist, ein Gott vor dem man keine
Angst zu haben braucht, weil er die Menschen bedingungslos liebt. Agid lebte von
diesem Mysterium her seine Berufung zu universell-dreieiniger Freundschaft. Der
dreieinige Gott wohnt in der Intimitédt jedes Menschen. Gottes Liebe ermoglicht
es dem Menschen, sich ihm und den anderen zu 6ffnen, die Intimitat des ande-
ren zu berithren und sich selbst zuinnerst beriihren zu lassen. Intimitét ist darum
mehr als blof das Innerste, das einen individualistischen Klang hat. Intimitat
driickt eine Beziehung aus. Genau dies war entscheidend fiir Agid.

Er lebte diese Intimitdt in Treue zu Freunden und in einer Liturgie der Intimi-
tédt: einen Nachbarn zur Auslanderbehorde begleiten, auf dem Fufiboden mit ei-
ner marokkanischen Familie Tee trinken, eine Wohnung fiir einen afrikanischen
Arbeiter suchen. Auf diese Weise versuchte Agid seine Berufung zur Freundschaft
zu leben: ,Ich verlange nur eins: Deine Liebe, und den Menschen diese Liebe zu
bringen“ (25). Diese Begegnungen waren fiir ihn Begegnungen mit Gott. , Herr,
ich suchte die Intimitdt meines Freundes, ich fand die Deine“ (32).

Freundschaft ist fiir Agid allerdings nicht etwas, das man festhalten kann.
Versucht man es, erreicht man nicht die Tiefe der Freundschaft. Man muss bereit
sein, den Freund zu verlieren, die ,nattirliche“ Liebe, um die ,iibernatiirliche*
zu gewinnen. Agid war es wichtig, die Liebe von egoistischen Beweggriinden zu
reinigen. Er suchte Freundschaft nicht fiir sich selbst, nicht um sich selbst im An-
deren zu finden, sondern um dem Anderen in dessen Intimitdt zu begegnen. ,Ich
bin wiederum auf meine grundlegenden Erlebnisse gestof3en: alles zuriicklassen
fiir den geheimnisvoll anziehenden Gott - Nacht der Freundschaft, grenzenlose
Erwartung, Hoffnung aus der Freundschaft, der Einmaligkeit jedes Freundes: N.,
NN., Ism., Abd. usf. - den Freund in Gott verlieren, um ihn in Gott vollends zu
entdecken (dies ist meine eigenste Entdeckung im Existentiellen)“ (122).

Im Tod ist das Leben. Dieses Christus-Paradox erfuhr Agid in der Freundschaft.
Er kennt den Schmerz des Verlustes und die dunkle Nacht des Verlierens, lebt aber
in der Hoffnung, dass dariiber eine Verheiflung ruht. ,Ich besafi eine kostbare Per-
le, / Und Gott sprach: / Wirf sie ins Tiefste meines Herzens./ Und ich tat es / und
fiihlte mich elend; / denn die Tiefe des Herzens Gottes kannte ich nicht: / Mir war,
ich wiirfe alles ins Finstere. / Oh noche amable mas que el alboradal*“ (22).

4,0 Nacht, die holder als das Frithrot!“ Johannes vom Kreuz, Die dunkle Nacht der Seele, 5. Str.

356



Agid van Broeckhoven

Durch die Freunde bekam Agid ein tieferes Verstindnis fiir den dreifaltigen Gott
und umgekehrt. Es ist nicht irgendein Gott, der in dem Freund wohnt, sondern der
Dreifaltige. ,Mein Freund ist wie eine Stadt auf dem Gipfel eines Vulkans. Als Pilger
steige ich auf zu ihm. Im Herzen der Stadt steht ein Tempel, in dem Gott wohnt,
die Dreieinigkeit der Personen. Herr, hilf mir, mein Zelt niemals am Rand der Stadt
aufzuschlagen.“ (Journal VII: 41, 119)

Am 21. Januar 1965 fasste Agid einige seiner wichtigste Einsichten iiber Gott
und die Freundschaft zusammen: , 1. Je mehr ich mich Gott ndhere, desto mehr
ndhere ich mich meinem Freund (...) 4. Je mehr ich mich ausschlie8lich Gott hin-
gebe, desto mehr gebe mich meinen Freunden hin. 5. Wenn ich den Einen voll-
kommen liebe, liebe ich auch den Anderen vollkommen (...) 6. Je kontemplativer
man ist, desto aktiver ist man, und umgekehrt.“ (Journal XIII: 57-58, 197f.) Das
Verstandnis fiir den dreifaltigen Gott und die Freunde vertiefen sich aneinander
und miteinander, lebt man in intimer Gemeinschaft mit beiden.

Die Armen

Neben den Worten Intimitit, Tiefe und Wirklichkeit hatte Agid eine Vorliebe fiir
das Wort , konkret“. Das ist nicht weiter verwunderlich, da neben der Dreifaltigkeit
die Inkarnation das Wesen des christlichen Glaubens bestimmt. Gott hat sich in
Christus , konkret“ gemacht, in einer konkreten historischen Situation (Augustus,
Quirinius, Herodes, Pilatus), in einer konkreten Stadt und Familie (Bethlehem,
Nazareth, Maria und Josef) und im konkreten Alltagsleben (Zimmermann). Agid,
der dem inkarnierten Gottessohn nachfolgte, entdeckte nicht die Freundschaft im
Allgemeinen als seine Berufung, sondern die Freundschaft mit den Armen. Die Ar-
men seiner Zeit waren Arbeitsmigranten und Industriearbeiter. Agid wollte ihnen
gleich werden, leben, wohnen, essen und arbeiten wie sie. Die Freundschaft und
das Leben mit ihnen war Ort seiner mystischen Erfahrung.

Noch wihrend seiner Ausbildungszeit war Agid stark vom zuriickgezogenen
Leben der Kartduser angezogen. Diese Anziehung, die vom kontemplativen Leben
ausging, blieb ihm erhalten. Doch Gottes Geist fithrte ihn in die ,Welt“ auf den
Weg des contemplativus in actione. Wie die Monche Gott suchen in Kreuzgang,
Kirche, Zelle und Handarbeit, so wollte er ihn suchen an den Maschinen, in un-
gerechten und harten Arbeitsverhidltnissen, auf den Strafden und in den Hausern
des Arbeiterviertels. ,Meine personlichen Gnadengaben: Eucharistie als Nahrung,
Kontemplation in Aktion, Gott im wirklichen Leben.“ (Journal XXII: 61, 312)

Briissel und die Fabrik wurden Agids brennender Dornbusch - Ort der Theo-
phanie: ,Briissel: brennender Dornbusch der Gegenwart Gottes“ (124). Dieses
biblische Motiv war sehr wichtig fiir ihn. Es zeigt auf der einen Seite den Wunsch
Gottes, den Menschen zu begegnen und sich ihnen zu zeigen, und auf der anderen
Seite die tatsdchliche Moglichkeit, ihm in der konkreten Welt zu begegnen - fiir

357



Nachfolge

Agid im Briissel der Arbeiter. ,,Das Leben hier ist schon, in all seinem Realismus
schon; volle Kommunion mit dieser Welt, dieser konkreten Welt von heute, und
dies ist Gottes Schopfung heute (...) es ist eine Freude zu entdecken, dass diese
epische heilige Schopfung Gottes diese konkrete Welt von heute ist: Briissel, diese
wirklichen Menschen, hier in der schmierigen Gief3erei, auch unsere Freunde, all
das ist die Realitdt, und die Realitdt ist heilig, denn sie ist der einzige Ort, an dem
uns Gott erreichen kann und also auch erreicht. Selbst wenn ich zwischen dem
brennenden Dornbusch und Briissel wahlen konnte, ich wiirde Briissel wahlen“
(115).

Der Dornbusch, der brannte und doch nicht verbrannte (Ex 3,2), zeigt, dass
Gott sich wirklich mitteilt in dieser Welt, ohne jedoch die Welt zu zerstoren. Statt-
dessen leuchtet die Welt sakramental durchsichtig in einem neuen Schein. Darum
forderte Agid: ,,Die Kirche muss zuriickgewinnen: 1. die volle Sakramentalitit der
Gesamtexistenz; 2. den Wert aller Gegenwartsformen als Sakrament der Gegen-
wart Gottes (jede Begegnung usf.)“ (124).

Wer waren die Menschen, in denen sich Gott zeigte? Arbeitsmigranten v.a.
aus Siideuropa und Afrika, die in schnell wachsenden, sozial prekdren Vierteln
wohnten. Es waren Menschen, denen man die einfachsten, gefahrlichsten und am
schlechtesten bezahlten Arbeiten gab. Mit ihnen arbeitete Agid als ungelernter Ar-
beiter. Er war gezwungen, seine Identitdt als Priester zu verheimlichen, da er sonst
entlassen worden wire.

Auf einem Treffen im Mai 1967 gab Agid Rechenschaft iiber seinen Weg als Ar-
beiterpriester (vgl. 135-138). Anfangs war er von der entchristlichten Grof3stadt
angezogen. Er wollte missionieren. Dann entdeckte er die Armen und Kleinen als
die Prioritdt des Evangeliums. Die Heilsgeschichte nicht v.a. verkiindigen, sondern
sich selbst als einen Teil von ihr zu sehen, wurde eine seiner tragenden Einsichten.
Fiir Agid bedeutete das konkret, in der Nachfolge Jesu arm zu werden wie sie (Phil
2,7): ,also miissen wir arbeiten gehen wie sie, machtlos werden wie sie“ (135).
Agid wollte zuginglich fiir die Geringsten werden und sie lieben, und das kann nur
gelingen, wenn man dasselbe Schicksal wie sie erleidet. Ein weiteres Motiv, sich
den Armen zuzuwenden, war eine tiefe Sehnsucht nach Gott. Und den - war er
uberzeugt - finde man am besten in der Gegenwart, in dieser Welt und besonders
bei den Armen. Weitere Beweggriinde fiir seinen Entschluss, als Arbeiterpriester zu
leben, waren die Sorge um die Kirche, deren Botschaft nicht zu den Armen gelan-
ge, die soziale Ungerechtigkeit, die Vertiefung seiner priesterlichen Existenz und
schlieRlich die Freundschaft, die - so Agid - ,,mich am innigsten an diese Lebens-
form bindet und alles tibrige zusammenfasst (...) diese konkrete, totale Freund-
schaft (...) fir mich der einzig wahre, oft miihselige, aber sehr trostliche Weg, auf
dem das Reich Gottes in dieser heutigen Welt heranwachsen wird“ (137f).

Agid lie sich in seiner Freundschaftsmystik stark von Pierre Teilhard de Char-
din inspirieren. Fiir den ,Teilhard der Freundschaft“ begann die Vollendung der

358



Agid van Broeckhoven

Schopfung in der gelebten Freundschaft zu den Armen. Der Punkt Omega, auf
den hin sich gemif Teilhard alles Geschaffene zuentwickelt, ist fiir Agid die all-
umfassende Freundschaft, die schon jetzt in der Gegenwart Christi verwirklicht
ist. ,,,Selig sind die Armen‘ = am Ende der Zeit gibt es keine Armen mehr. Alle
werden Gottes Kinder sein und Christi Briider. ,Was ihr einem diesen meiner ge-
ringsten ... = wir begegnen Christus vollkommen in den Anderen = pleroma, Gott
alles in allen. Omega jetzt ist eine dynamische Wirklichkeit: jetzt ausgerichtet auf
das Omega; als Wahrheit ist es Omega jetzt; als Leben ist es jetzt ausgerichtet auf
das Omega.“ (Journal XXVI: 18, 364)

Gott

Gott war die grofRe Leidenschaft von Agids Leben. Er lebte im Geist der Bergpre-
digt ,,Sucht zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit (...)“ (Mt 6,33). Man
kann Gott nur suchen, wenn man ihn schon gefunden oder zumindest eine Ah-
nung von ihm hat. Je mehr er Gott fand, desto mehr suchte Agid ihn. Er lebte
diese Suche im Gebet und seinem Arbeitsleben. Gott und Menschen zu suchen,
sind sicherlich zwei unterschiedliche Dinge, Agid indes betrachtete sie als zwei
Aspekte derselben Bewegung. Er konnte nicht von Gott sprechen, ohne von der
Arbeitswelt, den Treffen mit Nachbarn und Arbeitern oder seinen Sorgen iiber
die Arbeitsbedingungen zu sprechen. Das Leben mit und von Gott verglich er mit
einer anfordernden Expedition: ,Kein Aufbruch stellt den Menschen vor so un-
bekannte Opfer wie die Suche nach Gott; immer neu steht man vor dem grofden
Geheimnis; wer auf Entdeckungsreisen geht, muss hdufig sein Lebens aufs Spiel
setzen; wer Gott sucht, muss auch die Liebe aufs Spiel setzen. Auf dieser Fahrt ist
man allein; weil man sich viel tiefer und weiter vorwagt als alle menschliche Lie-
be (in der Freundschaft namlich), man muss, um den Freund in seiner tiefsten In-
timitdt zu finden, Gott suchen und deshalb mitunter die Form der Freundschaft
lassen, gerade um dem Freund ndherzukommen* (43f.).

Agid erkannte sich wieder in Abraham, der in ein unbekanntes Land aufbrach,
der verliert und in der Hingabe an Gott ,gewinnt“; der nicht im Vagen bleibt,
sondern konkrete Schritte des Glaubens geht: ,Gottesbegegnung ereignet sich
nur, wo man sein Leben verliert, sein Land verldsst; Freundschaft besteht nur, wo
man seinen Freund in Gott zu verlieren vermag. Echte Gotteserfahrung gibt es
nur, wo sie zum wesentlichen Einsatz in die konkrete, zu erlésende Welt von heu-
te fithrt“ (125).

Das Leben mit Gott - ein Wagnis der Liebe, getragen vom Vertrauen, dass der
unendliche Gott, in dem wir leben, uns bewegen und sind (Apg 17,28), uns tragt.
Diese Grundeinstellung des Glaubenden beschreibt Agid mit einem bewegenden
Bild: ,,Die Menschwerdung ist Erweis der Liebe Gottes in ihrer immerfort ankom-
menden Bewegung, wie wenn jemand, der immer tiefer ins Meer hinausschreitet,

359



Nachfolge

dauernd einer neuen Welle begegnet, die nichts anderes ist als das auf ihn zukom-
mende Meer. Aber weit drauf3en bleibt das unermessliche Meer in seiner geheim-
nisvollen Unendlichkeit, das den Menschen anzieht. Je weiter er schreitet - und
gezogen wird durch das stromend Flutende -, um so geheimnisvoller und tiefer
und reicher wird das Heranwogen des Meeres; bis er vollends verschwindet im
Meer und iibernommen wird in dessen inwendige, uferlose Bewegung* (24).

Gott ist das mysterium tremendum et fascinosum, zu dem Agid ein unbegrenz-
tes Vertrauen hat. Wer vom Geheimnis Gottes angezogen und von ihm aufge-
nommen wird, verliert den gewohnlichen Boden unter den Fifien, wird aber
getragen von einer Bewegung, die den Menschen zu dem verwandelt, was er sein
soll: eins mit Gott und in Gott. Diese Einheit schaute Agid im Geheimnis des drei-
faltigen Gottes.

Der dreifaltige Gott

Agid war nicht nur in seiner sakramentalen Sicht auf die Wirklichkeit ein treuer
Jinger des Ignatius, sondern auch in der trinitarischen Pragung seiner Mystik.
Gott alles in allem (vgl. 1 Kor 15,28), zitiert er immer wieder. Die ganze Wirklich-
keit soll von Gott erfiillt werden, ohne in ihm aufzugehen. Der dreifaltige Gott
hat in sich Raum fiir das, war er nicht ist. Das gegenseitige ,In-Sein“, die Einheit
mit Gott und dem Freund, ist eine trinitarische. Gott und Mensch sind nicht
Konkurrenten, sondern in einer communio miteinander verbunden. Deshalb soll
der Mensch nicht verschwinden, sondern in Gott mehr Mensch werden. Und das
wird er in dem Mafle, als Gott alles in allem und allen wird.

In Agids Leben fiel der bekannte Glaube an den dreifaltigen Gott zusammen
mit dem gelebten Glauben an ihn. Das ist keineswegs selbstverstandlich. Am 17.
April 1966 fasste er seine wichtigsten Erkenntnisse tiber den Zusammenhang von
Dreifaltigkeit und Leben zusammen: ,Wir leben ein Leben, das sich vollkommen
sowohl den Menschen als auch Gott hingibt (...) 1. Das Leben hat eine trinita-
rische Tiefe (...) 3. Das letzte Ziel ist: Gott alles in allem (...) 5. Die Freundschaft
und das trinitarische Leben machen den Weg aus, der zu 3. fithrt (...) 7. Der Ort,
wo wir Gott begegnen ist die Welt hier und jetzt, die Freundschaft, Briissel, un-
sere konkrete wirkliche Situation (...) 9. Die wichtigsten Tugenden unserer Zeit
sind: (i) Mut. (ii) Der Mensch im gemeinsamen Leben. (iii) Das Bewusstsein, von
Gott und der Welt zu sein (Mensch mit Menschen) (...) 12. Die Liebe Gottes und
die Liebe der Menschen bilden eine einzige Liebe (...) 13. Jede Arbeit - gleich auf
welcher Ebene — wirkt zusammen mit der Arbeit des Vaters, der den Sohn im Geist
gezeugt hat: ,Du bist mein Sohn.‘ Gott sagt das in allem, was wir tun; es wird ver-
wirklicht in jeder Tat, auch in der korperlichen Arbeit; ,Arbeit‘ mystisch betrach-
tet: alles, was getan wird, so dass Gott alles in allen werden kann.“ (Journal XXII:
20-27, 303f.)

360



Agid van Broeckhoven

Diese Summa zeugt von der Ndhe zum dreifaltigen Gott im Alltag. Das Geheimnis
der Trinitdt ist keine abstrakte Konstruktion, sondern prédgt das ganze Leben der
Menschen. Die Gemeinschaft mit dem dreifaltigen Gott ist die Berufung des Men-
schen, der das sein soll, was der Schopfer ihm zugedacht hat: Mensch. ,,Gott ist
das Intimste des Menschen; lisst man Gott Gott sein, wird der Mensch auch mehr
Mensch.“ (Journal XXXVI: 39, 369)

Ein Grenzgénger

Agid van Broeckhoven war ein Grenzginger, jemand, der an die Grenzen ging
und sie tiberschritt: die Grenze zwischen Gott und Welt, Kirche und Arbeitern,
Kontemplation und Aktion, dem Inneren und Aufieren, dem Geistlichen und All-
taglichen, Zentrum und Peripherie. Er war in vielerlei Hinsicht eine Randexistenz:
ideologisch, gesellschaftlich, kirchlich und kulturell. Hier trifft er sich mit zwei
anderen jung verstorbenen Mystikerinnen des 20. Jhs.: Etty Hillesum und Simone
Weil. Alle drei starben einen Tod aufgrund ihres Lebens an der Grenze; ein Leben
fiir andere, das aus dem Herzen Gottes entsprang.

Die mystische Erfahrung der Freundschaft wurde fiir Agid in einer Zeit ent-
scheidend, die geprdgt war von wachsender Militanz, Forderung nach Handlungs-
kraft und starken Ideologien, die die Gefiihlswelt des Einzelnen hintansetzten.
Auf diesem Hintergrund wirkt Agids diskrete, weise und ergreifende Affektivitit
wohltuend verstérend - nicht nur damals, sondern auch heute. Agid setzte auf das
Nahe, die konkrete Person, den Einzelnen, nicht auf das vermeintlich Nahe der
globalen Kommunikation.

Agids Erfahrung zeugt von einem Mann, der sich mit allen Konsequenzen in
die Welt der Arbeiter begab. Er weitete die Leiblichkeit Jesu zu der Wirklichkeit hin,
in die er sich ,eingewohnt“ hatte. Wir heute leben dagegen oft in einer Kultur des
»inter“ statt des ,in“. Dank der globalen Kommunikation konnen wir mit einem
Mausklick alle moglichen Informationen beschaffen und Kontakte kntipfen. Das
dialektische Spiel zwischen ,inter“ und ,in“ ist gestort zugunsten des ,inter“. Viele
engagieren sich mehr im ,inter“: interkulturell, interreligios, international, inter-
aktiv, intertextuell usw. Das braucht nicht bedrohlich zu sein. Es kann eine neues
Solidaritatsnetz schaffen. Will man indes ,inter“ sein, muss man auch ,,in“ sein,
muss man von der Wirklichkeit ,,geboren sein, eingefiigt in sie. Genau dies kon-
nen wir von Agid lernen. Er lebte in beiden Dimensionen: inkarniert und verwur-
zelt ,in“ Gott und so verbunden mit den Menschen (,,inter).

Agids ,in“ zeigte sich in seinem Verhiltnis zu den Armen. Sie waren fiir ihn
keine Nummern oder Fille, sondern hatten Gesichter, Namen und Geschichten,
von denen das Tagebuch voll ist. Statt auf die globalisierte Anonymitét setzte er auf
nahe Beziehungen. Sein Tempo war langsam - die personliche Begegnung statt des
Mausklicks.

361



Nachfolge

Agid schloss seine Ausbildung als Jesuit im vorkonziliaren System ab. Mit dem
Zweiten Vaticanum, das wihrend seiner Theologiestudien abgehalten wurde,
begannen michtige Umwilzungen in der Kirche. Agid ist ein Zeuge dafiir. Er
arbeitete nach der Priesterweihe nicht mehr wie {iblich in einer traditionellen
Einrichtung der Jesuiten (einem Kolleg z.B.), er lebte nicht in einem der Gemein-
schaftshduser, die oft in guten Vierteln lagen, sondern entschied sich, Arbeiter-
priester zu werden und so wie die Arbeiter zu leben. Agid ging an die Grenze der
Kirche und dariiber hinaus in seinem Leben mit und fiir jene, die mit ihm in der
Fabrik standen.

Viel hat sich veridndert in Kirche und Welt, seit Agid starb. Gott, der Freund
und - leider immer noch - die Armen sind weiterhin grofie Themen. Der Jesuit
und Arbeiterpriester kann uns Geleit geben, das Alltagsleben in seiner Tiefendi-
mension zu leben: die geheimnisvolle Gegenwart Gottes in allem, ,,Gott alles in
allem*“. Er ist ein sympathischer, freundlicher und positiver Wegbegleiter; ein
Freund, der in Gott und Welt zuhause ist; ein erfahrener und zuverlassiger Fiih-
rer, der uns unseren personlichen Weg suchen und finden lédsst. Jemand, der uns
daran erinnert, dass das christliche Leben sich in Gemeinschaft verwirklicht: im
dreifaltigen Gott mit den Menschen: ,Der Ort, wo man Gott begegnet, ist der, wo
man zugunsten dieser Welt alles zuriickldsst: dann wird diese zum brennenden
Dornbusch (...). Das Herz der Welt ist der Mensch, das Herz des Menschen die Lie-
be, (das Herz der) Liebe ist Gott. So heif3t: sich an die Welt verlieren = sich an den
Freund = an Gott verlieren“ (125).

362



