Anglikanische Spiritualitat

Annegret Lingenberg | Karlsruhe

geb. 1941, Mag. theol., Ev. Pfarrerin, externe Bera-
terin fiir Anglikanismus und Alt-Katholische Kir-
che des Konfessionskundlichen Instituts Bensheim

annegret.lingenberg@ki-eb.de

Anglikanische Spiritualitat

Ann&herung anhand einer Biographie des ,Book of Common Prayer«

Eine Biographie zu schreiben bedeutet in der Regel, das Leben eines Menschen
literarisch darzustellen, seine Herkunft, seinen Werdegang, die Entwicklung

und Reifung seines Lebens und eventuell seine Altersjahre zu beschreiben und

zu wiirdigen. Alan Jacobs schreibt mit The Book of Common Prayer: A Biography.
(Princeton University Press 2013) die ,,Biographie“ eines Buches. Er legt damit
nahe, dieses Buch als ein lebendiges Wesen zu verstehen, das entsteht, sich entwi-
ckelt, das in Interaktionen, ja, Konflikte gerdt, daran reift, den Hohepunkt seines
Daseins durchschreitet, um dann allméhlich in einen gewissen Alterungsprozess
zu geraten.

Tatsdchlich kann man all diese Stationen in der wechselvollen Geschichte des
Book of Common Prayer nachvollziehen und wiedererkennen, jenes Buches, das
mit der Geschichte der Kirche von England und ihrer Spiritualitit untrennbar
verbunden ist. Die Geschichte und, nehmen wir es einmal so: Das Leben dieses
Buches spiegelt die Geschichte der Kirche von England. Mehr noch, es beeinflusst
diese Geschichte in einer Weise, dass man sagen kann: Die Geschichte sahe ohne
das Book of Common Prayer mit Sicherheit anders aus. Auch das Selbstverstindnis
und die Spiritualitdt der Kirche von England sind von ihm zutiefst gepragt.

Von ,anglikanischer” Spiritualitdt und von ,, Anglikanismus“ zu sprechen
ist genau genommen erst seit etwa 200 Jahren sinnvoll. Seit dieser Zeit wurde
die Kirche von England zur Mutterkirche einer Vielzahl von Kirchenprovinzen
weltweit und trug ihre Art von Kirche-Sein (,,anglikanisch®) durch das englische
Commonwealth und durch das Wirken englischer Missionsgesellschaften in an-
dere Lander und Kontinente hinein. Dadurch wurde das Book of Common Prayer
seinerseits zum ,,Mutter-Buch“ neuer, sprachlich und kulturell angepasster Versi-
onen desselben. Es verlor auf diese Weise seine Einzigartigkeit, wurde ,alt“, eben-

363



Kirche

so wie die Kirche von England ihre Einzigartigkeit einbiifite, zu einer von tiber
vierzig Provinzen der Anglikanischen Kirchengemeinschaft wurde, wenngleich
sie ihre ,Mutterrolle“ behilt - als Mutter gesucht, wenn ihre Autoritdt gebraucht
wird, von den ,, Kindern“ aber auch heftig kritisiert, wenn diese eigene Wege ge-
hen, eigene Uberzeugungen gewinnen.

Im Folgenden soll versucht werden, anhand des Buches von A. Jacobs die geist-
liche und ekklesiologische Entwicklung der Kirche von England nachzuzeichnen
und einige typische Merkmale anglikanischer Spiritualitdt zu benennen, wie sie
im lebendigen Wechselspiel zwischen englischer Kirchengeschichte und Book of
Common Prayer gewachsen sind.

Die Entstehung des Book of Common Prayer — Thomas Cranmer

Im Jahr 1534 setzte sich der englische Konig Heinrich VIII. (1509-1547) per Par-
lamentsgesetz (Act of Supremacy) zum ,Haupt der Kirche von England“ ein - an-
stelle des Papstes. Vorangegangen waren mehrere Jahre intensiven Bemiihens des
Konigs, seine Ehe mit Katharina von Aragon, der Witwe seines dlteren Bruders,
durch den Papst annullieren zu lassen. Sie war aufgrund einer Dispens vom Verbot
der Eheschlieffung mit einer Schwégerin zustande gekommen. Da dem Konig in
der Ehe kein Thronfolger geschenkt worden war, glaubte er im Laufe der Jahre, sie
stinde nicht unter dem Segen Gottes. Der Papst aber schob das Annullierungsge-
such Heinrichs aus politischen Riicksichtnahmen auf die lange Bank, bis Hein-
rich schlief’lich zur Selbsthilfe griff. Er 16ste in einem politisch und juristisch gut
durchdachten und vorbereiteten Verfahren die englische Kirche von Rom, setzte
einen ihm ergebenen Erzbischof von Canterbury ein, der seine Ehe aufloste, so
dass er eine neue Ehe eingehen konnte.

Die Loslosung von Rom versetzte die Kirche von England in eine vollkommen
neue Situation: Sie musste sich neu konstituieren. Der Erzbischof von Canterbu-
ry, Thomas Cranmer, spielte in dieser Lage eine Schliisselrolle, die er klug und
geduldig zu nutzen verstand. Jacobs gibt in seinem Buch eine sehr anschauliche
Charakterisierung der Personlichkeit und der Vorgehensweise Thomas Cranmers.
Wihrend Heinrich VIIL. bis an sein Lebensende traditionell katholisch dachte und
einen gut katholischen Glauben praktizierte - trotz einiger reformatorisch an-
mutender Neuerungen, die er anbahnte oder jedenfalls zulief3, war Cranmer, ein
gebildeter Theologe und kenntnisreicher Liturgiker, gegeniiber dem Gedankengut
der schweizerischen und deutschen Reformation aufgeschlossen. Kritisch aufge-
schlossen: Er stand durchaus nicht in der Gefahr, einfach alles zu tibernehmen,
was sich auf dem Kontinent abspielte. Sondern er versuchte - und das wurde zum
Charakteristikum der englischen Kirche -, die katholische Tradition in Lehre und
Ritus behutsam mit neuen Gedanken zu verbinden. Seine Vorstellungen liefsen
sich zu einem grof3en Teil erst nach Heinrichs Tod, unter seinem Nachfolger Ed-

364



Anglikanische Spiritualitat

ward VI. (1547-1553), verwirklichen. Eine ,katholische, durch die Reformation
gegangene Kirche“ zu sein, ist das bleibende Selbstverstdndnis der Kirche von
England.

Cranmer verfolgte im Wesentlichen drei Ziele: Die gottesdienstliche Liturgie,
der ,Ritus“, sollte in der ganzen Kirche von England gleich sein. Die Gottesdiens-
te sollten von den Menschen verstanden werden, d.h. muttersprachlich gehalten
sein. Und die in den Gemeinden und privat praktizierte Frommigkeit der Men-
schen sollte klar geregelt sein. Also bedurfte es eines Buches, in dem gottesdienst-
liche Riten ebenso wie die tdglich praktizierte Frommigkeit der Gemeindeglieder
und des Klerus durchgestaltet war, und zwar auf Englisch. Da Heinrich VIII. die
Kirche zu einer Abteilung des Staates gemacht hatte, entstand das von Cranmer
konzipierte Buch keineswegs nur als eine geistlich-liturgische Anweisung, son-
dern als , Instrument sozialer und politischer Kontrolle“ (7). Die Verpflichtung
des Klerus - als einer Staatsbeamtenschaft - auf dieses Buch kam einem Treueid
auf den Konig gleich.

Zundchst aber stand Cranmer vor einer gewaltigen Aufgabe, die er politisch
zielstrebig, theologisch kenntnisreich, reflektiert und mit bemerkenswertem
Sprachgefiihl anpackte. Das politische Ziel war in erster Linie die Einheitlichkeit
in der Kirche von England. Die Uneinheitlichkeit des (lateinischen) gottesdienst-
lichen Ritus im damaligen England war fiir Cranmer weder ein theologisches
oder politisches Problem, noch ein theologisches und politisches. Nach ihm be-
durfte es fiir die englische Kirche als einer theologisch-politischen Einheit eines
Buches und einer Sprache, in denen ein Ritus festgelegt ist (4). Diese von Cranmer
bzw. formal vom Konig, dem jungen Edward VI., durch die erste Fassung des Book
of Common Prayer im Jahr 1549 per Gesetz (Act of Uniformity) verordnete Einheit-
lichkeit stiefd zundchst in den Gemeinden und im Klerus vielfach auf Ablehnung.
Den Gemeinden wurde die zwar unverstandene, aber vertraute lateinische Spra-
che genommen zugunsten einer fiir die meisten Menschen fremden englischen
»Hochsprache“. Die vertrauten, bergenden, oft trostenden Riten, die das Leben
begleiteten, waren nunmehr verdndert, fremd, niichtern und entbehrten der
emotionalen Leiblichkeit und Anschaulichkeit. Aber das Book of Common Prayer
wurde durchgesetzt. Wer es ablehnte, hatte mit harten Strafen zu rechnen, sodass
es zu einer ersten Auswanderungswelle unter den Anhdngern der traditionellen
Riten kam. Die Einheitlichkeit hatte ihren Preis.

Theologisch und liturgisch war Cranmer fiir die damalige Zeit sehr bewandert
und aufgeschlossen. Er verarbeitete im Book of Common Prayer die vorliegenden
und in England gebrduchlichen gottesdienstlichen Riten vor dem Hintergrund
der Liturgiegeschichte, soweit er sie kannte. Und er bezog neuere reformato-
rische Erkenntnisse und Positionen in die Ausgestaltung der zu konzipierenden
englischen Liturgie ein. So weit es ging, behielt er die alte rtomische Messform
bei, zog darin aber behutsam reformatorische Konsequenzen: Wo der Glaube

365



Kirche

an eine Transsubstantiation aufgegeben wurde, brauchte es keine Gloéckchen
zur ,Wandlung“ mehr. Wo der Gedanke des ,Messopfers“ obsolet wurde, ver-
anderten sich liturgische Formulierungen und Gesten. Wo die Anrufung von
Heiligen entfiel, entfielen entsprechende Litaneien und musste der kirchliche
Gedenkkalender verandert werden - um nur einige Beispiele zu nennen. Jacobs
spurt in seiner , Biographie“ diesen und zahlreichen anderen Verdnderungen
nach und beschreibt einfithlsam die Wirkung dieser Verdnderungen auf die Ge-
meindepraxis.

Wer je Texte tibersetzt hat, weif3, wie viel sprachliche Kraft vonnoten ist, die
Formulierungen einer fremden Sprache inhaltlich ,richtig” und formal ange-
messen in die Muttersprache zu tibertragen. Cranmer besafl diese sprachliche
Kraft in hohem Maf3e. Nicht Originalitdt, sondern Katholizitdt und Respekt
vor der Wiirde alter Tradition leiteten seine Ubersetzung (66). Da Cranmer sein
Buch in erster Linie im Blick auf den Gemeindegottesdienst geschaffen hat,
kommt die Schonheit seiner Sprache v.a. im gemeinsamen lauten Sprechen zur
Geltung. Etwas poetisch schreibt Jacobs dazu: ,(...) the vox populi made the or-
gan on which this verbal music shall be played.“ (64) Dass das Book of Common
Prayer, nach dem blutigen Zwischenspiel katholischer Restauration unter Maria
(1553-1558), dann doch seit der langen Regierungszeit von Elizabeth I. (1558-
1603) in der Kirche von England seinen festen Ort fand, lag wohl nicht zum
Wenigsten an der eindrucksvollen Sprachschonheit dieses Buches.

Die Via Media und die Bedeutung der Heiligen Schrift

Um im Bild der ,,Biographie“ zu bleiben: Als ,,junger Erwachsener“ trat das
Book of Common Prayer aus der Zeit des Elizabethan Settlement in die weitere
Geschichte der Kirche von England ein. Es war durch Cranmers Hénde entstan-
den unter dem Druck bestimmter historischer Notwendigkeiten, begrenzt durch
die theologischen und politischen Moglichkeiten der Zeit. Es hatte die erste
Belastungsprobe unter Maria tiberlebt. Und es hatte eine gute, maf3volle Form
gefunden, mit der es das religiose Leben der Menschen und die Liturgie der
Kirche mittlerweile tiber zwei Generationen gepréagt hatte und von den meisten
lieb gewonnen worden war. Es war aber auch behaftet mit ,, Erbanlagen® und
»Geburtsfehlern“, die das Leben des Book of Common Prayer begleiten, die aber
dennoch zu Charakteristika anglikanischer Spiritualitdt werden sollten.

Dazu gehort zum einen die Balance zwischen katholischer Tradition und
reformatorischen Uberzeugungen. Dieser Mittelweg, spiter von J.H. Newman
als via media bezeichnet, ist ebenso typisch fiir die Kirche von England als auch
theologisch unbefriedigend fiir hartnackig tiberzeugte ,Katholik(inn)en“ und
ebenso hartnéckig tiberzeugte Reformer(innen), sowie anfillig zum Abgleiten zu
einer der Seiten.

366



Anglikanische Spiritualitat

Die Gefahr des Abgleitens bestand insbesondere immer dann, wenn der Konig
selber, das weltliche Oberhaupt der Kirche, oder der jeweilige Erzbischof von
Canterbury, das geistliche Oberhaupt, den klugen Mittelweg verlief3en, und gar
zu sehr in eine Richtung tendierten - allzu ,katholisch“ oder allzu puritanisch.
Die katholisierenden Neigungen von Karl I. fithrten in der Konsequenz zu einem
Aufbegehren der Puritaner und schlief8lich zur voriibergehenden gewaltsamen
Abschaffung der Monarchie unter Oliver Cromwell, der den Gebrauch des Book
of Common Prayer untersagte und ,katholische“ (= monarchistische) ,, Abwei-
chungen® blutig verfolgte. Das Book of Common Prayer war zum Symbol gewor-
den fiir Monarchie und Bischofsherrschaft, fiir das ganze althergebrachte Kirche-
Staat-System, in England Establishment genannt, das bis heute nicht unangefoch-
ten ist und immer wieder diskutiert wird. Die kurze puritanische Cromwell-Ara in
der Mitte des 17. Jhs. war das historische Gegenstiick zu den ebenso blutigen ka-
tholischen Jahren unter Maria im 16. Jh. Danach wurde der englische Mittelweg
wiedergefunden, ist aber bis heute eine standige Herausforderung geblieben. Eine
der Ursachen ist eine ungeklarte Sakraments- und Amtstheologie, von Cranmer
bewusst , flexibel“ offen gelassen, so dass sich, solange die Balance stimmt, alle
irgendwie im Book of Common Prayer wiederfinden. Eine andere schwer einzuhal-
tende Balance ist die zwischen allzu starker Reglementierung der Liturgien und
dem Offenhalten gewisser Freiheiten im Gebrauch derselben.

Karl I1., der nach dem Cromwell-Protektorat den Thron bestieg, betrieb eine
Revision des Book of Common Prayer mit dem Ziel einer grof3eren Klarheit in den
liturgischen Anweisungen, einer Modernisierung der Sprache und dem Ersetzen
der biblischen Texte aus der alten Tyndale-Ubersetzung durch solche der von
Konig Jakob I. autorisierten Bibelrevision, der Authorized Version, die bis heute
verwendet wird. Diese letzte Revision des Book of Common Prayer aus dem Jahr
1662 ist noch heute giiltig und wurde im Jahr 2012 nach 350 Jahren gebiihrend
gefeiert und gewtirdigt.

Mit der Revision aus dem Jahr 1662 war das Book of Common Prayer ,erwach-
sen“ geworden - mit allen Vor- und Nachteilen, die das Erwachsensein mit sich
bringt. Es hat mit einer gewissen Gelassenheit ertragen, dass Menschen sich von
ihm abwendeten und dass neben der Kirche von England selbststandige kirch-
liche Gruppen entstanden (Presbyterianer, Kongregationalisten u.a.); auch dass
die praktizierte Frommigkeit innerhalb der Kirche von England trotz aller Anlei-
tungen im Book of Common Prayer etlahmte und genau dadurch zu einer Erwe-
ckungsbewegung unter John Wesley und anderen fiihrte, die dem Ansehen des
Buches zwar gut bekam, am Ende allerdings zu einem Schisma fiihrte (Abspaltung
der Methodisten), an dem das Establishment nicht ganz unschuldig war.

Ein weiteres bleibendes Charakteristikum des Book of Common Prayer ent-
stand aus Cranmers Uberzeugung, dass die Menschen die Bibel lesen und die Prie-
ster in der Lage sein sollen, das Wort Gottes zu predigen. Tatsdchlich hatte bereits

367



Kirche

Heinrich VIIL. im Jahr 1535 den Gemeinden englische Bibeln verordnet und dafiir
gesorgt, dass in jeder Pfarrkirche eine ,,Grofde Bibel“ vorhanden war und sogar an-
gekettet wurde. Erzbischof Cranmer stellte schon vor Fertigstellung des Book of
Common Prayer, namlich im Jahr 1547, seinen Klerikern ein Predigtbuch (Book

of Homilies) zur Verfiigung, das die ,,Lehre*, soweit es sie gab und gibt, der Kirche
von England auf lange Zeit nachhaltig gepragt hat. Fiir das Book of Common Prayer
erstellte er eine Leseordnung in Form eines Kalenders fiir das ganze Jahr, eine Art
yfortlaufende Bibellese“: Jeden Monat wurden alle Psalmen gelesen, zweimal im
Jahr das ganze Neue Testament und jahrlich die wichtigsten Teile des Alten Testa-
ments. Die Lesungen verteilten sich auf die zwei oder drei Sonntagsgottesdienste
und die tdglichen Morgen- und Abendgebete.

Diese letzteren wurden zum bleibenden Schatz der Liturgie der Kirche von Eng-
land. Cranmer war der Meinung, dass nicht nur Ménche und Nonnen in den Klo-
stern - zumal diese in England in den Jahren 1534-1538 von Heinrich VIII. auf-
geldst und zum Teil zerstdrt worden waren (sog. Dissolution) - die Aufgabe haben,
tdglich und regelmaflig zu beten, sondern dass dies eine Sache des ganzen Gottes-
volkes sei, wie es in der jiidischen Frommigkeit bereits angelegt ist. So gestaltete er
im Book of Common Prayer das klosterliche Stundengebet in eine fiir die Gemeinde
oder auch fiir die private hdusliche Andacht brauchbare Form um. Morning Prayer
und Evensong haben die Form eines Stundengebets: Mehrere Psalmen (gesprochen
oder gesungen), Schriftlesungen, Kollektengebete, Fiirbitten (insbesondere fiir
den Konig) und die biblischen Cantica (Tedeum und Benedictus am Morgen, Ma-
gnificat und Nunc Dimittis am Abend) waren und sind die wesentlichen Elemente.
Cranmer hoffte, dass diese Gebetszeiten Tag fiir Tag in jeder Gemeinde oder auch
privat in der héduslichen Andacht gehalten wiirden und sich damit das Gotteswort
in die Herzen der Menschen einsenkte. Tatsdchlich wurde von dieser Moglichkeit
jahrhundertelang Gebrauch gemacht, wenn auch im Laufe der Zeit, wie Jacobs
beschreibt, mehr und mehr in geschlossenen Kreisen: In den Hiausern des Adels,
an den Colleges der Universititen, in den Internaten, noch heute an den grofien
Kathedralen.

Die weltweite Verbreitung des Book of Common Prayer

Zuriick zum Bild der ,,Biographie“: Anhand des Buches von A. Jacobs ist sehr gut
nachzuvollziehen, wie das Book of Common Prayer ,,in die Jahre kommt“. Man-
che durch die Jahrhunderte getragene Eigenheiten passten nicht mehr in eine
verdnderte und, wir wiirden heute sagen, zunehmend globalisierte Welt. An einer
geschichtlichen Entwicklung, die Jacobs beschreibt, ist das besonders gut zu er-
kennen: Nachdem das Book of Common Prayer im sich ausbreitenden Bereich des
British Empire die englischen Grenzen iberschritten hatte und in mehrere Spra-
chen tibersetzt worden war, aber immer noch gekoppelt war mit dem Treueid der

368



Anglikanische Spiritualitat

,2Untertanen“ gegeniiber dem englischen Monarchen, verdnderte die amerika-
nische Unabhéngigkeitserklarung im Jahr 1783 diese Verbindung von Grund auf.
Englische Kolonisten, die in Nordamerika zur Di6zese London der Kirche von
England gehort hatten, waren plotzlich amerikanische Staatsbiirger(innen) und
keine englischen Untertanen mehr, demzufolge die anglikanischen Gemeinden
in Nordamerika nicht mehr Gemeinden der Kirche von England. Also brauchte
man in Amerika eigene Bischofe. Der erste sollte ein gewisser Samuel Seabury
sein, der zum Bischof von Connecticut designiert worden war.

Bisher war es tiblich gewesen, dass ein englischer Bischof die Ordination ins
Priesteramt erteilte. So reiste Seabury nach London, um sich dort zum Bischof
konsekrieren zu lassen. Da aber eine Ordination ebenso wie die Ubernahme eines
staatlichen Amtes den Treueid auf den englischen Konig voraussetzte, also das
Ablegen der amerikanischen Staatsbiirgerschaft, um derentwegen Seabury aber
gerade Bischof werden sollte, befand dieser sich in einer duflerst verzwickten Situ-
ation. Er entwich ihr nach Schottland, deren Episkopalkirche bereits unabhangig
vom englischen Konigshaus war, die auch eine etwas andere Fassung des Prayer
Book benutzte. Die Griinde hierfiir liegen in der komplizierten schottisch-eng-
lischen Geschichte, von der Jacobs schreibt: ,,Perhaps no one fully understands
the enormous complexities of the history of Scottish Anglicanism.“ Die schot-
tischen Bischofe waren gern bereit, Seabury zum Bischof zu konsekrieren, unter
der Bedingung, dass er in seiner amerikanischen Diozese die Messtfeier nach der
schottischen Liturgie feiern wiirde und nicht nach dem englischen Book of Com-
mon Prayer. Seither heiflen die amerikanischen Anglikaner , Episkopalianer und
orientieren sich in der Liturgie des eucharistischen Gottesdienstes an der schot-
tischen Episkopalkirche und eben nicht am englischen Book of Common Prayer.

Die englische Kirche, die sich nie tiber eine Lehre, sondern seit dem 16. Jh.
uber ihren Gottesdienst definiert hatte, die ihre charakteristische Pragung durch
das (revidierte) Cranmer’sche Book of Common Prayer empfangen hatte, musste
zur Kenntnis nehmen, dass es nicht mehr nur ein sakrosanktes Book of Common
Prayer gab, sondern deren mehrere. Jacobs weist auf die tiberraschende Tatsache
hin, die dennoch in dieser geschichtlichen Situation eine gewisse Logik hat, dass
in der Kurzfassung anglikanischen Kirche-Seins, dem sog. Chicago-Lambeth-Qua-
drilateral aus dem Jahr 1888, das Book of Common Prayer nicht erwdhnt wird. Es
benennt die Heilige Schrift, die drei altkirchlichen Bekenntnisse, die zwei Sakra-
mente Taufe und Eucharistie und die historische Bischofssukzession als Kennzei-
chen des Anglikanismus.

Dennoch feierte das Book of Common Prayer in England selbst im Zusam-
menhang mit der kirchen- und liturgiebewussten Oxfordbewegung im 19. Jh.
noch einmal eine spate Bliite. Zeitgleich - und im 20. Jh. verstdrkt durch die
kontinentale Liturgische Bewegung - wuchs das Bediirfnis und das Bemiihen,
das Book of Common Prayer von Grund auf zu revidieren, d.h. die mittlerweile als

369



Kirche

altertiimlich empfundene Sprache behutsam zu modernisieren und die Gottes-
dienstformen gemif neuerer liturgiegeschichtlicher Erkenntnisse zu verdndern.
Gerade weil dieses Buch nicht mehr mit dem Nimbus des Unantastbaren umge-
ben war, hatte die Kirche die Freiheit gewonnen, nicht nur verehrend-liebevoll
damit umzugehen, sondern auch kritisch zu hinterfragen. Ein in langen Jahren
theologischen Fleifies erarbeiteter Revisionsentwurf, der die Zustimmung der
Synoden erhalten hatte, wurde dann aber im Jahr 1929 im Parlament abgelehnt.
In den Jahrzehnten danach entstanden aus der Praxis heraus moderne Gottes-
dienstbiicher, die derzeit das immer noch ,,giiltige“ Book of Common Prayer im
gottesdienstlichen Leben der Kirche von England an den Rand gedrangt haben. Es
ist alt geworden! Wenn, wie Jacobs zu Recht schreibt, ein Gebetbuch das Ziel hat,
»lebendiges Wort zu sein im Munde von Menschen mit einem lebendigen Glau-
ben“ (193), dann hat das Buch von Cranmer dieses Ziel und diesen Sinn wohl
inzwischen vererbt an die Nachfolgebiicher in England und weltweit.

Die Eigenttimlichkeit der Spiritualitdt des Book of Common Prayer und der von
diesem geprdgten anglikanischen Spiritualitét ldsst sich - in aller Unvollkom-
menbheit - in einigen Sdtzen beschreiben: Die Spannung zwischen katholischer
Tradition und reformatorischen Gedanken durchzieht das Buch und bestimmt
anglikanisches Kirche-Sein bis heute. Sie manifestiert sich in den drei , Fliigeln“
der Kirche von England, den Anglokatholiken, den Evangelicals und der breiten
liberalen Mitte. Beherrschend aber ist seit Jahrhunderten der starke Wille, in aller
Unterschiedlichkeit zusammen zu bleiben und die jeweils andere Kirchlichkeit
zu respektieren, also der ausgepragte Wille zur Toleranz. Daraus resultiert eine
gewisse theologische Unbestimmtheit, die sich vor Festlegungen dogmatischer
und ethischer Art scheut. Anglikanische Frommigkeit ist gottesdienstlich bzw.
liturgisch geprégt. Sie ist zwar personlich, aber nie privat, nie losgeldst von der
Gemeinde. Das gibt ihr eine sichere Selbstverstandlichkeit und 6ffnet den Raum
fiir eine offene und unbefangene Zuwendung zur Welt.

370



