
Anglikanische Spiritualität
Annäherung anhand einer Biographie des „Book of Common Prayer“

Eine Biographie zu schreiben bedeutet in der Regel, das Leben eines Menschen 
literarisch darzustellen, seine Herkunft, seinen Werdegang, die Entwicklung 
und Reifung seines Lebens und eventuell seine Altersjahre zu beschreiben und 
zu würdigen. Alan Jacobs schreibt mit The Book of Common Prayer: A Biography.
(Princeton University Press 2013) die „Biographie“ eines Buches. Er legt damit 
nahe, dieses Buch als ein lebendiges Wesen zu verstehen, das entsteht, sich entwi-
ckelt, das in Interaktionen, ja, Konflikte gerät, daran reift, den Höhepunkt seines 
Daseins durchschreitet, um dann allmählich in einen gewissen Alterungsprozess 
zu geraten. 

Tatsächlich kann man all diese Stationen in der wechselvollen Geschichte des 
Book of Common Prayer nachvollziehen und wiedererkennen, jenes Buches, das 
mit der Geschichte der Kirche von England und ihrer Spiritualität untrennbar 
verbunden ist. Die Geschichte und, nehmen wir es einmal so: Das Leben dieses 
Buches spiegelt die Geschichte der Kirche von England. Mehr noch, es beeinflusst 
diese Geschichte in einer Weise, dass man sagen kann: Die Geschichte sähe ohne 
das Book of Common Prayer mit Sicherheit anders aus. Auch das Selbstverständnis 
und die Spiritualität der Kirche von England sind von ihm zutiefst geprägt.  

Von „anglikanischer“ Spiritualität und von „Anglikanismus“ zu sprechen 
ist genau genommen erst seit etwa 200 Jahren sinnvoll. Seit dieser Zeit wurde 
die Kirche von England zur Mutterkirche einer Vielzahl von Kirchenprovinzen 
weltweit und trug ihre Art von Kirche-Sein („anglikanisch“) durch das englische 
Commonwealth und durch das Wirken englischer Missionsgesellschaften in an-
dere Länder und Kontinente hinein. Dadurch wurde das Book of Common Prayer 
seinerseits zum „Mutter-Buch“ neuer, sprachlich und kulturell angepasster Versi-
onen desselben. Es verlor auf diese Weise seine Einzigartigkeit, wurde „alt“, eben-

Anglikanische Spiritualität

Annegret Lingenberg | Karlsruhe

geb. 1941, Mag. theol., Ev. Pfarrerin, externe Bera-
terin für Anglikanismus und Alt-Katholische Kir-
che des Konfessionskundlichen Instituts Bensheim

annegret.lingenberg@ki-eb.de

363



so wie die Kirche von England ihre Einzigartigkeit einbüßte, zu einer von über 
vierzig Provinzen der Anglikanischen Kirchengemeinschaft wurde, wenngleich 
sie ihre „Mutterrolle“ behält – als Mutter gesucht, wenn ihre Autorität gebraucht 
wird, von den „Kindern“ aber auch heftig kritisiert, wenn diese eigene Wege ge-
hen, eigene Überzeugungen gewinnen. 

Im Folgenden soll versucht werden, anhand des Buches von A. Jacobs die geist-
liche und ekklesiologische Entwicklung der Kirche von England nachzuzeichnen 
und einige typische Merkmale anglikanischer Spiritualität zu benennen, wie sie 
im lebendigen Wechselspiel zwischen englischer Kirchengeschichte und Book of 
Common Prayer gewachsen sind. 

Die Entstehung des Book of Common Prayer – Thomas Cranmer

Im Jahr 1534 setzte sich der englische König Heinrich VIII. (1509–1547) per Par-
lamentsgesetz (Act of Supremacy) zum „Haupt der Kirche von England“ ein – an-
stelle des Papstes. Vorangegangen waren mehrere Jahre intensiven Bemühens des 
Königs, seine Ehe mit Katharina von Aragon, der Witwe seines älteren Bruders, 
durch den Papst annullieren zu lassen. Sie war aufgrund einer Dispens vom Verbot 
der Eheschließung mit einer Schwägerin zustande gekommen. Da dem König in 
der Ehe kein Thronfolger geschenkt worden war, glaubte er im Laufe der Jahre, sie 
stände nicht unter dem Segen Gottes. Der Papst aber schob das Annullierungsge-
such Heinrichs aus politischen Rücksichtnahmen auf die lange Bank, bis Hein-
rich schließlich zur Selbsthilfe griff. Er löste in einem politisch und juristisch gut 
durchdachten und vorbereiteten Verfahren die englische Kirche von Rom, setzte 
einen ihm ergebenen Erzbischof von Canterbury ein, der seine Ehe auflöste, so 
dass er eine neue Ehe eingehen konnte. 

Die Loslösung von Rom versetzte die Kirche von England in eine vollkommen 
neue Situation: Sie musste sich neu konstituieren. Der Erzbischof von Canterbu-
ry, Thomas Cranmer, spielte in dieser Lage eine Schlüsselrolle, die er klug und 
geduldig zu nutzen verstand. Jacobs gibt in seinem Buch eine sehr anschauliche 
Charakterisierung der Persönlichkeit und der Vorgehensweise Thomas Cranmers. 
Während Heinrich VIII. bis an sein Lebensende traditionell katholisch dachte und 
einen gut katholischen Glauben praktizierte – trotz einiger reformatorisch an-
mutender Neuerungen, die er anbahnte oder jedenfalls zuließ, war Cranmer, ein 
gebildeter Theologe und kenntnisreicher Liturgiker, gegenüber dem Gedankengut 
der schweizerischen und deutschen Reformation aufgeschlossen. Kritisch aufge-
schlossen: Er stand durchaus nicht in der Gefahr, einfach alles zu übernehmen, 
was sich auf dem Kontinent abspielte. Sondern er versuchte – und das wurde zum 
Charakteristikum der englischen Kirche –, die katholische Tradition in Lehre und 
Ritus behutsam mit neuen Gedanken zu verbinden. Seine Vorstellungen ließen 
sich zu einem großen Teil erst nach Heinrichs Tod, unter seinem Nachfolger Ed-

364

Kirche



ward VI. (1547–1553), verwirklichen. Eine „katholische, durch die Reformation 
gegangene Kirche“ zu sein, ist das bleibende Selbstverständnis der Kirche von 
England. 

Cranmer verfolgte im Wesentlichen drei Ziele: Die gottesdienstliche Liturgie, 
der „Ritus“, sollte in der ganzen Kirche von England gleich sein. Die Gottesdiens
te sollten von den Menschen verstanden werden, d.h. muttersprachlich gehalten 
sein. Und die in den Gemeinden und privat praktizierte Frömmigkeit der Men-
schen sollte klar geregelt sein. Also bedurfte es eines Buches, in dem gottesdienst-
liche Riten ebenso wie die täglich praktizierte Frömmigkeit der Gemeindeglieder 
und des Klerus durchgestaltet war, und zwar auf Englisch. Da Heinrich VIII. die 
Kirche zu einer Abteilung des Staates gemacht hatte, entstand das von Cranmer 
konzipierte Buch keineswegs nur als eine geistlich-liturgische Anweisung, son-
dern als „Instrument sozialer und politischer Kontrolle“ (7). Die Verpflichtung 
des Klerus – als einer Staatsbeamtenschaft – auf dieses Buch kam einem Treueid 
auf den König gleich. 

Zunächst aber stand Cranmer vor einer gewaltigen Aufgabe, die er politisch 
zielstrebig,  theologisch kenntnisreich, reflektiert und mit bemerkenswertem 
Sprachgefühl anpackte. Das politische Ziel war in erster Linie die Einheitlichkeit 
in der Kirche von England. Die Uneinheitlichkeit des (lateinischen) gottesdienst-
lichen Ritus im damaligen England war für Cranmer weder ein theologisches 
oder politisches Problem, noch ein theologisches und politisches. Nach ihm be-
durfte es für die englische Kirche als einer theologisch-politischen Einheit eines 
Buches und einer Sprache, in denen ein Ritus festgelegt ist (4). Diese von Cranmer 
bzw. formal vom König, dem jungen Edward VI., durch die erste Fassung des Book 
of Common Prayer im Jahr 1549 per Gesetz (Act of Uniformity) verordnete Einheit-
lichkeit stieß zunächst in den Gemeinden und im Klerus vielfach auf Ablehnung. 
Den Gemeinden wurde die zwar unverstandene, aber vertraute lateinische Spra-
che genommen zugunsten einer für die meisten Menschen fremden englischen 
„Hochsprache“. Die vertrauten, bergenden, oft tröstenden Riten, die das Leben 
begleiteten, waren nunmehr verändert, fremd, nüchtern und entbehrten der 
emotionalen Leiblichkeit und Anschaulichkeit. Aber das Book of Common Prayer 
wurde durchgesetzt. Wer es ablehnte, hatte mit harten Strafen zu rechnen, sodass 
es zu einer ersten Auswanderungswelle unter den Anhängern der traditionellen 
Riten kam. Die Einheitlichkeit hatte ihren Preis.   

Theologisch und liturgisch war Cranmer für die damalige Zeit sehr bewandert 
und aufgeschlossen. Er verarbeitete im Book of Common Prayer die vorliegenden 
und in England gebräuchlichen gottesdienstlichen Riten vor dem Hintergrund 
der Liturgiegeschichte, soweit er sie kannte. Und er bezog neuere reformato-
rische Erkenntnisse und Positionen in die Ausgestaltung der zu konzipierenden 
englischen Liturgie ein. So weit es ging, behielt er die alte römische Messform 
bei, zog darin aber behutsam reformatorische Konsequenzen: Wo der Glaube 

365

Anglikanische Spiritualität



an eine Transsubstantiation aufgegeben wurde, brauchte es keine Glöckchen 
zur „Wandlung“ mehr. Wo der Gedanke des „Messopfers“ obsolet wurde, ver-
änderten sich liturgische Formulierungen und Gesten. Wo die Anrufung von 
Heiligen entfiel, entfielen entsprechende Litaneien und musste der kirchliche 
Gedenkkalender verändert werden – um nur einige Beispiele zu nennen. Jacobs 
spürt in seiner „Biographie“ diesen und zahlreichen anderen Veränderungen 
nach und beschreibt einfühlsam die Wirkung dieser Veränderungen auf die Ge-
meindepraxis. 

Wer je Texte übersetzt hat, weiß, wie viel sprachliche Kraft vonnöten ist, die 
Formulierungen einer fremden Sprache inhaltlich „richtig“ und formal ange-
messen in die Muttersprache zu übertragen. Cranmer besaß diese sprachliche 
Kraft in hohem Maße. Nicht Originalität, sondern Katholizität und Respekt 
vor der  Würde alter Tradition leiteten seine Übersetzung (66). Da Cranmer sein 
Buch in erster Linie im Blick auf den Gemeindegottesdienst geschaffen hat, 
kommt die Schönheit seiner Sprache v.a. im gemeinsamen lauten Sprechen zur 
Geltung. Etwas poetisch schreibt Jacobs dazu: „(...) the vox populi made the or
gan on which this verbal music shall be played.“ (64) Dass das Book of Common 
Prayer, nach dem blutigen Zwischenspiel katholischer Restauration unter Maria 
(1553–1558), dann doch seit der langen Regierungszeit von Elizabeth I. (1558–
1603)  in der Kirche von England seinen festen Ort fand, lag wohl nicht zum 
Wenigsten an der eindrucksvollen Sprachschönheit dieses Buches.

Die Via Media und die Bedeutung der Heiligen Schrift

Um im Bild der „Biographie“ zu bleiben: Als „junger Erwachsener“ trat das 
Book of Common Prayer aus der Zeit des Elizabethan Settlement in die weitere 
Geschichte der Kirche von England ein. Es war durch Cranmers Hände entstan-
den unter dem Druck bestimmter historischer Notwendigkeiten, begrenzt durch 
die theologischen und politischen Möglichkeiten der Zeit. Es hatte die erste 
Belastungsprobe unter Maria überlebt. Und es hatte eine gute, maßvolle Form 
gefunden, mit der es das religiöse Leben der Menschen und die Liturgie der 
Kirche mittlerweile über zwei Generationen geprägt hatte und von den meisten 
lieb gewonnen worden war. Es war aber auch behaftet mit „Erbanlagen“ und 
„Geburtsfehlern“, die das Leben des Book of Common Prayer begleiten, die aber 
dennoch zu Charakteristika anglikanischer Spiritualität werden sollten. 

Dazu gehört zum einen die Balance zwischen katholischer Tradition und 
reformatorischen Überzeugungen. Dieser Mittelweg, später von J.H. Newman 
als via media bezeichnet, ist ebenso typisch für die Kirche von England als auch 
theologisch unbefriedigend für hartnäckig überzeugte „Katholik(inn)en“ und 
ebenso hartnäckig überzeugte Reformer(innen), sowie anfällig zum Abgleiten zu 
einer der Seiten. 

366

Kirche



Die Gefahr des Abgleitens bestand insbesondere immer dann, wenn der König 
selber, das weltliche Oberhaupt der Kirche, oder der jeweilige Erzbischof von 
Canterbury, das geistliche Oberhaupt, den klugen Mittelweg verließen, und gar 
zu sehr in eine Richtung tendierten – allzu „katholisch“ oder allzu puritanisch. 
Die katholisierenden Neigungen von Karl I. führten in der Konsequenz zu einem 
Aufbegehren der Puritaner und schließlich zur vorübergehenden gewaltsamen 
Abschaffung der Monarchie unter Oliver Cromwell, der den Gebrauch des Book 
of Common Prayer untersagte und „katholische“ (= monarchistische) „Abwei-
chungen“ blutig verfolgte. Das Book of Common Prayer war zum Symbol gewor-
den für Monarchie und Bischofsherrschaft, für das ganze althergebrachte Kirche-
Staat-System, in England Establishment genannt, das bis heute nicht unangefoch-
ten ist und immer wieder diskutiert wird. Die kurze puritanische Cromwell-Ära in 
der Mitte des 17. Jhs. war das historische Gegenstück zu den ebenso blutigen ka-
tholischen Jahren unter Maria im 16. Jh.  Danach wurde der englische Mittelweg 
wiedergefunden, ist aber bis heute eine ständige Herausforderung geblieben. Eine 
der Ursachen ist eine ungeklärte Sakraments- und Amtstheologie, von Cranmer 
bewusst „flexibel“ offen gelassen, so dass sich, solange die Balance stimmt, alle 
irgendwie im Book of Common Prayer wiederfinden. Eine andere schwer einzuhal-
tende Balance ist die zwischen allzu starker Reglementierung der Liturgien und 
dem Offenhalten gewisser Freiheiten im Gebrauch derselben. 

Karl II., der nach dem Cromwell-Protektorat den Thron bestieg, betrieb eine 
Revision des Book of Common Prayer mit dem Ziel einer größeren Klarheit in den 
liturgischen Anweisungen, einer Modernisierung der Sprache und dem Ersetzen 
der biblischen Texte aus der alten Tyndale-Übersetzung durch solche der von 
König Jakob I. autorisierten Bibelrevision, der Authorized Version, die bis heute 
verwendet wird. Diese letzte Revision des Book of Common Prayer aus dem Jahr 
1662 ist noch heute gültig und wurde im Jahr 2012 nach 350 Jahren gebührend 
gefeiert und gewürdigt.  

Mit der Revision aus dem Jahr 1662 war das Book of Common Prayer „erwach-
sen“ geworden – mit allen Vor- und Nachteilen, die das Erwachsensein mit sich 
bringt. Es hat mit einer gewissen Gelassenheit ertragen, dass Menschen sich von 
ihm abwendeten und dass neben der Kirche von England selbstständige kirch-
liche Gruppen entstanden (Presbyterianer, Kongregationalisten u.a.); auch dass 
die praktizierte Frömmigkeit innerhalb der Kirche von England trotz aller Anlei-
tungen im Book of Common Prayer erlahmte und genau dadurch zu einer Erwe-
ckungsbewegung unter John Wesley und anderen führte, die dem Ansehen des  
Buches zwar gut bekam, am Ende allerdings zu einem Schisma führte (Abspaltung 
der Methodisten), an dem das Establishment nicht ganz unschuldig war. 

Ein weiteres bleibendes Charakteristikum des Book of Common Prayer ent-
stand aus Cranmers Überzeugung, dass die Menschen die Bibel lesen und die Prie-
ster in der Lage sein sollen, das Wort Gottes zu predigen. Tatsächlich hatte bereits 

367

Anglikanische Spiritualität



Heinrich VIII. im Jahr 1535 den Gemeinden englische Bibeln verordnet und dafür 
gesorgt, dass in jeder Pfarrkirche eine „Große Bibel“ vorhanden war und sogar an
gekettet wurde. Erzbischof Cranmer stellte schon vor Fertigstellung des Book of 
Common Prayer, nämlich im Jahr 1547, seinen Klerikern ein Predigtbuch (Book 
of Homilies) zur Verfügung, das die „Lehre“, soweit es sie gab und gibt, der Kirche 
von England auf lange Zeit nachhaltig geprägt hat. Für das Book of Common Prayer 
erstellte er eine Leseordnung in Form eines Kalenders für das ganze Jahr, eine Art 
„fortlaufende Bibellese“: Jeden Monat wurden alle Psalmen gelesen, zweimal im 
Jahr das ganze Neue Testament und jährlich die wichtigsten Teile des Alten Testa-
ments. Die Lesungen verteilten sich auf die zwei oder drei Sonntagsgottesdienste 
und die täglichen Morgen- und Abendgebete. 

Diese letzteren wurden zum bleibenden Schatz der Liturgie der Kirche von Eng
land. Cranmer war der Meinung, dass nicht nur Mönche und Nonnen in den Klö-
stern – zumal diese in England in den Jahren 1534–1538 von Heinrich VIII. auf-
gelöst und zum Teil zerstört worden waren (sog. Dissolution) – die Aufgabe haben, 
täglich und regelmäßig zu beten, sondern dass dies eine Sache des ganzen Gottes-
volkes sei, wie es in der jüdischen Frömmigkeit bereits angelegt ist. So gestaltete er 
im Book of Common Prayer das klösterliche Stundengebet in eine für die Gemeinde 
oder auch für die private häusliche Andacht brauchbare Form um. Morning Prayer 
und Evensong haben die Form eines Stundengebets: Mehrere Psalmen (gesprochen 
oder gesungen), Schriftlesungen, Kollektengebete, Fürbitten (insbesondere für 
den König) und die biblischen Cantica (Tedeum und Benedictus am Morgen, Ma-
gnificat und Nunc Dimittis am Abend) waren und sind die wesentlichen Elemente. 
Cranmer hoffte, dass diese Gebetszeiten Tag für Tag in jeder Gemeinde oder auch 
privat in der häuslichen Andacht gehalten würden und sich damit das Gotteswort 
in die Herzen der Menschen einsenkte. Tatsächlich wurde von dieser Möglichkeit 
jahrhundertelang Gebrauch gemacht, wenn auch im Laufe der Zeit, wie Jacobs 
beschreibt, mehr und mehr in geschlossenen Kreisen: In den Häusern des Adels, 
an den Colleges der Universitäten, in den Internaten, noch heute an den großen 
Kathedralen. 

Die weltweite Verbreitung des Book of Common Prayer

Zurück zum Bild der „Biographie“: Anhand des Buches von A. Jacobs ist sehr gut 
nachzuvollziehen, wie das Book of Common Prayer „in die Jahre kommt“. Man-
che durch die Jahrhunderte getragene Eigenheiten passten nicht mehr in eine 
veränderte und, wir würden heute sagen, zunehmend globalisierte Welt. An einer 
geschichtlichen Entwicklung, die Jacobs beschreibt, ist das besonders gut zu er-
kennen: Nachdem das Book of Common Prayer im sich ausbreitenden Bereich des 
British Empire die englischen Grenzen überschritten hatte und in mehrere Spra-
chen übersetzt worden war, aber immer noch gekoppelt war mit dem Treueid der 

368

Kirche



„Untertanen“ gegenüber dem englischen Monarchen, veränderte die amerika-
nische Unabhängigkeitserklärung im Jahr 1783 diese Verbindung von Grund auf. 
Englische Kolonisten, die in Nordamerika zur Diözese London der Kirche von 
England gehört hatten, waren plötzlich amerikanische Staatsbürger(innen) und 
keine englischen Untertanen mehr, demzufolge die anglikanischen Gemeinden 
in Nordamerika nicht mehr Gemeinden der Kirche von England. Also brauchte 
man in Amerika eigene Bischöfe. Der erste sollte ein gewisser Samuel Seabury 
sein, der zum Bischof von Connecticut designiert worden war. 

Bisher war es üblich gewesen, dass ein englischer Bischof die Ordination ins 
Priesteramt erteilte. So reiste Seabury nach London, um sich dort zum Bischof 
konsekrieren zu lassen. Da aber eine Ordination ebenso wie die Übernahme eines 
staatlichen Amtes den Treueid auf den englischen König voraussetzte, also das 
Ablegen der amerikanischen Staatsbürgerschaft, um derentwegen Seabury aber 
gerade Bischof werden sollte, befand dieser sich in einer äußerst verzwickten Situ-
ation. Er entwich ihr nach Schottland, deren Episkopalkirche bereits unabhängig 
vom englischen Königshaus war, die auch eine etwas andere Fassung des Prayer 
Book benutzte. Die Gründe hierfür liegen in der komplizierten schottisch-eng-
lischen Geschichte, von der Jacobs schreibt: „Perhaps no one fully understands 
the enormous complexities of the history of Scottish Anglicanism.“ Die schot-
tischen Bischöfe waren gern bereit, Seabury zum Bischof zu konsekrieren, unter 
der Bedingung, dass er in seiner amerikanischen Diözese die Messfeier nach der 
schottischen Liturgie feiern würde und nicht nach dem englischen Book of Com-
mon Prayer. Seither heißen die amerikanischen Anglikaner „Episkopalianer“ und 
orientieren sich in der Liturgie des eucharistischen Gottesdienstes an der schot-
tischen Episkopalkirche und eben nicht am englischen Book of Common Prayer. 

Die englische Kirche, die sich nie über eine Lehre, sondern seit dem 16. Jh. 
über ihren Gottesdienst definiert hatte, die ihre charakteristische Prägung durch 
das (revidierte) Cranmer’sche Book of Common Prayer empfangen hatte, musste 
zur Kenntnis nehmen, dass es nicht mehr nur ein sakrosanktes Book of Common 
Prayer gab, sondern deren mehrere. Jacobs weist auf die überraschende Tatsache 
hin, die dennoch in dieser geschichtlichen Situation eine gewisse Logik hat, dass 
in der Kurzfassung anglikanischen Kirche-Seins, dem sog. Chicago-Lambeth-Qua-
drilateral aus dem Jahr 1888, das Book of Common Prayer nicht erwähnt wird. Es 
benennt die Heilige Schrift, die drei altkirchlichen Bekenntnisse, die zwei Sakra-
mente Taufe und Eucharistie und die historische Bischofssukzession als Kennzei-
chen des Anglikanismus.

Dennoch feierte das Book of Common Prayer in England selbst im Zusam-
menhang mit der kirchen- und liturgiebewussten Oxfordbewegung im 19. Jh. 
noch einmal eine späte Blüte. Zeitgleich – und im 20. Jh. verstärkt durch die 
kontinentale Liturgische Bewegung – wuchs das Bedürfnis und das Bemühen, 
das Book of Common Prayer von Grund auf zu revidieren, d.h. die mittlerweile als 

369

Anglikanische Spiritualität



altertümlich empfundene  Sprache behutsam zu modernisieren und die Gottes-
dienstformen gemäß neuerer liturgiegeschichtlicher Erkenntnisse  zu verändern. 
Gerade weil dieses Buch nicht mehr mit dem Nimbus des Unantastbaren umge-
ben war, hatte die Kirche die Freiheit gewonnen, nicht nur verehrend-liebevoll 
damit umzugehen, sondern auch kritisch zu hinterfragen. Ein in langen Jahren 
theologischen Fleißes erarbeiteter Revisionsentwurf, der die Zustimmung der 
Synoden erhalten hatte, wurde dann aber im Jahr 1929 im Parlament abgelehnt. 
In den Jahrzehnten danach entstanden aus der Praxis heraus moderne Gottes-
dienstbücher, die derzeit das immer noch „gültige“ Book of Common Prayer  im 
gottesdienstlichen Leben der Kirche von England an den Rand gedrängt haben. Es 
ist alt geworden! Wenn, wie Jacobs zu Recht schreibt, ein Gebetbuch das Ziel hat, 
„lebendiges Wort zu sein im Munde von Menschen mit einem lebendigen Glau-
ben“ (193), dann hat das Buch von Cranmer dieses Ziel und diesen Sinn wohl 
inzwischen vererbt an die Nachfolgebücher in England und weltweit. 

Die Eigentümlichkeit der Spiritualität des Book of Common Prayer und der von 
diesem geprägten anglikanischen Spiritualität lässt sich – in aller Unvollkom-
menheit – in einigen Sätzen beschreiben: Die Spannung zwischen katholischer 
Tradition und reformatorischen Gedanken durchzieht das Buch und bestimmt 
anglikanisches Kirche-Sein bis heute. Sie manifestiert sich in den drei „Flügeln“ 
der Kirche von England, den Anglokatholiken, den Evangelicals und der breiten 
liberalen Mitte. Beherrschend aber ist seit Jahrhunderten der starke Wille, in aller 
Unterschiedlichkeit zusammen zu bleiben und die jeweils andere Kirchlichkeit 
zu respektieren, also der ausgeprägte Wille zur Toleranz. Daraus resultiert eine 
gewisse theologische Unbestimmtheit, die sich vor Festlegungen dogmatischer 
und ethischer Art scheut. Anglikanische Frömmigkeit ist gottesdienstlich bzw. 
liturgisch geprägt. Sie ist zwar persönlich, aber nie privat, nie losgelöst von der 
Gemeinde. Das gibt ihr eine sichere Selbstverständlichkeit und öffnet den Raum 
für eine offene und unbefangene Zuwendung zur Welt.

370

Kirche


