
Kein Geheimnis von Taizé

Einen Artikel über das „Geheimnis von Taizé“ zu schreiben, schien mir im Jubilä-
umsjahr 2015, in welchem wir 100 Jahre nach der Geburt und 10 Jahre nach dem 
Tod von Frère Roger 75 Jahre Communauté de Taizé feiern, eine Aufgabe zu viel 
zu bedeuten. Doch dann erinnerte ich mich an ein Gespräch mit einem jungen 
Schweizer ein paar Tage zuvor. Er lebt und arbeitet für ein Jahr als Freiwilliger in 
Taizé mit. Er hatte mir erzählt, wie er auf einem Bücherregal ein altes Buch von 
Frère Roger gefunden und darin geblättert hatte. Dabei war er auf einen Satz ge-
stoßen, der ihn nicht mehr losließ. Es ist das von Frère Roger 1971 veröffentlichte 
Buch mit Tagebuchaufzeichnungen unter dem Titel Ta fête soit sans fin (Ein Fest 
ohne Ende). Er berichtet in einem Gespräch, wie es zur Ankündigung eines „Konzils 
der Jugend“ an Ostern 1970 kam. In diesem Zusammenhang sagt er: „Taizé hat nie-
mals eine Bewegung gegründet, und es wird nie eine ‚Theologie von Taizé‘, nie eine 
‚Spiritualität von Taizé‘ geben. Taizé ist nur der Name einer monastischen Familie.“  

1971 war Taizé schon recht bekannt. Die Brüder freuten sich darüber, dass aus 
dem unscheinbaren Senfkorn der Anfänge eine ansehnliche Staude gewachsen 
war, in welcher alle möglichen Vögel des Himmels ihre Nester zu bauen begannen. 
Sie öffneten großzügig die Türen der Gastfreundschaft. Aber sie ahnten auch, dass 
der Name Taizé Hoffnungen wecken könnte, die enttäuscht werden würden. Des-
halb stellte Frère Roger klar, dass Taizé „nur der Name einer monastischen Familie“, 
nur der Familienname von uns Brüdern ist und bleiben soll. Es gibt keine ökume-
nische „Theologie von Taizé“, welche das Problem der Spaltungen der Christenheit 
lösen könnte. Es gibt keine „Spiritualität von Taizé“, welche leere Kirchen wieder 
füllen könnte. Es gibt kein Erfolgsmodell Taizé.

Theologie in Taizé

Intensive theologische Arbeit gehörte zum Leben der Communauté von Anfang 
an dazu. Theologische Werke einzelner Brüder fanden Beachtung. Brüder waren 
geschätzte Mitarbeiter in theologischen Arbeitsgruppen und Kommissionen. Als 

Taizé

Frère Richard | Taizé

geb. 1959, seit 1979 Mitglied der 
Communauté de Taizé

richard@taize.fr

371



dann Taizé mit den Jugendtreffen zu einem Ort der Erneuerung der Kirche in 
ihrer ökumenischen Dimension wurde, stieg der Erwartungsdruck. Haben die 
Brüder vielleicht einen Schlüssel, der verriegelte Türen öffnen und aus Sackgassen 
hinausführen kann? 

Nein, „es wird nie eine ‚Theologie von Taizé‘ geben“, sagte Frère Roger. Dass 
ungefähr gleichzeitig, seit den siebziger Jahren, öfter zu hören war, Taizé sei theo-
logisch unseriös, ist vielleicht nicht ganz ohne Zusammenhang mit solchen und 
ähnlichen Aussagen von Frère Roger zu sehen. Theologieprofessor(inn)en pfleg-
ten zu sagen: „Frère Roger hat keine Theologie, bestenfalls eine Mystik.“ Vor allem 
aus protestantischem Mund tönt diese Behauptung ziemlich vernichtend.

Dass es keine „Theologie von Taizé“ gibt, heißt nicht, dass es keine Theologie 
in Taizé gibt. Sie hat nach wie vor einen wichtigen Platz. Sie ist vielfältig. Es ist 
aber nicht so sehr unsere Theologie, nicht die „Theologie von Taizé“, sondern 
theologisches Denken in ständigem Gespräch und Austausch mit Glaubenden 
und Theolog(inn)en aus vielen Ländern und Kirchen. 

Ein Grund für die Aussage, dass es nie eine „Theologie von Taizé“ geben wird, 
hängt meines Erachtens mit unserer Berufung zusammen, ein „Gleichnis der 
Gemeinschaft“ zu sein, wie Frère Roger gern sagte. Sehe ich richtig, stifteten am 
Anfang der Kirche nicht theologische Sätze und Formulierungen die Gemein-
schaft, sondern die gottesdienstliche Feier des auferstanden Christus und die ge-
schwisterliche Liebe als Antwort auf seine Liebe: „Liebt einander, so wie ich euch 
geliebt habe.“ Das gemeinsame Leben und besonders das gemeinsame liturgische 
Gebet formen den Glauben: lex orandi, lex credendi. 

Im Lauf der Jahrhunderte kam es dann immer mehr dazu, dass eine exakte 
Übereinstimmung in der theologischen Lehre die Gemeinschaft gewährleisten 
sollte. Sie tat und tut das auch, aber zu einem hohen Preis. Präzise theologische 
Formulierungen schaffen zwar Einheit, aber oft auch eine Einförmigkeit, die 
keine Gemeinschaft in Vielfalt zulässt. Ausschließende theologische Sätze riefen 
mehrmals in der Kirchengeschichte Spaltungen hervor, die bis heute nicht ver-
heilt sind. Seit der Reformation des 16. Jhs. scheinen die Annahme oder Ableh-
nung gewisser theologischer Lehren für die Kirchenzugehörigkeit und -gemein-
schaft endgültig stärker ins Gewicht zu fallen als die Gemeinschaft im Feiern und 
Beten und in der geschwisterlichen Liebe.

Frère Roger wollte diese Entwicklung sozusagen vom Kopf auf die Füße stellen. 
Daher setzte er alles daran, eine Gemeinschaft zu gründen, in welcher Brüder ver-
schiedener Herkunft ein Zeichen brüderlicher Liebe leben würden. Sollte es nicht 
möglich sein, wie die ersten Christen die Gemeinschaft auf das Fundament der 
gottesdienstlichen Feier des auferstandenen Christus und der geschwisterlichen 
Liebe zu bauen? Er war aber kein Romantiker und wusste, dass das nicht im leeren 
Raum geschehen kann. So war er selbst ein theologischer Denker, ein aufmerk-
samer Leser der Heiligen Schrift und der Kirchenväter und ebenso in Gespräch 

372

Kirche



mit Theolog(inn)en seiner Zeit; Frère Roger selbst hatte viele Theologenfreunde.  
Er hielt uns Brüder in Taizé an, unermüdlich nach den „Quellen des Glaubens“ 
zu suchen. Er liebte diesen Ausdruck. Es könnte sein, dass er ihn seiner frühen 
Freundschaft mit Henri de Lubac verdankt. Er lernte den zukünftigen Kardinal 
1942 kennen. De Lubac war einer der Jesuiten von Fourvière in Lyon, welche da-
mals die Kirchenväterausgaben der Sources chrétiennes (Christliche Quellen) ins 
Leben riefen.

Das theologische Denken in Taizé besteht nach wie vor zuerst und vor allem 
in Schriftlesung und -auslegung. Wir lesen und forschen, fragen nach und lassen 
uns in Frage stellen. Tag für Tag hören wir auf die Heilige Schrift in den gemein-
samen Gebeten. Tag für Tag kommen die Jugendlichen und anderen Gäste in 
Taizé zum gemeinsamen Lesen und Nachdenken über einen Abschnitt der Bibel 
zusammen. Ein Bruder gibt eine Einführung zum Text, aber keine abschließende 
Auslegung. Es gibt auch keine „biblische Theologie von Taizé“, hingegen das 
brennende Anliegen, die Quellen des Glaubens möglichst vielen zu erschließen.  

Beten in Taizé

Taizé ist für seine Gesänge und eine bestimmte Art gemeinsamen Betens bekannt 
geworden. Darüber freuen wir uns auch. Was bedeutet es aber in diesem Zusam-
menhang, dass es „nie eine ‚Spiritualität von Taizé‘ geben wird“? Sind nicht die 
unzähligen „Taizé-Gebete“ und „Taizé-Gottesdienste“ einer „Spiritualität von 
Taizé“ zuzurechnen?

Die jetzige Form des gemeinsamen Gebets ist über Jahre gewachsen. Ihr Ur-
sprung ist das Tagzeitengebet: Hymnen, Psalmen, Schriftlesung, Stille, Fürbitten. 
Die Internationalität der Communauté selbst und erst recht der Besucher(innen) 
trägt zur Vielzahl der Sprachen bei. Die Gebetsform in Taizé ist keine Umsetzung 
einer vorausgehenden Spiritualität. Sie entstand sogar aus einer gewissen Ratlo
sigkeit. Das gilt insbesondere für die Wiederholgesänge. Sie waren zuerst eine 
Verlegenheitslösung. Einen Kanon oder Kehrvers mit wenig Worten können 
alle gemeinsam singen. Junge indische Frauen, die nach Frère Rogers Aufenthalt 
in Kalkutta 1976 nach Taizé kamen, sangen die Kehrverse nicht nur zwei- oder 
dreimal. Die uralte Gebetstradition, einen Satz unzählige Male zu wiederholen, 
tauchte unversehens wieder auf.

In einem gewissen Sinn wurde das gemeinsame Gebet in Taizé immer ärmer 
und einfacher. In den ersten Jahren trug Taizé nicht unbeträchtlich zur Erneue-
rung und Bereicherung der Liturgie in den evangelischen Kirchen bei. Als immer 
mehr Jugendliche vieler Länder und Sprachen nach Taizé kamen, schlossen aber 
die reichen liturgischen Texte die Mehrzahl der Gäste von einer lebendigen Teil-
nahme am gemeinsamen Gebet aus. Und die Brüder fingen an, einfachere Gesän-
ge und Formen zu suchen. Da die Form des gemeinsamen Gebets in Taizé aus der 

373

Taizé



Sorge erwachsen ist, niemanden vom Gebet auszuschließen, kann sie kein direkt 
übertragbares Modell sein. Denn eine einfach aus Taizé übernommene Form des 
Gottesdienstes könnte ja anderswo Leute gerade ausschließen. Eine „Spiritualität 
von Taizé“ würde dann neue Trennungen schaffen. Auch das gemeinsame Gebet 
in Taizé kann also nur ein Zeichen sein, niemals die Sache selbst, ein Zeichen und 
eine Aufforderung, jeweils vor Ort zu suchen, wie gemeinsames Beten Menschen 
um Christus versammeln kann. Eine Anekdote mag das verdeutlichen. Im April 
begegnete ich in Kiew einer orthodoxen Frau, die Anfang der 90er Jahre mit den 
allerersten Gruppen aus der Ukraine nach Taizé kam. Sie erzählt gern von ihrer 
ersten Begegnung mit Frère Roger. Er sagte den orthodoxen Ukrainern : „Eure or-
thodoxen Kirchen sind für uns Akademien, Taizé dagegen nur ein Kindergarten.“ 
Dieser eine Satz genügte, um Vertrauen zu schaffen. Mittlerweile kommen auch 
ihre Tochter und die Enkelin, beide in ihrer orthodoxen Gemeinde engagiert, gern 
nach Taizé.

In den letzten Jahren empfangen wir zunehmend Jugendliche aus den ortho-
doxen Kirchen mit ihrer reichen liturgischen Tradition. Wir freuen uns sehr, dass 
sie kommen. Aber es käme uns nicht in den Sinn, ihnen die Formen, die das ge-
meinsame Gebet in Taizé angenommen hat, nahezulegen oder gar aufzudrängen. 
Das heißt nicht, dass nicht auch orthodoxe Besucher(innen) vom gemeinsamen 
Gebet in Taizé tief berührt sein können. Aber es ist ganz klar, dass wir kein Modell 
zum Nachahmen anzubieten haben, sondern nur eine Einladung dabeizusein, 
mitzusingen, mitzubeten – und dann nach Hause zu gehen und weiterzusuchen.

Die Armen des Evangeliums

Mit zunehmendem Alter wurde Frère Roger zurückhaltender in seiner Ausdrucks-
weise. Er vermied kategorische Aussagen und damit auch solche wie: „Es wird 
nie ‚Theologie von Taizé‘, nie eine ‚Spiritualität von Taizé‘ geben“. Was er damit 
gemeinte hatte, widerrief er nicht. Er sagte es nur anders. Im Brief Gott kann nur 
lieben, den Frère Roger anlässlich des Europäischen Jugendtreffens im Dezember 
2002 in Paris veröffentlichte, ist zu lesen: „Je weiter wir vorangehen, desto mehr 
machen wir uns bewusst, dass wir Arme des Evangeliums sind. Dann sagen wir 
uns: Seien wir Menschen, die zuhören, keine geistlichen Meister!“ Diese Zeilen, 
die Frère Roger weniger als drei Jahre vor seinem Tod niederschrieb, sind kein Ge
heimnis. Seit zweitausend Jahren ist im Evangelium zu lesen: „Ihr sollt euch nicht 
Meister nennen lassen, denn einer ist euer Meister, der Christus“ (Mt 23,10).

374

Kirche


