Taizé

Frére Richard | Taizé

geb. 1959, seit 1979 Mitglied der
Communauté de Taizé

richard@taize.fr

Kein Geheimnis von Taizé

Einen Artikel tiber das ,,Geheimnis von Taizé“ zu schreiben, schien mir im Jubila-
umsjahr 2015, in welchem wir 100 Jahre nach der Geburt und 10 Jahre nach dem
Tod von Frére Roger 75 Jahre Communauté de Taizé feiern, eine Aufgabe zu viel
zu bedeuten. Doch dann erinnerte ich mich an ein Gesprach mit einem jungen
Schweizer ein paar Tage zuvor. Er lebt und arbeitet fiir ein Jahr als Freiwilliger in
Taizé mit. Er hatte mir erzdhlt, wie er auf einem Biicherregal ein altes Buch von
Frére Roger gefunden und darin gebldttert hatte. Dabei war er auf einen Satz ge-
stoRen, der ihn nicht mehr loslief3. Es ist das von Frére Roger 1971 veroffentlichte
Buch mit Tagebuchaufzeichnungen unter dem Titel Ta féte soit sans fin (Ein Fest
ohne Ende). Er berichtet in einem Gesprich, wie es zur Ankiindigung eines , Konzils
der Jugend“ an Ostern 1970 kam. In diesem Zusammenhang sagt er: , Taizé hat nie-
mals eine Bewegung gegriindet, und es wird nie eine ,Theologie von Taizé’, nie eine
Spiritualitdt von Taizé‘ geben. Taizé ist nur der Name einer monastischen Familie.“
1971 war Taizé schon recht bekannt. Die Briider freuten sich dartiber, dass aus
dem unscheinbaren Senfkorn der Anfinge eine ansehnliche Staude gewachsen
war, in welcher alle moglichen Vogel des Himmels ihre Nester zu bauen begannen.
Sie offneten grofdziigig die Tiiren der Gastfreundschaft. Aber sie ahnten auch, dass
der Name Taizé Hoffnungen wecken konnte, die enttduscht werden wiirden. Des-
halb stellte Frére Roger klar, dass Taizé ,,nur der Name einer monastischen Familie“,
nur der Familienname von uns Briidern ist und bleiben soll. Es gibt keine 6kume-
nische ,Theologie von Taizé“, welche das Problem der Spaltungen der Christenheit
16sen konnte. Es gibt keine ,Spiritualitdt von Taizé“, welche leere Kirchen wieder
fillen konnte. Es gibt kein Erfolgsmodell Taizé.

Theologie in Taizé
Intensive theologische Arbeit gehorte zum Leben der Communauté von Anfang

an dazu. Theologische Werke einzelner Briider fanden Beachtung. Briider waren
geschdtzte Mitarbeiter in theologischen Arbeitsgruppen und Kommissionen. Als

371



Kirche

dann Taizé mit den Jugendtreffen zu einem Ort der Erneuerung der Kirche in
ihrer 6kumenischen Dimension wurde, stieg der Erwartungsdruck. Haben die
Briider vielleicht einen Schliissel, der verriegelte Tiren 6ffnen und aus Sackgassen
hinausfiihren kann?

Nein, ,es wird nie eine ,Theologie von Taizé‘ geben“, sagte Frére Roger. Dass
ungefahr gleichzeitig, seit den siebziger Jahren, 6fter zu horen war, Taizé sei theo-
logisch unserios, ist vielleicht nicht ganz ohne Zusammenhang mit solchen und
ahnlichen Aussagen von Frére Roger zu sehen. Theologieprofessor(inn)en pfleg-
ten zu sagen: ,Frére Roger hat keine Theologie, bestenfalls eine Mystik.“ Vor allem
aus protestantischem Mund tont diese Behauptung ziemlich vernichtend.

Dass es keine ,,Theologie von Taizé“ gibt, heifst nicht, dass es keine Theologie
in Taizé gibt. Sie hat nach wie vor einen wichtigen Platz. Sie ist vielfdltig. Es ist
aber nicht so sehr unsere Theologie, nicht die , Theologie von Taizé“, sondern
theologisches Denken in standigem Gesprach und Austausch mit Glaubenden
und Theolog(inn)en aus vielen Lindern und Kirchen.

Ein Grund fir die Aussage, dass es nie eine , Theologie von Taizé“ geben wird,
hidngt meines Erachtens mit unserer Berufung zusammen, ein ,,Gleichnis der
Gemeinschaft“ zu sein, wie Frére Roger gern sagte. Sehe ich richtig, stifteten am
Anfang der Kirche nicht theologische Sdtze und Formulierungen die Gemein-
schaft, sondern die gottesdienstliche Feier des auferstanden Christus und die ge-
schwisterliche Liebe als Antwort auf seine Liebe: , Liebt einander, so wie ich euch
geliebt habe.“ Das gemeinsame Leben und besonders das gemeinsame liturgische
Gebet formen den Glauben: lex orandi, lex credendi.

Im Lauf der Jahrhunderte kam es dann immer mehr dazu, dass eine exakte
Ubereinstimmung in der theologischen Lehre die Gemeinschaft gewihrleisten
sollte. Sie tat und tut das auch, aber zu einem hohen Preis. Prdzise theologische
Formulierungen schaffen zwar Einheit, aber oft auch eine Einférmigkeit, die
keine Gemeinschaft in Vielfalt zuldsst. AusschlieRende theologische Satze riefen
mehrmals in der Kirchengeschichte Spaltungen hervor, die bis heute nicht ver-
heilt sind. Seit der Reformation des 16. Jhs. scheinen die Annahme oder Ableh-
nung gewisser theologischer Lehren fiir die Kirchenzugehorigkeit und -gemein-
schaft endgiiltig starker ins Gewicht zu fallen als die Gemeinschaft im Feiern und
Beten und in der geschwisterlichen Liebe.

Frére Roger wollte diese Entwicklung sozusagen vom Kopf auf die Fiif3e stellen.
Daher setzte er alles daran, eine Gemeinschaft zu griinden, in welcher Briider ver-
schiedener Herkunft ein Zeichen briiderlicher Liebe leben wiirden. Sollte es nicht
moglich sein, wie die ersten Christen die Gemeinschaft auf das Fundament der
gottesdienstlichen Feier des auferstandenen Christus und der geschwisterlichen
Liebe zu bauen? Er war aber kein Romantiker und wusste, dass das nicht im leeren
Raum geschehen kann. So war er selbst ein theologischer Denker, ein aufmerk-
samer Leser der Heiligen Schrift und der Kirchenviter und ebenso in Gesprach

372



Taizé

mit Theolog(inn)en seiner Zeit; Frére Roger selbst hatte viele Theologenfreunde.
Er hielt uns Briider in Taizé an, unermiidlich nach den , Quellen des Glaubens“
zu suchen. Er liebte diesen Ausdruck. Es konnte sein, dass er ihn seiner frithen
Freundschaft mit Henri de Lubac verdankt. Er lernte den zukiinftigen Kardinal
1942 kennen. De Lubac war einer der Jesuiten von Fourviere in Lyon, welche da-
mals die Kirchenvdterausgaben der Sources chrétiennes (Christliche Quellen) ins
Leben riefen.

Das theologische Denken in Taizé besteht nach wie vor zuerst und vor allem
in Schriftlesung und -auslegung. Wir lesen und forschen, fragen nach und lassen
uns in Frage stellen. Tag fiir Tag horen wir auf die Heilige Schrift in den gemein-
samen Gebeten. Tag fiir Tag kommen die Jugendlichen und anderen Géste in
Taizé zum gemeinsamen Lesen und Nachdenken tiber einen Abschnitt der Bibel
zusammen. Ein Bruder gibt eine Einfiihrung zum Text, aber keine abschliefRende
Auslegung. Es gibt auch keine ,,biblische Theologie von Taizé“, hingegen das
brennende Anliegen, die Quellen des Glaubens moglichst vielen zu erschliefien.

Beten in Taizé

Taizé ist fiir seine Gesdnge und eine bestimmte Art gemeinsamen Betens bekannt
geworden. Dartiiber freuen wir uns auch. Was bedeutet es aber in diesem Zusam-
menhang, dass es ,nie eine ,Spiritualitdt von Taizé‘ geben wird“? Sind nicht die
unzdhligen ,Taizé-Gebete“ und ,Taizé-Gottesdienste“ einer ,Spiritualitdt von
Taizé“ zuzurechnen?

Die jetzige Form des gemeinsamen Gebets ist {iber Jahre gewachsen. Ihr Ur-
sprung ist das Tagzeitengebet: Hymnen, Psalmen, Schriftlesung, Stille, Fiirbitten.
Die Internationalitat der Communauté selbst und erst recht der Besucher(innen)
tragt zur Vielzahl der Sprachen bei. Die Gebetsform in Taizé€ ist keine Umsetzung
einer vorausgehenden Spiritualitdt. Sie entstand sogar aus einer gewissen Ratlo-
sigkeit. Das gilt insbesondere fiir die Wiederholgesdnge. Sie waren zuerst eine
Verlegenheitslosung. Einen Kanon oder Kehrvers mit wenig Worten kénnen
alle gemeinsam singen. Junge indische Frauen, die nach Frére Rogers Aufenthalt
in Kalkutta 1976 nach Taizé kamen, sangen die Kehrverse nicht nur zwei- oder
dreimal. Die uralte Gebetstradition, einen Satz unzahlige Male zu wiederholen,
tauchte unversehens wieder auf.

In einem gewissen Sinn wurde das gemeinsame Gebet in Taizé immer drmer
und einfacher. In den ersten Jahren trug Taizé nicht unbetrdchtlich zur Erneue-
rung und Bereicherung der Liturgie in den evangelischen Kirchen bei. Als immer
mehr Jugendliche vieler Linder und Sprachen nach Taizé kamen, schlossen aber
die reichen liturgischen Texte die Mehrzahl der Géste von einer lebendigen Teil-
nahme am gemeinsamen Gebet aus. Und die Briider fingen an, einfachere Gesin-
ge und Formen zu suchen. Da die Form des gemeinsamen Gebets in Taiz€ aus der

373



Kirche

Sorge erwachsen ist, niemanden vom Gebet auszuschliefen, kann sie kein direkt
ubertragbares Modell sein. Denn eine einfach aus Taizé tibernommene Form des
Gottesdienstes konnte ja anderswo Leute gerade ausschliefien. Eine , Spiritualitét
von Taizé“ wiirde dann neue Trennungen schaffen. Auch das gemeinsame Gebet
in Taizé kann also nur ein Zeichen sein, niemals die Sache selbst, ein Zeichen und
eine Aufforderung, jeweils vor Ort zu suchen, wie gemeinsames Beten Menschen
um Christus versammeln kann. Eine Anekdote mag das verdeutlichen. Im April
begegnete ich in Kiew einer orthodoxen Frau, die Anfang der 90er Jahre mit den
allerersten Gruppen aus der Ukraine nach Taizé kam. Sie erzdhlt gern von ihrer
ersten Begegnung mit Frere Roger. Er sagte den orthodoxen Ukrainern: , Eure or-
thodoxen Kirchen sind fiir uns Akademien, Taizé dagegen nur ein Kindergarten.“
Dieser eine Satz gentiigte, um Vertrauen zu schaffen. Mittlerweile kommen auch
ihre Tochter und die Enkelin, beide in ihrer orthodoxen Gemeinde engagiert, gern
nach Taizé.

In den letzten Jahren empfangen wir zunehmend Jugendliche aus den ortho-
doxen Kirchen mit ihrer reichen liturgischen Tradition. Wir freuen uns sehr, dass
sie kommen. Aber es kime uns nicht in den Sinn, ihnen die Formen, die das ge-
meinsame Gebet in Taizé angenommen hat, nahezulegen oder gar aufzudrangen.
Das heif3t nicht, dass nicht auch orthodoxe Besucher(innen) vom gemeinsamen
Gebet in Taizé tief beriihrt sein konnen. Aber es ist ganz klar, dass wir kein Modell
zum Nachahmen anzubieten haben, sondern nur eine Einladung dabeizusein,
mitzusingen, mitzubeten - und dann nach Hause zu gehen und weiterzusuchen.

Die Armen des Evangeliums

Mit zunehmendem Alter wurde Frére Roger zuriickhaltender in seiner Ausdrucks-
weise. Er vermied kategorische Aussagen und damit auch solche wie: ,Es wird

nie ,Theologie von Taizé‘, nie eine ,Spiritualitdt von Taizé‘ geben“. Was er damit
gemeinte hatte, widerrief er nicht. Er sagte es nur anders. Im Brief Gott kann nur
lieben, den Frére Roger anldsslich des Europdischen Jugendtreffens im Dezember
2002 in Paris veroffentlichte, ist zu lesen: ,Je weiter wir vorangehen, desto mehr
machen wir uns bewusst, dass wir Arme des Evangeliums sind. Dann sagen wir
uns: Seien wir Menschen, die zuhoren, keine geistlichen Meister!“ Diese Zeilen,
die Frére Roger weniger als drei Jahre vor seinem Tod niederschrieb, sind kein Ge-
heimnis. Seit zweitausend Jahren ist im Evangelium zu lesen: , Ihr sollt euch nicht
Meister nennen lassen, denn einer ist euer Meister, der Christus“ (Mt 23,10).

374



