Humor als Mystagogie

Alexander Jaklitsch | Bochum

geb. 1986, Dipl.-Theol., Doktorand,
Pastoralassistent

alexander.jaklitsch@rub.de

Heiterer Aufbruch des Geistes

Humor als postmoderne Mystagogie

Die gegenwartig nahezu ausufernde Verbreitung aller moglichen Formen von
Humor, Comedy und Klamauk ist nicht zuféllig. Humor und Lachen sind her-
ausragende Formen der Daseinsbewdltigung, weil sie ohne metaphysischen
Bezug auskommen. Als Grundhaltung zu allen méglichen Erfahrungen des
Menschen und nicht etwa als permanentes Lustigsein kann Humor aber auch
einer postmodernen christlichen Spiritualitédt einen unverzichtbaren Dienst
tun. Er ermoglicht es, Briiche und Spannungen, welche die vorherrschende
Wirklichkeitswahrnehmung dominieren, ernst aber doch nicht tragisch zu neh-
men. Eine humorvolle Grundperspektive vermag die existenziellen Bruchstellen
punktuell aufzulésen, ohne sie ganz aufheben zu konnen oder zu miissen. So
kann Humor als ein heiterer Aufbruch des Geistes verstanden werden.

Fortschritt und Bruch

Dass erst die so genannte Postmoderne, mit der die Riickkehr des Vergangen-
heitsbezugs in das Denken bezeichnet wird, eine theologisch legitime Rede vom
Aufbruch ermdglicht, zeigt ein kurzer Blick auf das Vokabular der ihr voran-
gegangen Moderne. Hier wird Aufbruch, geprédgt von radikalen technischen,
okonomischen und gesellschaftlichen Wandlungsprozessen, als Fortschritt ver-
standen und durchbuchstabiert. Solches Fortschrittsdenken fokussiert sich aus-
schlielich auf das Voranschreiten, ohne Riickbezug auf Geschichte oder Tra-
dition. Es hat sich in der Moderne auf alle Lebensbereiche tibertragen und zur
Pluralisierung der Lebenswirklichkeiten gefiihrt. Auch der kirchliche Traditio-
nalismus des 19. und 20. Jhs. entwickelt sich im Zusammenhang und in Abgren-

375



Junge Theologie

zung zu diesem Fortschrittsdenken. Er betont als Reaktion darauf ausschliefilich
dessen Gegenperspektive.! Beide Haltungen zahlen einen hohen Preis: Eine
einfache Zustimmung zum modernen Verstdndnis von Aufbruch nimmt die
Verneinung des Traditionsbezugs und damit die Geschichtslosigkeit in Kauf. Die
ausschlief}liche Konzentration auf die geschichtliche Verwirklichung des Glau-
bens dagegen fiihrt zu einer metaphysischen Entweltlichung und letztlich zum
Verlust der Zukunftsorientierung des Glaubens. Beide Zugdnge zum modernen
Aufbruch-Begriff sind also theologisch nicht zu legitimieren.

Postmoderne ist nach Umberto Eco dagegen ein spezifischer Wirklichkeits-
zugriff, ,eine Geisteshaltung oder (...) eine Vorgehensweise“, die sich auf die
Vergangenheit bezieht, welche ,,auf neue Weise ins Auge gefa3t werden muf3:
mit Ironie, ohne Unschuld“.? Abgelehnt wird damit insbesondere ein meta-
physisches und essentialistisches Verstindnis von Wirklichkeit.? Der genuine
Erfahrungshintergrund dazu ldsst sich im Bild des Bruchs formulieren: Friedrich
Nietzsche bezeichnet die Menschen als ,,Bruchstiicke der Zukunft“.? Die grofie
Aufgabe dieser Zeit, die ,Erlosung”, besteht in der Verarbeitung der Gebrochen-
heitserfahrung, darin, ,,dass ich in Eins dichte und zusammentrage, was Bruch-
stiick ist und Rédthsel und grauser Zufall“.’

Die umfassende Relativitdt der postmodernen Welt fordert Kirche und Theo-
logie heraus. Wenn Christen einen Wahrheitsanspruch vertreten, der sich in
normativen Traditionen (u.a. den Schriften der Bibel und der christlichen Tradi-
tion) artikuliert, stehen sie anscheinend vor einem Dilemma: Sie beteiligen sich
an der postmodernen [ronie und relativieren dabei den eigenen Wahrheitsan-
spruch oder sie werden zu einer fundamentalistischen Wirklichkeitsflucht ver-
leitet. Wenn Glaube aber als geschichtlich sich ereignendes Vertrauensgesche-
hen zwischen Gott und Mensch - als personale Wirklichkeit - verstanden wird,
ermoglicht die postmoderne Perspektive in einem neuen Sinn die theologisch
legitime Rede vom Aufbruch des Geistes. Glaube ist dann nicht ein quasi-meta-
physisches, sondern ein spannungsvolles Geschehen zwischen Heilserinnerung
und Erfillungserwartung. Beide Pole miissen immer wieder im konkreten Heute
miteinander verbunden werden, ohne dabei ihre prinzipielle, eschatologische
Spannung zu nivellieren. Eine dritte Moglichkeit der postmodernen Welt zu be-
gegnen besteht fiir Christen deshalb darin, aus dem Glauben heraus mit Humor
zu reagieren.

1 Vgl. K. Dittmann, Tradition und Verfahren. Philosophische Untersuchungen zum Zusammenhang von
kultureller Uberlieferung und kommunikativer Moralitit. Norderstedt 2004, 22-38.

2 U.Eco, Nachschrift zum » Namen der Rose«. Hrsg. v. B. Kroeber. Miinchen 1984, 77f.

3 Vgl. C. Theobald, Evangelium und Kirche in der Postmoderne. Eine fundamentaltheologische Ortsbestim-
mung, in: ZKTh 130 (2008),153-167.

4 F.Nietzsche: Also sprach Zarathustra (Samtliche Werke, KSA Bd. 4). Miinchen 1980, 179.

5 Ebd., 179.

376



Humor als Mystagogie

Humor

Soren Kierkegaard versteht Humor als eine durch Erfahrung erworbene, heiter-
ernste Existenzbestimmung des Menschen, die dem Leben mit seinen Briichen
begegnet. Die Spannung zwischen zwei Wirklichkeiten - der Bruch - ist die
Grundbedingung fiir Humor. Fiir Kierkegaard gilt: ,,tiberall, wo Leben ist, ist Wi-
derspruch, und wo Widerspruch ist, ist das Komische anwesend“¢. Gemeint sind
nicht logische Widerspriiche, sondern die Gebrochenheit der Wirklichkeitser-
fahrung’ insgesamt. Anders als die tragische Grundperspektive, die am Bruch
verzweifelt, weil er nicht zu beseitigen ist, ermoglicht eine humorvolle Haltung
seine Uberwindung dadurch, dass sie ihn offenbar macht. Fiir A. Koestler ist in
diesem Sinne das entscheidend Humorvolle die Bisoziation® - die kreative Kom-
bination verschiedener in Spannung stehender Wirklichkeiten, die diese Diskre-
panz punktuell auflost, ohne sie prinzipiell oder endgiiltig aufheben zu kénnen.
Postmoderne Ironie ist eine Form der Bisoziation. Obwohl sie alle Traditions-
vorgaben einer prinzipiellen Relativitdt unterwirft, konnen personale Wirklich-
keiten durch die kreative Kombination von Traditionen thematisiert werden
und scheinen damit der Relativitdt vorgidngig zu sein. Eco erldutert das anhand
einer Liebeserkldrung, die die Liebe in einer ,,Zeit der verlorenen Unschuld“’ zur
Sprache bringen muss. Christen kann zu solcher Ironie eine heitere Haltung des
Aufbruchs helfen, die man mit Karl Rahner als Mystagogie verstehen kann.

Humor als Mystagogie

Ein Christ rdumt ,,immer wieder den Ausgang seines Daseins frei (...) in die Un-
begreiflichkeit Gottes hinein, obwohl er immer wieder zugeschiittet zu werden
scheint durch die unmittelbar erfahrbare Wirklichkeit der Welt“!°. Er/Sie ist also
mit der beschriebenen Erfahrung der Gebrochenheit seiner/ihrer Welt- und
auch Gotteserfahrung konfrontiert. Mystagogie der religiosen Erfahrung, die
dem einzelnen Christen aufgegeben und moglich ist, ist ein zweistufiger Prozess:
Zundchst muss die Gebrochenheitserfahrung angenommen und verinnerlicht
werden, was auch bedeutet, vertraute geistige Strukturen aufzubrechen, die eine
bruchlose Vergegenwirtigung Gottes in der Welt behaupten. Die zweite Stufe ist
der Aufbruch als Sich-auf-den-Weg-Machen im Vertrauen auf Gott. Menschen

6 S. Kierkegaard, AbschliefSende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophischen Brocken (Ge-
sammelte Werke, Bd. 16). Diisseldorf 1957, 223.

7 Vgl. P. Bithler, Warum braucht das Pathetische den Humor? Humor und Religiositdt bei Johannes Clima-
cus, in: Kierkegaard Studies 2005, 153-174, hier: 155.

8 Vgl. A. Koestler, Der gottliche Funke. Der schopferische Akt in Kunst und Wissenschaft. Bern 1966, 93f.

9 U.Eco, Nachschrift, 79 [s. Anm. 2].

10 K. Rahner, FrommigKkeit friiher und heute, in: ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 7, Einsiedeln 1966,
11-31, hier: 21.

377



Junge Theologie

konnen die Briiche nicht generell aufheben, sondern allenfalls ihre punktuelle
Auflésung erfahren und ihre Aufhebung von Gott her erhoffen. Wo dies ermog-
licht wird, geschehen Mystagogie der religiosen Erfahrung und Aufbruch des
Geistes.

Eine mogliche Form solcher Mystagogie ist der Humor, der sich als Spott und
Heiterkeit beschreiben ladsst. Relativer Humor, der sich auf eine hohere Instanz
oder ein Ideal bezieht, kann von absolutem Humor, der nur an der eigenen Er-
heiterung interessiert ist, unterschieden werden.! In der Geschichte von Kirche
und Theologie ist legitimer Humor stets relativ - entweder auf den Glauben!?
oder die Vernunft!® bezogen, wahrend eine Verabsolutierung des Lachens abge-
lehnt wird."

Die humorvolle Annahme der Grunderfahrung der Gebrochenheit der Wirk-
lichkeit (erste Stufe der Mystagogie) geschieht durch den Spott, der sich stets auf
ein (personales) Objekt bezieht. Er versucht eine wahrgenommene Abweichung
des/der Verspotteten oder einer seiner/ihrer Eigenschaften von der absoluten In-
stanz so kreativ aufzuldsen, dass der/die Verspottete an dem erzeugten Kontrast
teilhaben kann. Diese(r) iberwindet so lachend den Fehler und wird wieder in
die lachende Gemeinschaft integriert.

Der englische Philosoph Lord Shaftesbury schldgt in der Auseinanderset-
zung mit dem Fundamentalismus seiner Zeit vor, diesen nicht mit Gewalt zu
bekdmpfen, sondern durch das ,Kriterium der Lacherlichkeit (Test of Ridicule)“!s
auf die Legitimitdt seines Wahrheitsanspruchs hin zu priifen. Als Lacherlich-
keitskriterium richtet sich Spott (unter Bezug auf die Vernunft als Absolutum)
im kirchlichen Kontext in der Regel auf eine kirchliche Aussage, kontrastiert
diese mit einer Vernunfteinsicht und zielt auf die kritische Selbstreflexion von
Theologie und Kirche. Klassisch wird er in Form von Witzen wie dem folgenden
vorgetragen:

Als die Heilige Dreifaltigkeit einmal zur Urlaubsplanung zusammensaf, sagte
Jesus: ,,Dieses Mal aber bitte nicht nach Jerusalem, da hat es mir beim letzten
Mal nicht gut gefallen, worauf Gott-Vater vorschlug: ,,Dann lasst uns doch mal
nach Rom fahren!“. ,Guter Vorschlag“, sagte der Heilige Geist begeistert, ,,da
war ich auch noch nie ...“

11 Vgl. A. Jaklitsch, Léichelnd von der Bibel zur Heiligen Schrift. Humor als mystagogische Hermeneutik (Bi-
belstudien, Bd. 11), Miinster 2012, 84-88.

12 Vgl. Clemens von Alexandrien, Paidagogos 11, V,46.

13 Vgl. Thomas von Aquin, S.th. II-IT q 168, a 2 cor.

14 Zur Theologie des Lachens vgl. L. Priitting, Homo ridens. Eine phidnomenologische Studie iiber Wesen,
Formen und Funktionen des Lachens. (Neue Phanomenologie, Bd. 21), Freiburg i. Br. 2013, 300-588.

15 Lord Shaftesbury, A Letter Concerning Enthusiasm. Hrsg. v. D. den Uyl. Indianapolis 2001, 11.

378



Humor als Mystagogie

Spott spornt also Theologie und Kirche dazu an, ihre Glaubensaussagen auf

der Grundlage einer gesellschaftlich akzeptierten Sprache nachvollziehbar zu
machen. Umgekehrt dient er dazu, die humorvolle Weise der Bruchbewalti-
gung - die Bisoziation - einzutiben. Die zentrale Botschaft des Christentums, die
Verkiindigung von Jesus Christus als dem Gekreuzigten und Auferstandenen, in
der die eigentliche (gottliche) Weisheit liegt, erscheint fiir die rein weltliche Ver-
nunft als widersinnige Torheit - so entwirft es Paulus im ersten Korintherbrief
(vgl. 1 Kor 1,18-25). Aus dieser paradoxalen Grundstruktur folgt eine besondere
Daseinsform der Christen in der Welt: Sie werden zu , Toren um Christi willen“
(1 Kor 4,10). Es ist also die Folge der Botschaft vom Kreuz, dass Christen zum
Objekt von Spott werden. Das Vertrauen auf die Weisheit des Kreuzes kann dann
aber auch zu einem christlichen Spott fithren. Dieser kontrastiert eine gesell-
schaftlichen Einsicht mit einer auf dem Forum der Vernunft kommunizierbaren
Glaubensaussage und zielt auf eine gesellschaftlich-institutionelle Verbesse-
rung.

Christlicher Humor als ganzheitliche Bruchbewiéltigungskompetenz ist ohne
den gesellschaftlichen Spott tiber die Kirche nicht denkbar. Im gegenseitigen
Spott unter Wahrung der Wiirde des humoristischen Dialogpartners' wird Kir-
che zum Subjekt eines humorvollen gesellschaftlichen Diskurses und iibt die
Bisoziation ein:

,Herr, setze dem Uberfluss Grenzen und lasse die Grenzen iiberfliissig werden.
Lasse die Leute kein falsches Geld machen, aber auch das Geld keine falschen
Leute. Nimm den Ehefrauen das letzte Wort und erinnere die Eneménner an
ihr erstes. Schenke unseren Freunden mehr Wahrheit und der Wahrheit mehr
Freunde. Bessere solche Beamten, Geschiéfts- und Arbeitsleute, die wohl titig,
aber nicht wohltédtig sind. Gib den Regierenden ein besseres Deutsch und den
Deutschen eine bessere Regierung. Herr, sorge dafiir, dass wir alle in den Him-
mel kommen. - Aber nicht sofort.“ (Neujahrswiinsche des Pfarrers von St. Lam-
berti in Miinster 1883)

Im Vollzug der Bisoziation erkennt die humorvolle Haltung, dass die Sachzwin-
ge und scheinbaren Notwendigkeit der Gegenwart nicht notwendig so letzt-
glltig sind wie sie es vorgeben. Durch diese Relativierung des Letzgiiltigkeits-

16 Fiir Thomas von Aquin (S.th. II-1I q 168, a 2 cor.) ist die Wahrung der Wiirde des Anderen das Legi-
timitdtskriterium fiir Spott. Das kann in einer Zeit, in der einige ,,Humoristen“ die vollkommene
Unabhingigkeit des spottenden Humors gegen den Respekt der Eigenheiten des Anderen (etwa in
religioser Hinsicht) in Stellung bringen und ihn zum Inbegriff der Freiheit des Denkens stilisieren,
nicht deutlich genug betont werden. In globalisierten, interkulturell bzw. interreligios gefiihrten
humoristischen Diskursen ist dies schwierig zu bestimmen, aber umso wichtiger zu versuchen. Nur
im vom gegenseitigen Respekt getragenen humoristischen Diskurs ist dann auch grenzerkundender
Spott moglich und legitim.

379



Junge Theologie

anspruchs der Gegenwart wird dann auch die Spannung zwischen erinnerter
Vergangenheit und erhoffter Zukunft punktuell als aufgelost erfahren. Es ereig-
net sich die Verbindung zwischen Zukunftshoffnung und Heilsgeschichte in der
Gegenwart. Christliche Heiterkeit, die auf die paradoxe gottliche Zusage vertraut,
kann (existenzielle) Widerspriiche wahr- und ernstnehmen und sie gleichzeitig
kreativ und spielerisch auflosen. Darin ereignet sich eine humorvolle Ahnung
davon, wie Gott nicht als Gegensatz zur Gebrochenheit dieser Welt zu denken,
sondern so, ,,dass er iiber solche Gegensitze erhaben ist“!”. Solche Humorer-
fahrungen lassen die gebrochene Wirklichkeit transparent werden auf Gott

hin. Deshalb lédsst sich die im gesellschaftlichen Spott eingetibte Heiterkeit als
zweite Stufe der Mystagogie verstehen. Sie eroffnet die Erfahrungsmoglichkeit,
die Spannung zwischen der Erinnerungsdimension und der Zukunftsdimension
des Glaubens in der Hoffnung auf eine endzeitliche und endgiiltige Authebung
dieser Spannung durch Gott aufzuldsen, ohne dabei die Gebrochenheit der
Wirklichkeit verdrangen zu miissen. Aus dieser Erfahrung heraus ermdoglicht sie
Christen, sich vertrauensvoll und heiter auf den Weg zu machen in die Zukunft,
die ihnen von Gott her entgegenkommt.

17 K. Rahner, Frommigkeit friiher und heute, 23 [s. Anm. 10].

380



