
Heiterer Aufbruch des Geistes
Humor als postmoderne Mystagogie

Die gegenwärtig nahezu ausufernde Verbreitung aller möglichen Formen von 
Humor, Comedy und Klamauk ist nicht zufällig. Humor und Lachen sind her­
ausragende Formen der Daseinsbewältigung, weil sie ohne metaphysischen 
Bezug auskommen. Als Grundhaltung zu allen möglichen Erfahrungen des 
Menschen und nicht etwa als permanentes Lustigsein kann Humor aber auch 
einer postmodernen christlichen Spiritualität einen unverzichtbaren Dienst 
tun. Er ermöglicht es, Brüche und Spannungen, welche die vorherrschende 
Wirklichkeitswahrnehmung dominieren, ernst aber doch nicht tragisch zu neh­
men. Eine humorvolle Grundperspektive vermag die existenziellen Bruchstellen 
punktuell aufzulösen, ohne sie ganz aufheben zu können oder zu müssen. So 
kann Humor als ein heiterer Aufbruch des Geistes verstanden werden.

Fortschritt und Bruch

Dass erst die so genannte Postmoderne, mit der die Rückkehr des Vergangen­
heitsbezugs in das Denken bezeichnet wird, eine theologisch legitime Rede vom 
Aufbruch ermöglicht, zeigt ein kurzer Blick auf das Vokabular der ihr voran­
gegangen Moderne. Hier wird Aufbruch, geprägt von radikalen technischen, 
ökonomischen und gesellschaftlichen Wandlungsprozessen, als Fortschritt ver­
standen und durchbuchstabiert. Solches Fortschrittsdenken fokussiert sich aus­
schließlich auf das Voranschreiten, ohne Rückbezug auf Geschichte oder Tra­
dition. Es hat sich in der Moderne auf alle Lebensbereiche übertragen und zur 
Pluralisierung der Lebenswirklichkeiten geführt. Auch der kirchliche Traditio­
nalismus des 19. und 20. Jhs. entwickelt sich im Zusammenhang und in Abgren­

Humor als Mystagogie

Alexander Jaklitsch | Bochum

geb. 1986, Dipl.-Theol., Doktorand, 
Pastoralassistent

alexander.jaklitsch@rub.de

375



zung zu diesem Fortschrittsdenken. Er betont als Reaktion darauf ausschließlich 
dessen Gegenperspektive.1 Beide Haltungen zahlen einen hohen Preis: Eine 
einfache Zustimmung zum modernen Verständnis von Aufbruch nimmt die 
Verneinung des Traditionsbezugs und damit die Geschichtslosigkeit in Kauf. Die 
ausschließliche Konzentration auf die geschichtliche Verwirklichung des Glau­
bens dagegen führt zu einer metaphysischen Entweltlichung und letztlich zum 
Verlust der Zukunftsorientierung des Glaubens. Beide Zugänge zum modernen 
Aufbruch-Begriff sind also theologisch nicht zu legitimieren. 

Postmoderne ist nach Umberto Eco dagegen ein spezifischer Wirklichkeits­
zugriff, „eine Geisteshaltung oder (…) eine Vorgehensweise“, die sich auf die 
Vergangenheit bezieht, welche „auf neue Weise ins Auge gefaßt werden muß: 
mit Ironie, ohne Unschuld“.2 Abgelehnt wird damit insbesondere ein meta­
physisches und essentialistisches Verständnis von Wirklichkeit.3 Der genuine 
Erfahrungshintergrund dazu lässt sich im Bild des Bruchs formulieren: Friedrich 
Nietzsche bezeichnet die Menschen als „Bruchstücke der Zukunft“.4 Die große 
Aufgabe dieser Zeit, die „Erlösung“, besteht in der Verarbeitung der Gebrochen­
heitserfahrung, darin, „dass ich in Eins dichte und zusammentrage, was Bruch­
stück ist und Räthsel und grauser Zufall“.5 

Die umfassende Relativität der postmodernen Welt fordert Kirche und Theo­
logie heraus. Wenn Christen einen Wahrheitsanspruch vertreten, der sich in 
normativen Traditionen (u.a. den Schriften der Bibel und der christlichen Tradi­
tion) artikuliert, stehen sie anscheinend vor einem Dilemma: Sie beteiligen sich 
an der postmodernen Ironie und relativieren dabei den eigenen Wahrheitsan­
spruch oder sie werden zu einer fundamentalistischen Wirklichkeitsflucht ver­
leitet. Wenn Glaube aber als geschichtlich sich ereignendes Vertrauensgesche­
hen zwischen Gott und Mensch – als personale Wirklichkeit – verstanden wird, 
ermöglicht die postmoderne Perspektive in einem neuen Sinn die theologisch 
legitime Rede vom Aufbruch des Geistes. Glaube ist dann nicht ein quasi-meta­
physisches, sondern ein spannungsvolles Geschehen zwischen Heilserinnerung 
und Erfüllungserwartung. Beide Pole müssen immer wieder im konkreten Heute 
miteinander verbunden werden, ohne dabei ihre prinzipielle, eschatologische 
Spannung zu nivellieren. Eine dritte Möglichkeit der postmodernen Welt zu be­
gegnen besteht für Christen deshalb darin, aus dem Glauben heraus mit Humor 
zu reagieren. 

1	 Vgl. K. Dittmann, Tradition und Verfahren. Philosophische Untersuchungen zum Zusammenhang von 
kultureller Überlieferung und kommunikativer Moralität. Norderstedt 2004, 22–38.

2	 U. Eco, Nachschrift zum »Namen der Rose«. Hrsg. v. B. Kroeber. München 1984, 77f.
3	 Vgl. C. Theobald, Evangelium und Kirche in der Postmoderne. Eine fundamentaltheologische Ortsbestim-

mung, in: ZKTh 130 (2008),153–167.
4	 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra (Sämtliche Werke, KSA Bd. 4). München 1980, 179.
5	 Ebd., 179.

376

Junge Theologie



6	 S. Kierkegaard, Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophischen Brocken (Ge­
sammelte Werke, Bd. 16). Düsseldorf 1957, 223.

7	 Vgl. P. Bühler, Warum braucht das Pathetische den Humor? Humor und Religiosität bei Johannes Clima-
cus, in: Kierkegaard Studies 2005, 153–174, hier: 155.

8	 Vgl. A. Koestler, Der göttliche Funke. Der schöpferische Akt in Kunst und Wissenschaft. Bern 1966, 93f.
9	 U. Eco, Nachschrift, 79 [s. Anm. 2].
10	 K. Rahner, Frömmigkeit früher und heute, in: ders.: Schriften zur Theologie, Bd. 7, Einsiedeln 1966, 

11–31, hier: 21.

Humor

Søren Kierkegaard versteht Humor als eine durch Erfahrung erworbene, heiter-
ernste Existenzbestimmung des Menschen, die dem Leben mit seinen Brüchen 
begegnet. Die Spannung zwischen zwei Wirklichkeiten – der Bruch – ist die 
Grundbedingung für Humor. Für Kierkegaard gilt: „überall, wo Leben ist, ist Wi­
derspruch, und wo Widerspruch ist, ist das Komische anwesend“6. Gemeint sind 
nicht logische Widersprüche, sondern die Gebrochenheit der Wirklichkeitser­
fahrung7 insgesamt. Anders als die tragische Grundperspektive, die am Bruch 
verzweifelt, weil er nicht zu beseitigen ist, ermöglicht eine humorvolle Haltung 
seine Überwindung dadurch, dass sie ihn offenbar macht. Für A. Koestler ist in 
diesem Sinne das entscheidend Humorvolle die Bisoziation8 – die kreative Kom­
bination verschiedener in Spannung stehender Wirklichkeiten, die diese Diskre­
panz punktuell auflöst, ohne sie prinzipiell oder endgültig aufheben zu können.

Postmoderne Ironie ist eine Form der Bisoziation. Obwohl sie alle Traditions­
vorgaben einer prinzipiellen Relativität unterwirft, können personale Wirklich­
keiten durch die kreative Kombination von Traditionen thematisiert werden 
und scheinen damit der Relativität vorgängig zu sein. Eco erläutert das anhand 
einer Liebeserklärung, die die Liebe in einer „Zeit der verlorenen Unschuld“9 zur 
Sprache bringen muss. Christen kann zu solcher Ironie eine heitere Haltung des 
Aufbruchs helfen, die man mit  Karl Rahner als Mystagogie verstehen kann.

Humor als Mystagogie

Ein Christ räumt „immer wieder den Ausgang seines Daseins frei (…) in die Un­
begreiflichkeit Gottes hinein, obwohl er immer wieder zugeschüttet zu werden 
scheint durch die unmittelbar erfahrbare Wirklichkeit der Welt“10. Er/Sie ist also 
mit der beschriebenen Erfahrung der Gebrochenheit seiner/ihrer Welt- und 
auch Gotteserfahrung konfrontiert. Mystagogie der religiösen Erfahrung, die 
dem einzelnen Christen aufgegeben und möglich ist, ist ein zweistufiger Prozess: 
Zunächst muss die Gebrochenheitserfahrung angenommen und verinnerlicht 
werden, was auch bedeutet, vertraute geistige Strukturen aufzubrechen, die eine 
bruchlose Vergegenwärtigung Gottes in der Welt behaupten. Die zweite Stufe ist 
der Aufbruch als Sich-auf-den-Weg-Machen im Vertrauen auf Gott. Menschen 

377

Humor als Mystagogie



11	 Vgl. A. Jaklitsch, Lächelnd von der Bibel zur Heiligen Schrift. Humor als mystagogische Hermeneutik (Bi­
belstudien, Bd. 11), Münster 2012, 84–88.

12	 Vgl. Clemens von Alexandrien, Paidagogos II, V,46.
13	 Vgl. Thomas von Aquin, S.th. II-II q 168, a 2 cor.
14	 Zur Theologie des Lachens vgl. L. Prütting, Homo ridens. Eine phänomenologische Studie über Wesen, 

Formen und Funktionen des Lachens. (Neue Phänomenologie, Bd. 21), Freiburg i. Br. 2013, 300–588.
15	 Lord Shaftesbury, A Letter Concerning Enthusiasm. Hrsg. v. D. den Uyl. Indianapolis 2001, 11.

können die Brüche nicht generell aufheben, sondern allenfalls ihre punktuelle 
Auflösung erfahren und ihre Aufhebung von Gott her erhoffen. Wo dies ermög­
licht wird, geschehen Mystagogie der religiösen Erfahrung und Aufbruch des 
Geistes.

Eine mögliche Form solcher Mystagogie ist der Humor, der sich als Spott und 
Heiterkeit beschreiben lässt. Relativer Humor, der sich auf eine höhere Instanz 
oder ein Ideal bezieht, kann von absolutem Humor, der nur an der eigenen Er­
heiterung interessiert ist, unterschieden werden.11 In der Geschichte von Kirche 
und Theologie ist legitimer Humor stets relativ – entweder auf den Glauben12 
oder die Vernunft13 bezogen, während eine Verabsolutierung des Lachens abge­
lehnt wird.14

Die humorvolle Annahme der Grunderfahrung der Gebrochenheit der Wirk­
lichkeit (erste Stufe der Mystagogie) geschieht durch den Spott, der sich stets auf 
ein (personales) Objekt bezieht. Er versucht eine wahrgenommene Abweichung 
des/der Verspotteten oder einer seiner/ihrer Eigenschaften von der absoluten In­
stanz so kreativ aufzulösen, dass der/die Verspottete an dem erzeugten Kontrast 
teilhaben kann. Diese(r) überwindet so lachend den Fehler und wird wieder in 
die lachende Gemeinschaft integriert.

Der englische Philosoph Lord Shaftesbury schlägt in der Auseinanderset­
zung mit dem Fundamentalismus seiner Zeit vor, diesen nicht mit Gewalt zu 
bekämpfen, sondern durch das „Kriterium der Lächerlichkeit (Test of Ridicule)“15 
auf die Legitimität seines Wahrheitsanspruchs hin zu prüfen. Als Lächerlich­
keitskriterium richtet sich Spott (unter Bezug auf die Vernunft als Absolutum) 
im kirchlichen Kontext in der Regel auf eine kirchliche Aussage, kontrastiert 
diese mit einer Vernunfteinsicht und zielt auf die kritische Selbstreflexion von 
Theologie und Kirche. Klassisch wird er in Form von Witzen wie dem folgenden 
vorgetragen:

Als die Heilige Dreifaltigkeit einmal zur Urlaubsplanung zusammensaß, sagte 
Jesus: „Dieses Mal aber bitte nicht nach Jerusalem, da hat es mir beim letzten 
Mal nicht gut gefallen“, worauf Gott-Vater vorschlug: „Dann lasst uns doch mal 
nach Rom fahren!“. „Guter Vorschlag“, sagte der Heilige Geist begeistert, „da 
war ich auch noch nie ...“

378

Junge Theologie



16	 Für Thomas von Aquin (S.th. II-II q 168, a 2 cor.) ist die Wahrung der Würde des Anderen das Legi­
timitätskriterium für Spott. Das kann in einer Zeit, in der einige „Humoristen“ die vollkommene 
Unabhängigkeit des spottenden Humors gegen den Respekt der Eigenheiten des Anderen (etwa in 
religiöser Hinsicht) in Stellung bringen und ihn zum Inbegriff der Freiheit des Denkens stilisieren, 
nicht deutlich genug betont werden. In globalisierten, interkulturell bzw. interreligiös geführten 
humoristischen Diskursen ist dies schwierig zu bestimmen, aber umso wichtiger zu versuchen. Nur 
im vom gegenseitigen Respekt getragenen humoristischen Diskurs ist dann auch grenzerkundender 
Spott möglich und legitim.

Spott spornt also Theologie und Kirche dazu an, ihre Glaubensaussagen auf 
der Grundlage einer gesellschaftlich akzeptierten Sprache nachvollziehbar zu 
machen. Umgekehrt dient er dazu, die humorvolle Weise der Bruchbewälti­
gung – die Bisoziation – einzuüben. Die zentrale Botschaft des Christentums, die 
Verkündigung von Jesus Christus als dem Gekreuzigten und Auferstandenen, in 
der die eigentliche (göttliche) Weisheit liegt, erscheint für die rein weltliche Ver­
nunft als widersinnige Torheit – so entwirft es Paulus im ersten Korintherbrief 
(vgl. 1 Kor 1,18-25). Aus dieser paradoxalen Grundstruktur folgt eine besondere 
Daseinsform der Christen in der Welt: Sie werden zu „Toren um Christi willen“ 
(1 Kor 4,10). Es ist also die Folge der Botschaft vom Kreuz, dass Christen zum 
Objekt von Spott werden. Das Vertrauen auf die Weisheit des Kreuzes kann dann 
aber auch zu einem christlichen Spott führen. Dieser kontrastiert eine gesell­
schaftlichen Einsicht mit einer auf dem Forum der Vernunft kommunizierbaren 
Glaubensaussage und zielt auf eine gesellschaftlich-institutionelle Verbesse­
rung. 

Christlicher Humor als ganzheitliche Bruchbewältigungskompetenz ist ohne 
den gesellschaftlichen Spott über die Kirche nicht denkbar. Im gegenseitigen 
Spott unter Wahrung der Würde des humoristischen Dialogpartners16 wird Kir­
che zum Subjekt eines humorvollen gesellschaftlichen Diskurses und übt die 
Bisoziation ein:

„Herr, setze dem Überfluss Grenzen und lasse die Grenzen überflüssig werden. 
Lasse die Leute kein falsches Geld machen, aber auch das Geld keine falschen 
Leute. Nimm den Ehefrauen das letzte Wort und erinnere die Ehemänner an 
ihr erstes. Schenke unseren Freunden mehr Wahrheit und der Wahrheit mehr 
Freunde. Bessere solche Beamten, Geschäfts- und Arbeitsleute, die wohl tätig, 
aber nicht wohltätig sind. Gib den Regierenden ein besseres Deutsch und den 
Deutschen eine bessere Regierung. Herr, sorge dafür, dass wir alle in den Him­
mel kommen. – Aber nicht sofort.“ (Neujahrswünsche des Pfarrers von St. Lam­
berti in Münster 1883)

Im Vollzug der Bisoziation erkennt die humorvolle Haltung, dass die Sachzwän­
ge und scheinbaren Notwendigkeit der Gegenwart nicht notwendig so letzt­
gültig sind wie sie es vorgeben. Durch diese Relativierung des Letzgültigkeits­

379

Humor als Mystagogie



anspruchs der Gegenwart wird dann auch die Spannung zwischen erinnerter 
Vergangenheit und erhoffter Zukunft punktuell als aufgelöst erfahren. Es ereig­
net sich die Verbindung zwischen Zukunftshoffnung und Heilsgeschichte in der 
Gegenwart. Christliche Heiterkeit, die auf die paradoxe göttliche Zusage vertraut, 
kann (existenzielle) Widersprüche wahr- und ernstnehmen und sie gleichzeitig 
kreativ und spielerisch auflösen. Darin ereignet sich eine humorvolle Ahnung 
davon, wie Gott nicht als Gegensatz zur Gebrochenheit dieser Welt zu denken, 
sondern so, „dass er über solche Gegensätze erhaben ist“17. Solche Humorer­
fahrungen lassen die gebrochene Wirklichkeit transparent werden auf Gott 
hin. Deshalb lässt sich die im gesellschaftlichen Spott eingeübte Heiterkeit als 
zweite Stufe der Mystagogie verstehen. Sie eröffnet die Erfahrungsmöglichkeit, 
die Spannung zwischen der Erinnerungsdimension und der Zukunftsdimension 
des Glaubens in der Hoffnung auf eine endzeitliche und endgültige Aufhebung 
dieser Spannung durch Gott aufzulösen, ohne dabei die Gebrochenheit der 
Wirklichkeit verdrängen zu müssen. Aus dieser Erfahrung heraus ermöglicht sie 
Christen, sich vertrauensvoll und heiter auf den Weg zu machen in die Zukunft, 
die ihnen von Gott her entgegenkommt.

17	 K. Rahner, Frömmigkeit früher und heute, 23 [s. Anm. 10].

380

Junge Theologie


