Reflexion

Gunter Pruller-Jagenteufel | Wien

geb. 1964, verheiratet, Ao. Professor fiir Theo-
logische Ethik an der Universitait Wien

gunter.prueller-jagenteufel@univie.ac.at

Die Brautbriefe Dietrich Bonhoeffers

Zeugnis einer Spiritualitat in Liebe und Abschied

,»Es gibt erfiilltes Leben trotz vieler unerfiillter Wiinsche“. Dieses Zitat Dietrich
Bonhoeffers' ist wohlbekannt, es ziert Kalender und Spruchkarten; und obwohl
es eine allgemeine, fast banale Lebensweisheit auszudriicken scheint, lohnt sich
ein tieferer Blick allemal - ein Blick in den konkreten Kontext, ein Blick auf den
Autor. So ldsst sich jenseits der Spruchkartenweisheit ein Mensch entdecken, der
an der Radikalitdt seines Schicksals in Tiefen christlicher Spiritualitdt vordringt,
die sich auszuloten lohnt. Der Anlass fiir diese Erkundung ist das Gedenken an
Bonhoeffer, der vor 70 Jahren, am 9. April 1945, im KZ Flossenbiirg ermordet
wurde. Angesichts der eher fragwiirdigen Darstellungen in neueren US-amerika-
nischen Biographien? soll Bonhoeffer méglichst unverstellt ins Bild riicken: in
seinen Hoffnungen und Sehnsiichten, seinen Angsten und Leiden. Dazu konzen-
triert sich dieser Beitrag auf seine letzte Lebensphase, wie sie sich in seinen Brie-
fen aus dem Gefdangnis widerspiegelt, und zwar mit besonderem Augenmerk auf
die weniger bekannte Korrespondenz mit seiner Verlobten Maria von Wedemeyer.
In diesen Brautbriefen® zeigt sich noch klarer als in der bekannteren Sammlung

1 Der Satz entstammt einem Brief an E. Bethge vom 19.3.1944 (WE 359). Im Folgenden wird B. nach
der Werkausgabe zitiert: E. Bethge u.a. (Hrsg.), D. Bonhoeffer Werke. 17 Bde. Miinchen-Giitersloh
1986-1999 (abk. DBW). Mit eigenen Sigeln: E = Ethik (DBW 6). Giitersloh 1992; WE = Widerstand und
Ergebung (DBW 8). Giitersloh 1998.

2 Soz.B. E. Metaxas, Bonhoeffer. Pastor, Agent, Mdirtyrer und Prophet. Holzgerlingen 2011, der B. als
streng konservativen Evangelikalen darstellt; oder C. Marsh, Dietrich Bonhoeffer. Der verklirte Fremde.
Eine Biographie. Guitersloh 20135, der B. am entgegengesetzten Ende des politischen Spektrums ansie-
delt. Beide Biographien sind nicht nur fehlerhaft in der historischen Faktenlage, sondern versuchen
Bonhoeffer fiir aktuelle politische Debatten im US-amerikanischen Raum zu vereinnahmen, die so in
Bonhoeffers Kontext nicht existierten.

3 Die Brautbriefe sind nicht in die DBW aufgenommen: R.-A. v. Bismarck / U. Kabitz (Hrsg.), Brautbriefe
Zelle 92. Dietrich Bonhoeffer - Maria von Wedemeyer 1943-1945. Miinchen 1999 (abk. BBr).

382




Brautbriefe Bonhoeffers

Widerstand und Ergebung die menschlich-verletzliche Seite Bonhoeffers. Er ent-
spricht nicht dem Typen des einsamen Helden, zu dem er mitunter stilisiert wird -
als ob das ein christliches Ideal wire! -, sondern er geht durch Héhen und Tiefen;
und gerade an der Intensitédt seines emotionalen wie spirituellen Weges zeigt sich
das entscheidend Christliche: ,,Der Mensch soll und darf Mensch sein. Alles Uber-
menschentum, alles Bemiihen tiber den Menschen in sich hinauszuwachsen, alles
Heroentum, alles halbgottliche Wesen féllt hier vom Menschen ab; denn es ist
unwahr. Der wirkliche Mensch ist weder ein Gegenstand der Verachtung noch der
Vergotterung, sondern ein Gegenstand der Liebe Gottes.“ (E 81)

Wie lebt nun dieser ,,wirkliche Mensch“ angesichts realer Todesgefahr und
ungelebten Lebens? Bonhoeffer war 37 Jahre alt, als er verhaftet wurde, und nur
wenige Monate mit der nur halb so alten v. Wedemeyer verlobt. Die Sehnsucht
nach einem gemeinsamen Leben erfiillte sich nicht und die Verlobungszeit war
schier unmenschlich eingeschriankt: Briefe, die durch die Zensur mussten, und
gerade einmal 18 personliche Gesprache - nie zu zweit, immer unter den Augen
und Ohren der Bewacher. Und doch hat diese Liebe Bonhoeffers Leben noch eine
letzte Wendung gegeben, so dass er ein authentischer Zeuge dafiir sein kann, was
Gottesbeziehung und was menschliche Liebe in Umstdnden bedeuten, die radikal
begrenzt und vom abgrundtief Bosen bedrangt sind.*

Zum biographischen Hintergrund

Zur Zeit der Verlobung ist Bonhoeffer kein unbeschriebenes Blatt. Er unterhielt

in seiner Studien- und Dozentenzeit eine jahrelange tiefe Freundschaft mit der
Theologin Elisabeth Zinn, die sich jedoch nie zur partnerschaftlichen Liebe ent-
wickelte; danach, wihrend seiner Tatigkeit im Kirchenkampf und in der illegalen
Predigerausbildung, lebte er bewusst zolibatar.’ Im Juni 1942 begegnet er dann

auf dem Gut von Ruth v. Kleist-Retzow deren Enkelin Maria von Wedemeyer, die
er finf Jahre zuvor konfirmiert hat. In der folgenden Zeit bahnt sich langsam eine
tiefere Beziehung zwischen beiden an, wohlwollend gefoérdert von Marias Grof3-
mutter, kritisch betrachtet von ihrer Mutter. Sie halt Maria fiir zu jung und den
Altersunterschied fiir zu grof und fordert daher Bonhoeffer auf, vorerst Distanz zu
halten: ein Jahr Wartezeit verbunden mit einer ,, Kontaktsperre“.® Doch nach ca.
einem halben Jahr entscheidet sich v. Wedemeyer, Bonhoeffer ihr Ja-Wort zu ge-
ben, und teilt ihm dies im Janner 1943 brieflich mit. Die vereinbarte Kontaktsper-
re wird dennoch bis zu Bonhoeffers Verhaftung am 5. April aufrecht erhalten. Von

4 Vgl. I. Mager, Dietrich Bonhoeffers Lebens- und Glaubenserfahrung , in der vollen Diesseitigkeit“. Ein
ergdnzender Beitrag zur Wechselwirkung von Biographie und Theologie, in: Kirchliche Zeitgeschichte 12
(1999), 189-198. Vgl. dazu auch: R. Wind, Wer leistet sich heute noch eine wirkliche Sehnsucht? Maria
von Wedemeyer und Dietrich Bonhoeffer. Giitersloh 2006, v.a. 33-44.

Vgl. BBr 190 [s. Anm. 3]. Dazu: I. Mager, Lebens- und Glaubenserfahrung, 190f. [s. Anm. 4].

6 Vgl. R.-A. v. Bismarck. Notizen, in: BBr, 217-298, hier: 275 [s. Anm. 3].

w

383



Reflexion

da an stehen beide in andauerndem Kontakt, bis Bonhoeffer am 8. Oktober 1944
in das Gefangnis des RSHA tiberstellt wird. Damit ist dann jede weitere Kommuni-
kation - bis auf einige wenige geschmuggelte Briefe - unterbunden.”

Leiden an der Haft und an der Trennung

In der Haft leidet Bonhoeffer - nicht nur am ,,grof3en“ Unrecht von Nationalso-
zialismus und Krieg, sondern auch am ,kleinen“. Die ersten Monate der Haft zei-
gen einen geschockten Menschen, der im Auf und Ab zwischen Zuversicht und
Verzweiflung sich selbst nicht mehr versteht. Dass der Christ kein Ubermensch
sein muss, wird hier auch biographisch deutlich. Im Mai 1943, im zweiten Monat
der Haft, spiegelt sich das in stichwortartigen Notizen, in denen Bonhoeffer seine
personliche Geschichte anspricht: , Erlebnis der Trennung - Brautleute. vor Gott*
(WE 62), oder: , Trennung - vom Vergangenen und Zukiinftigen“ (WE 63). Die
Trennung von Familie und Freunden macht ihm schwer zu schaffen, doch der
eben erst Verlobte hilt die Hoffnung auf ein kiinftiges Eheleben aufrecht - nicht
aus Eigensucht oder weil hier ein ,,Grofler”, in der Haft gebrochen, zum ,,Kleinen
retardiert, sondern weil Liebe und Ehe eben nicht geringzuschitzen sind. So lei-
det Bonhoeffer daran, dass sich diese Liebe nicht so entwickeln kann, wie sie ei-
gentlich sollte. Zu Weihnachten 1943 schreibt er an seine Braut: ,,Es wird uns die
Unbegreiflichkeit dieser Schickung zu schaffen machen, wir werden von der Frage
bedrangt werden, warum zu aller Dunkelheit, die sowieso schon auf den Men-
schen liegt, uns noch die bittere Qual dieser Trennung, die wir nicht zu verstehen
vermogen, aufgelegt ist.“ (BBr 95)

Dennoch weif3 sich Bonhoeffer in Gott geborgen, denn ,,was Menschen uns
auch zufiigen, sie miissen in allem doch nur dem Gott dienen, der sich im Verbor-
genen in aller Liebe offenbart und die Welt und unser Leben regiert“ (ebd.). Das
soll aber nicht als billige Trostung missverstanden werden, denn das Leid ist nicht
nebensachlich: ,Es ist nicht die stoische Unberiihrtheit von allen dufieren Ge-
schehnissen, die hier gemeint ist, sondern ein wirkliches Erleiden und ein wirk-
liches Sich-freuen, weil wir wissen, daf3 Christus dabei ist.“ (ebd.) Dass jedoch
dieses Wissen das Leiden nicht aufhebt, zeigt z.B. das Gedicht Vergangenheit vom
Juni 1944 (BBr 192-195/WE 468-471). Hier schreit Bonhoeffer formlich gegen sein
Schicksal an: ,Mein Leben will ich, mein eigenes Leben fordr' ich zurtick“ (BBr
193/WE 470).

Durch Krisen gereift
Trotz aller Beschrankungen und Leiden: Bonhoeffer lebt in der Zeit seiner Haft aus

der Liebe zu v. Wedemeyer und lebt auf eine kiinftige Ehe hin. Als sie nach einem
Jahr Haftbeziehung in eine Krise gerdt und das Gefiihl hat, nicht mehr weiter zu

7 Vgl. E. Schlingensiepen, Dietrich Bonhoeffer. 1906-1945. Eine Biographie. Miinchen #2006, 318-380.

384



Brautbriefe Bonhoeffers

konnen, kampft Bonhoeffer - wiederum brieflich - um ihre Liebe (BBr 196-199):
»Du glaubtest am Pfingstmontag, ,nicht mehr weiter zu kdnnen‘. Ja, sag mir,
kannst Du denn ohne mich weiter? und wenn Du meinst es zu konnen, kannst Du
es immer noch, wenn Du weif3t, dafy ich ohne Dich nicht weiter kann?“ (BBr 197)

Bonhoeffer iibt hier sichtlich Druck aus und mutet damit der 20-Jdhrigen eini-
ges zu. Die Schwiche, die sich darin zeigt, darf aber wohl nicht als moralische
Schwiche eines Mannes gewertet werden, der eine deutlich jiingere Frau domi-
nieren will, sondern als die ehrliche Schwiche dessen, der weild, dass er ohne die
Partnerin tatsdchlich nicht weiter kann. Offensichtlich hat v. Wedemeyer das
auch so verstanden, denn als nach dem Scheitern des Attentats vom 20. Juli 1944
die Lage deutlich ernster wird, steht sie fest zu ihrer Verlobung und festigt ihre
Beziehung zur Familie Bonhoeffers und zu den Frauen der tibrigen Widerstands-
kdmpfer.®

Eine Spiritualitit der Sehnsucht und des Begehrens

Nach fast einem Jahrzehnt bewusst zolibatdren Lebens, um sich ganz den kirch-
lichen Aufgaben widmen zu konnen, stellt die Liebesbeziehung zu v. Wedemeyer
fiir Bonhoeffer eine bedeutende Wende dar. So bekennt er seinem Freund Eber-
hard Bethge riickblickend, dass er viele Jahre wohl mit Aufgaben, Zielen und
Hoffnungen gelebt habe, aber ohne echte Sehnsucht: ,(...) aber wer leistet sich
heute noch ein starkes personliches Gefiihl, eine wirkliche Sehnsucht, wer macht
sich die Miihe und wer verschwendet seine Kraft darauf, eine Sehnsucht in sich
auszutragen, zu verarbeiten und ihre Friichte tragen zu lassen?“ (WE 390) Er selbst
hat sich eine solche Sehnsucht lange nicht erlaubt, ,jedes Begehren ganz bewusst
in sich niedergekniippelt” (WE 456) und sich ,aus Selbstschutz“ verboten, seiner
inneren Sehnsucht nachzugeben. So tiberrascht die spéte Liebe Bonhoeffer selbst
wohl am meisten: ,Was ich nicht mehr fiir moglich hielt, ist geschehen, ja es ist
mir zugefallen. Ich darf noch einmal lieben und geliebt werden und ich darf zum
erstem mal in solcher Liebe froh sein und auf Erfiillung hoffen. Maria, dafiir dan-
ke ich Dir.“ (BBr 191)

Dass eine Neunzehnjdhrige ihre Liebe ,sehnstichtig einfach in den Himmel
hinein“ (BBr 117) erlebt, mag nicht weiter tiberraschen; dass sie eine solche Sehn-
sucht auch in dem doppelt so alten Intellektuellen weckt, wohl schon eher. Aber
Bonhoeffer erinnert uns auch als Theologe daran, dass das Christliche eben nicht
in der ,Temperierung der Leidenschaften“ (WE 441) besteht, sondern im authen-
tischen und verantwortlichen Umgang damit. Denn Liebe und Leidenschaft glei-
chen ,nicht Gold oder Perlen; sondern viel eher Dynamit oder Radium*, sodass

8 Maria von Wedemeyer (1924-1977) begegnet uns nach dem Krieg als erfolgreiche und emanzipierte
Frau - weit tiber das hinaus, was in den 1950er- und 1960er-Jahren tiblich ist: Sie studiert Mathema-
tik, geht nach Harvard und arbeitet schliefdlich hochst erfolgreich an leitender Stelle in der Compu-
terbranche. Kirchlich engagiert sie sich in der ,,Industrial Mission“ der Episcopal Church.

385



Reflexion

man damit ,,sehr vorsichtig umgehen muf, wenn man kein Unheil anrichten will“
(BBr 151). So wird fiir beide die Sehnsucht zu einer Quelle der Lebenskraft: Fiir Bon-
hoeffer bestatigt sie nach seiner eher idealistischen Phase® die Riickkehr ,,zuriick
zur Welt“19,  zur ,vollen Diesseitigkeit‘ des Lebens und Glaubens“!}; v. Wedemeyer
wiederum findet darin nach dem Tod von Vater und Bruder aufs neue menschliche
Néhe und Zukunftshoffnung. So sieht Bonhoeffer fiir beide in ihrer Verlobung ein
,Zeichen der Gnade und Giite Gottes, die uns zum Glauben ruft“ (BBr 38).

Gott mitten in der Welt erfahren

Dietrich Bonhoeffers Spiritualitdt ist, wie auch seine Theologie, christozentrisch
gepragt, d.h. radikal inkarnatorisch. Seine Frommigkeit fithrt ihn nicht aus der
Welt hinaus, sondern in die Welt hinein: , Heute und hier“ muss Christusnachfol-
ge , konkret“ gelebt werden.!? Dass diese innerweltliche Konzentration im Geting-
nis noch einmal zugespitzt wird, mutet auf den ersten Blick paradox an, ja sogar als
»Absurditat“!®; man wiirde ja eher erwarten, dass man im Angesicht des Todes die
Welt hinter sich lasst und sich ganz auf das Jenseitige einstellt. Bei Bonhoeffer ist es
aber gerade umgekehrt.

Ein konsequentes Ja zum weltlichen Leben

In seinen Gefdangnisbriefen entwickelt Bonhoeffer die - oft missverstandene - Idee
eines ,religionslosen Christentums“!*. Das meint nicht einen gottlosen, sondern
vielmehr einen ,alttestamentlichen“!> Glauben in konsequenter Diesseitigkeit —
,nicht die banale Diesseitigkeit“, sondern ,die tiefe Diesseitigkeit, (...) in der die
Erkenntnis des Todes und der Auferstehung immer gegenwartig ist“ (WE 541).
Bonhoeffer widersetzt sich damit der platonischen Trennung von Geistigem und
Leiblichem, sie ist im tiefsten ,unbiblisch“ (WE 511). Diese anspruchsvolle theo-
logische Konzentration ist keine Kopfgeburt am Schreibtisch des Theologen, sie
entspringt vielmehr Bonhoeffers existentieller geistlicher Erfahrung im Gefangnis:
Gott nimmt den ganzen Menschen, mit Leib und Seele, mit allem was er tut und
erleidet ,fiir sich und fiir das Reich Gottes in Anspruch® (WE 504) - das bedeutet
letztlich eine Wende zu einem radikal personlichen Glauben.

9 Diese Phase fdllt in die zweite Halfte der 1930er-Jahre; fiir sie steht das Buch Nachfolge (DBW 4). Die
»Riickkehr zur Welt“ zeigt sich in den Manuskripten zur Ethik (E) und noch deutlicher in den Briefen
aus der Haft (WE).

10 E. Bethge, Nachwort, in: BBr 299-301, hier: 302 [s. Anm. 3].

11 L. Mager, Lebens- und Glaubenserfahrung, 192 [s. Anm. 4].

12 Vgl. E87 u.6. Die Wendungen ,heute und hier“ und ,konkret“ sind zentrale Termini fiir die spite
Theologie Bonhoeffers.

13 R. Schindler, , Als sdfSe man auf einer Biihne“. Zum Briefwechsel zwischen Dietrich Bonhoeffer und Ma-
ria von Wedemeyer 1943-19435, in: Orientierung 57 (1993), 99-103, hier: 158.

14 Vgl. WE 401-408.

15 Vgl. WE 226; 408 u.6.

386



Brautbriefe Bonhoeffers

»Spater erfuhr ich und erfahre es bis zur Stunde, dafl man erst in der vollen Dies-
seitigkeit des Lebens glauben lernt. Wenn man vollig darauf verzichtet hat, aus
sich selbst etwas zu machen (...), dann wirft man sich Gott ganz in die Arme, dann
nimmt man nicht mehr die eigenen Leiden, sondern das Leiden Gottes in der Welt
ernst, dann wacht man mit Christus in Gethsemane, und ich denke, das ist Glau-
be, das ist petdvoia; und so wird man ein Mensch, ein Christ.“ (WE 542) Die konse-
quente Diesseitigkeit - ,,und dies nenne ich Diesseitigkeit, ndmlich in der Fiille der
Aufgaben, Fragen, Erfolge und Misserfolge, Erfahrungen und Ratlosigkeiten leben“
(WE 542) - umfasst die ganze menschliche Existenz, auch die ,kleine“ intime Le-
benswelt.

So sieht Bonhoeffer seine kiinftige Ehe als ,,Ja zu Gottes Erde“ (BBr 38). ,Bei Je-
remia heif3t es in der gréfiten Not seines Volkes ,noch soll man Hauser und Acker
kaufen in diesem Lande‘ als Zeichen des Vertrauens auf die Zukunft. Dazu gehort
Glaube (...); ich meine nicht den Glauben, der aus der Welt flieht, sondern der in
der Welt aushilt und die Erde trotz aller Not, die sie uns bringt, liebt und ihr treu
bleibt.“ (BBr 38) In einem Brief an seine Mutter wird das noch deutlicher: ,,Auch
ich will mit Maria diesen Weg gehen, ganz bereit fiir das Letzte, fiir die Ewigkeit,
und doch ganz gegenwadrtig fiir die Aufgaben, fiir die Schonheiten und fiir die Note
dieser Erde.“ (WE 380) Die Spannung zwischen diesseitigem und jenseitigem Le-
ben - oder, wie Bonhoeffer es theologisch fasst: zwischen ,,vorletzter und , letzter“
Wirklichkeit! - bezeichnet er als ,,Polyphonie des Lebens“ (WE 440), eine Mehrdi-
mensionalitdt, die gottgewollt und unverzichtbar ist und deshalb aufrecht erhalten
werden muss. Denn so, wie es die Gefahr der erotischen Liebe ist, dass darin die Di-
mension des ,Letzten“ tibersehen wird, so ist es die Gefahr einer angeblich ,,christ-
lichen“ Weltflucht, dass sie die Dimension des , Vorletzten“ iiberspringt.

Bonhoeffer bringt diese Dynamik in einem musikalischen Vergleich zum Aus-
druck: Die Gottesliebe ist gewissermaflen der ,,cantus firmus, zu dem die anderen
Stimmen des Lebens als Kontrapunkt erklingen; eines dieser kontrapunktischen
Themen, die ihre volle Selbstdndigkeit haben, aber doch auf den cantus firmus
bezogen sind, ist die irdische Liebe (...) Wo der cantus firmus klar und deutlich ist,
kann sich der Kontrapunkt so gewaltig entfalten wie nur moglich.“ (WE 440 £.) Bei-
de Wirklichkeiten sind also ,,ungetrennt und doch geschieden“ - Bonhoeffer spielt
hier bewusst auf das Chalcedonense an - und so wie man im Christologischen
die menschliche Natur Christi nicht in seine Gottheit auflosen kann, ohne das
Wesentliche zu verlieren, so behdlt im christlichen Leben auch die Welt ihr Recht.
Das gilt nicht zuletzt fiir die Erotik: ,Ich glaube, wir sollen Gott in unserem Leben
und in dem, was er uns an Gutem gibt, so lieben und solches Vertrauen zu ihm fas-
sen, dafd wir, wenn die Zeit kommt und da ist - aber wirklich erst dann! - auch mit

16 Zu Bonhoeffers Dialektik von , Letztem“ u. ,Vorletztem“ vgl. G. Priiller-Jagenteufel, Befreit zur Verant-
wortung. Siinde und Verséhnung in der Ethik Dietrich Bonhoeffers (EThD 7), Miinster 2004, 282-304.

387



Reflexion

Liebe, Vertrauen und Freude zu ihm gehen. Aber - um es deutlich zu sagen, dafi ein
Mensch in den Armen seiner Frau sich nach dem Jenseits sehnen soll, das ist milde
gesagt eine Geschmacklosigkeit und jedenfalls nicht Gottes Wille.“ (WE 244)

Man soll somit nicht ,frommer sein als Gott“ und sich das irdische Gliick
ydurch eine wildgewordene religiose Phantasie (...) wurmstichig werden lassen.“
Das weltliche Leben behilt seinen Eigenwert und so darf auch die Erotik nicht
vorschnell spiritualisiert werden. Das ist auch gar nicht nétig, denn ,,Gott wird
es dem, der ihn in seinem irdischen Gliick findet und ihm dankt, schon nicht an
Stunden fehlen lassen, in denen er daran erinnert wird, daf alles Irdische nur etwas
Vorladufiges ist und daf es gut ist, sein Herz an die Ewigkeit zu gewthnen* (ebd.).

Es ist also nicht nur die Gefangenschaft, sondern auch die Liebe zu seiner Braut,
die Bonhoeffer dazu fithrt, den ganzen Ernst dieser Welt zu sehen und an ihr fest-
zuhalten.!” Bildlich auf den Punkt gebracht: ,Ich fiirchte, da} die Christen, die nur
mit einem Bein auf der Erde zu stehen wagen, auch nur mit einem Bein im Himmel
stehen.“ (BBr 38)

Vertrauen in ,,Gottes Hand und Fithrung“

Wie ein roter Faden zieht sich durch Bonhoeffers Briefe das Vertrauen in ,,Gottes
Hand und Fihrung“ (WE 576); und die Begegnung mit v. Wedemeyer deutet Bon-
hoeffer ganz auf dieser Linie. Sie erweist sich als unschétzbare Stiitze, die ihm von
Gott her zukommt: ,,Du kannst es garnicht ermessen, was es fiir mich in meiner
jetzigen Lage bedeutet, Dich zu haben. Es ist mir gewif3, daf3 hier eine besondere
Fihrung Gottes tiber mir waltet.“ (BBr 38) Das ist nicht nur eine einmalige roman-
tisch-fromme Stimmung, diese Aussage findet sich durchgehend und bis zum En-
de. Im April 1944 etwa: ,Ich glaube, dal mir nichts Sinnloses widerfahrt und dafl
es fiir uns alle gut so ist, wenn es auch unseren Wiinschen zuwiderlduft. Ich sehe
in meinem gegenwirtigen Dasein eine Aufgabe und hotfe nur, dafi ich sie erfiille.
Von dem grofien Ziel her gesehen sind alle Entbehrungen und versagten Wiinsche
geringfiigig.“ (WE 421)

Das ,grofie Ziel“ ist eines, das weit iber das Politische hinausgeht: Hier geht es
um das , Letzte“, wie die Anspielung an Rom 8,18 deutlich macht, hier geht es um
den Willen und die Pline Gottes. Dieser ist aber kein Willkiirgott, sondern will das
Beste fiir die Menschen: ,,Meine geliebte Maria, lass uns nie an dem irre werden,
was uns widerfdhrt; es kommt alles aus guten, guten Handen.“ (BBr 202). Das be-
deutet zwar nicht, dass die Last immer leicht wire, aber sie ist von Vertrauen getra-
gen: ,Wie macht Gott unser Pline immer wieder zunichte, aber doch nur um seine
besseren Pldne mit uns durchzusetzen.“ (BBr 170) Theologisch basiert dieses Ver-
trauen auf einem Grundsatz, der Bonhoeffer stets neu Trost gibt, auch wenn alles

17 Vgl. P. Zimmerling, Gottesliebe und irdische Liebe. Religiositit und Erotik bei Dietrich Bonhoeffer, in: R.
Mayer / Ders. (Hrsg.): Dietrich Bonhoeffer aktuell. Biographie - Theologie - Spiritualitit. Gieen 2001,
245-257, hier: 251.

388



Brautbriefe Bonhoeffers

hoftnungslos scheint. So schreibt er im August 1944, nach dem misslungenen
Attentat auf Hitler und im Wissen um die darauf folgende Verhaftungs- und
Hinrichtungswelle: ,Im tibrigen sitzt nach wie vor Gott im Regiment.“ (WE 563)

Wie kann nun Bonhoeffer, der das Konzept des deus ex machina einer tra-
ditionellen Vertrostungspastoral scharf zuriickweist und betont, man miisse
diesseitig leben etsi deus non daretur,'® zugleich so ungebrochen auf Gottes
,Providenz“ (BBr 38) und die ,,gottliche Lenkung der Geschichte“ (E 247) ver-
trauen? Verstandlich ist das wohl nur, wenn man Bonhoeffers Dialektik von
yVorletztem“ und , Letztem“ radikal durchhilt. Beide fallen nicht zusammen,
bleiben aber unldsbar aufeinander bezogen. So ist es die Herausforderung des
Glaubens, sich auf Gottes Wege leiten zu lassen: , Nicht alle Wege der Menschen
sind Gottes Fiihrung (...) Aber wenn Gott unsere Wege leitet, dann fiithren sie zu
ihm (...) Gott leitet durch Gliick und Ungliick - immer nur zu Gott.“! In diesem
Vertrauen verstummt auch die Frage nach dem Warum: ,Es ist schwer begreif-
lich, daf} das so sein muf3, und es stellt unsere Zukunft in eine Ungewif8heit, die
nur durch unsere Liebe zueinander, durch unsere Treue und Geduld, und durch
unsere Unterwerfung unter Gottes Willen und Fithrung iiberwunden werden
kann, - statt Unterwerfung hétte ich besser ,Vertrauen‘ sagen sollen, aber es ist
wohl kein Zufall, dafd mir das andere Wort zuerst in die Feder kam, und es bleibt
jaimmer ein neuer schwerer Weg von der Unterwerfung zum Vertrauen.“ (BBr
169)

Der Gott, dem sich Bonhoeffer vertrauend unterwirft, ist nicht ein allmach-
tiger Weltenlenker - das wire der falsche Gott, der deus ex machina -, sondern
der Gott, der sich in Christus offenbart, der am Kreuz aus der Welt , hinausge-
worfen“ wird, aber gerade dadurch ,,erh6ht ist und ,im Regiment sitzt“. Die
Fihrung dieses Gottes wird allein im Glauben offenbar, d.h. im lebendigen Got-
tesverhdltnis. Sich diesem Gott zu iiberlassen bedeutet nun nicht, dass ,im Vor-
letzten“ alles glatt geht, aber man darf vertrauen, dass der Weg, wie auch immer
er aussieht, ,im Letzten“ zu Gott fiihrt.

Der Durchbruch vom Leiden zur Dankbarkeit

Aber der Glaube prégt seinerseits wiederum das Leben im Vorletzten: Im August
1944, also im Bewusstsein unmittelbarer Todesgefahr, schreibt Bonhoeffer: ,Du
darfst nie daran zweifeln, dass ich dankbar und froh den Weg gehe, den ich ge-
fihrt werde.“ (WE 576) Dankbar und froh mitten in Leid und Tod? Mdoglich ist
ihm dies wohl nur, weil er darin ebenso Gottes Ndhe erfihrt, wie im Gliick.

18 Vgl. WE 529-535.
19 Meditationen zu den Herrenhuter Losungen fiir Pfingsten 1944 (DBW 16,651-654), hier: 651.

389



Reflexion

»Nur der leidende Gott kann helfen*

»Die Religiositdt des Menschen weist ihn in seiner Not an die Macht Gottes in
der Welt, Gott ist der deus ex machina. Die Bibel weist den Menschen an die Ohn-
macht und das Leiden Gottes; nur der leidende Gott kann helfen.“ (WE 534) Der
Gott, von dem man ein wundersam-rettendes Eingreifen in die Geschichte erwar-
tet, ist also nicht der Gott der Bibel, sondern eine menschliche Projektion: der
Gott der ,Religion“. Dagegen ldsst sich Bonhoeffer durch die Bibel auf die Ohn-
macht Gottes verweisen und er erfahrt darin Bestarkung: Der leidende Gott, der
in Christus Kreuz und Tod auf sich genommen hat, erweist sich als Helfer. Auch
wenn sich das nicht ,,objektiv“ beweisen ldsst, so kann man es doch selbst erfah-
ren, so wie Bonhoeffer, dem das nicht am Schreibtisch, sondern im Gefangnis
aufgeht. Kraftvoll ausgedriickt findet sich dieser Gedanke in der dritten Strophe
des Gedichts Stationen auf dem Wege zur Freiheit (WE 570-572): Nach ,, Zucht*
(d.h. Selbstdisziplin) und verantwortlicher , Tat“ ist der weitere Weg zur Freiheit
das ,,Leiden*:

»Wunderbare Verwandlung. Die starken, tdtigen Hinde

sind dir gebunden. Ohnmadchtig, einsam siehst du das Ende

deiner Tat. Doch atmest du auf und legst das Rechte

still und getrost in starkere Hand und gibst dich zufrieden.

Nur einen Augenblick beriihrtest du selig die Freiheit,

dann tbergabst du sie Gott, damit er sie herrlich vollende.“ (WE 571)

Wieder zeigt sich, dass es nicht darum geht, aus der Welt in ein besseres Jenseits
zu fliehen. Vielmehr wird mitten in der Welt, in der man zu verantwortlichem
Handeln berufen ist, die Aktivitit des Menschen transzendiert - in das Passive,

in die Passion hinein.?® , Nicht der religiose Akt macht den Christen, sondern das
Teilnehmen am Leiden Gottes im weltlichen Leben.“ (WE 535) Weil Gott selber
in und an der Welt leidet, deshalb fithrt Christusnachfolge vom Tun zum Leiden.
Und da, wo das Werk aufhort, wird umso mehr die Gnade, d.h. die liebende Nihe
Gottes erfahren, denn durch Gottes eigenes Leiden sind das Leid und die Gottver-
lassenheit des Menschen ,neu qualifiziert“?!. Sie haben ihren Ort bei Gott.

,Gott fiir das unendlich Viele danken*

Vor diesem Hintergrund ldsst sich verstehen, dass Bonhoeffer nach einem hal-
ben Jahr Haft an seine Verlobte schreiben kann: , Liebste Maria, wir wollen doch
bei allem tdglichen Hoffen und Bitten um ein baldiges Wiedersehen und Zusam-
mensein keinen Tag vergessen, Gott fiir das unendlich Viele zu danken, das er

20 Vgl. P. Zimmerling, Die Frommigkeit Bonhoeffers in den Gefingnisjahren. Herausforderung an uns heu-
te, in: R. Mayer/Ders.: Dietrich Bonhoeffer aktuell, 221-244, hier: 240 [s. Anm. 17].
21 C. Tietz, Dietrich Bonhoeffer. Theologe im Widerstand. Minchen 2013, 113.

390



Brautbriefe Bonhoeffers

gegeben hat und noch tiglich gibt.“ (BBr 64) Das Thema der Dankbarkeit ist nicht
nur einer Phase der Hafterleichterung und neuen Hoffnung geschuldet, es pragt
vielmehr durch die gesamte Gefangenschaft Bonhoeffers Blick. Zu Weihnachten
1943 driickt er seine ,,ungeheuchelte Dankbarkeit (BBr 109) aus und im Mirz
1944 meint er: ,Ich jedenfalls habe keinen Grund unzufrieden zu sein mit dem,
was Gott mir in diesem harten Jahr gelassen und geschenkt hat.“ (BBr 151) Und
selbst im (geschmuggelten) Weihnachtsbrief des Jahres 1944 (BBr 208-210), der
den bekannten Text Von guten Mdchten wunderbar geborgen enthalt, schreibt Bon-
hoeffer im Wissen, dass auch er hochstwahrscheinlich hingerichtet werden wird:
»Du darfst also nicht denken, ich sei ungliicklich. Was heif3t denn gliicklich und
ungliicklich? Es hdngt ja so wenig von den Umstidnden ab, sondern eigentlich nur
von dem, was im Menschen vorgeht. Ich bin jeden Tag froh, dass ich Dich, Euch
habe und das macht mich gliicklich und froh.“ (BBr 208)

Das Gebet als geistlicher Anker

Bonhoeffers Gefangniszeit spiegelt deutlich den ,Zweitakt von Kontemplation
und Aktion“??> wider, der dem inkarnatorischen Ansatz seiner Christozentrik ent-
springt und der seine gesamte Spiritualitdt pragt. Gott und Welt sind weder Ge-
gensdtze noch laufen sie nebeneinander her, sondern sie bilden eine Einheit - un-
vermischt und ungetrennt. Es gibt also nicht zwei Wirklichkeiten - eine diesseitige
und eine jenseitige bzw. eine weltliche und eine spirituelle -, sondern ,,nur eine
Wirklichkeit, und das ist die in Christus offenbargewordene Gotteswirklichkeit in
der Weltwirklichkeit.“ (E 43). Bonhoeffer findet Gott damit nicht (blof3) im Aufier-
gewohnlichen, sondern im Alltiglichen, und deshalb ist die geistliche Ubung im
Alltag zentral. Fiir Bonhoeffer wie auch fiir v. Wedemeyer sind Gebet, Bibellesung,
Betrachtung der Herrenhuter Losungen und besonders die Fiirbitte selbstverstind-
lich; und das ist es auch, was sie miteinander verbindet. So schreibt sie an ihn:
»Wenn ich morgens um 6 aufwache, ist mein erster Griff in die Nachttischschub-
lade nach Deinem Bild (...) Ob Du wohl morgens als Erstes auch Deine Losungen
liest? (...) Es ist doch etwas ganz Wunderbares, dal man so viele liebe Menschen
weif3, die ihren Tag nun unter das gleiche Wort stellen und deren Gedanken ge-
meinsam in einer Richtung gehen.“ (BBr 49)

Das Gebet erweist sich als der Raum, wo die Uberwindung des Leidens gelingt
oder besser: geschenkt wird. Schon in frithen Notizen vom Mai 1943, wo Bonhoef-
fer die Trennung beklagt - ,,von Menschen, von der Arbeit, von der Vergangen-
heit, von der Zukunft, von der Ehre, von Gott“ (WE 61) - findet sich am Ende der
Gedanke: ,Uberwindung im Gebet“ (WE 64). Im Gedicht Vergangenheit vom Juni
1944 (BBr 192-195/WE 468-471) liest sich das so:

22 P. Zimmerling, Frommigkeit Bonhoeffers in den Gefingnisjahren, 241 [s. Anm. 20].

391



Reflexion

»Ich strecke die Hinde aus

und bete - -

und erfahre das Neue:

Vergangenes kehrt dir zurtick

als deines Lebens lebendigstes Stiick

durch Dank und durch Reue.

Fay’ im Vergangenen Gottes Vergebung und Giite

bete, dafy Gott dich heute und morgen behiite.“ (BBr 194/WE 471)

Und im August 1944 schreibt Bonhoeffer an Bethge: ,Bitte mach Dir nie Sorgen
und Gedanken um mich; aber vergif§ die Furbitte nicht“ (WE 576). Im Gebet, im
eigenen wie in der Fiirbitte, werden die polaren Strdnge von Bonhoeffers Spiri-
tualitdt - das verantwortliche Handeln in der Welt und das Vertrauen auf Gottes
Fihrung, also Widerstand und Ergebung - zur Einheit zusammengefiihrt. Die gott-
liche Dimension ist es, die dem Leben Halt und Richtung gibt, aber nicht ohne es
ganz dem Irdischen zu tiberantworten - nicht um sich darin zu verlieren, sondern
um eben darin Gott zu finden; den Gott, der sich in Christus ganz mit dieser Welt
verbunden hat. Das Leben anzunehmen, zu bejahen - sei es mit Dank, sei es mit
Klage oder Reue - und es verantwortlich zu durchleben und zu durchleiden, das ist
fir Bonhoeffer , die angemessene Weise, um Gott zu ehren“?2.

Dass so das Leben ,,im Vorletzten“ ganz oder heil werden konnte, ist eine Illus-
ion. Aber darauf kommt es gar nicht an, denn das Leben in Christus ist gerade im
Fragment von Gott angenommen und wird allein durch Gottes Tun - sola gratia -
vollendet. Darauf vertraut Bonhoeffer in seinem kirchlichen und politischen Ein-
satz wie auch an seinem ganz privaten Leben - ein Glaube, der auch heute noch
Vorbildcharakter haben kann: ,,Unsere geistige Existenz (...) bleibt (...) ein Torso. Es
kommt wohl nur darauf an, ob man dem Fragment unseres Lebens noch ansieht,
aus welchem Material es besteht.“ (WE 336)

23 Ebd., 222 [s. Anm. 20].

392



