
1	 Der Satz entstammt einem Brief an E. Bethge vom 19.3.1944 (WE 359). Im Folgenden wird B. nach 
der Werkausgabe zitiert: E. Bethge u.a. (Hrsg.), D. Bonhoeffer Werke. 17 Bde. München–Gütersloh 
1986–1999 (abk. DBW). Mit eigenen Sigeln: E = Ethik (DBW 6). Gütersloh 1992; WE = Widerstand und 
Ergebung (DBW 8). Gütersloh 1998.

2	 So z.B. E. Metaxas, Bonhoeffer. Pastor, Agent, Märtyrer und Prophet. Holzgerlingen 2011, der B. als 
streng konservativen Evangelikalen darstellt; oder C. Marsh, Dietrich Bonhoeffer. Der verklärte Fremde. 
Eine Biographie. Gütersloh 2015, der B. am entgegengesetzten Ende des politischen Spektrums ansie-
delt. Beide Biographien sind nicht nur fehlerhaft in der historischen Faktenlage, sondern versuchen 
Bonhoeffer für aktuelle politische Debatten im US-amerikanischen Raum zu vereinnahmen, die so in 
Bonhoeffers Kontext nicht existierten.

3	 Die Brautbriefe sind nicht in die DBW aufgenommen: R.-A. v. Bismarck / U. Kabitz (Hrsg.), Brautbriefe 
Zelle 92. Dietrich Bonhoeffer – Maria von Wedemeyer 1943–1945. München 1999 (abk. BBr).

Die Brautbriefe Dietrich Bonhoeffers
Zeugnis einer Spiritualität in Liebe und Abschied

„Es gibt erfülltes Leben trotz vieler unerfüllter Wünsche“. Dieses Zitat Dietrich 
Bonhoeffers1 ist wohlbekannt, es ziert Kalender und Spruchkarten; und obwohl 
es eine allgemeine, fast banale Lebensweisheit auszudrücken scheint, lohnt sich 
ein tieferer Blick allemal – ein Blick in den konkreten Kontext, ein Blick auf den 
Autor. So lässt sich jenseits der Spruchkartenweisheit ein Mensch entdecken, der 
an der Radikalität seines Schicksals in Tiefen christlicher Spiritualität vordringt, 
die sich auszuloten lohnt. Der Anlass für diese Erkundung ist das Gedenken an 
Bonhoeffer, der vor 70 Jahren, am 9. April 1945, im KZ Flossenbürg ermordet 
wurde. Angesichts der eher fragwürdigen Darstellungen in neueren US-amerika-
nischen Biographien2 soll Bonhoeffer möglichst unverstellt ins Bild rücken: in 
seinen Hoffnungen und Sehnsüchten, seinen Ängsten und Leiden. Dazu konzen-
triert sich dieser Beitrag auf seine letzte Lebensphase, wie sie sich in seinen Brie-
fen aus dem Gefängnis widerspiegelt, und zwar mit besonderem Augenmerk auf 
die weniger bekannte Korrespondenz mit seiner Verlobten Maria von Wedemeyer. 
In diesen Brautbriefen3 zeigt sich noch klarer als in der bekannteren Sammlung 

Gunter Prüller-Jagenteufel | Wien

geb. 1964, verheiratet, Ao. Professor für Theo
logische Ethik an der Universität Wien

gunter.prueller-jagenteufel@univie.ac.at

Reflexion

382



4	 Vgl. I. Mager, Dietrich Bonhoeffers Lebens- und Glaubenserfahrung „in der vollen Diesseitigkeit“. Ein 
ergänzender Beitrag zur Wechselwirkung von Biographie und Theologie, in: Kirchliche Zeitgeschichte 12 
(1999), 189-198. Vgl. dazu auch: R. Wind, Wer leistet sich heute noch eine wirkliche Sehnsucht? Maria 
von Wedemeyer und Dietrich Bonhoeffer. Gütersloh 2006, v.a. 33-44.

5	 Vgl. BBr 190 [s. Anm. 3]. Dazu: I. Mager, Lebens- und Glaubenserfahrung, 190f. [s. Anm. 4].
6	 Vgl. R.-A. v. Bismarck. Notizen, in: BBr, 217-298, hier: 275 [s. Anm. 3].

Widerstand und Ergebung die menschlich-verletzliche Seite Bonhoeffers. Er ent-
spricht nicht dem Typen des einsamen Helden, zu dem er mitunter stilisiert wird – 
als ob das ein christliches Ideal wäre! –, sondern er geht durch Höhen und Tiefen; 
und gerade an der Intensität seines emotionalen wie spirituellen Weges zeigt sich 
das entscheidend Christliche: „Der Mensch soll und darf Mensch sein. Alles Über-
menschentum, alles Bemühen über den Menschen in sich hinauszuwachsen, alles 
Heroentum, alles halbgöttliche Wesen fällt hier vom Menschen ab; denn es ist 
unwahr. Der wirkliche Mensch ist weder ein Gegenstand der Verachtung noch der 
Vergötterung, sondern ein Gegenstand der Liebe Gottes.“ (E 81)

Wie lebt nun dieser „wirkliche Mensch“ angesichts realer Todesgefahr und 
ungelebten Lebens? Bonhoeffer war 37 Jahre alt, als er verhaftet wurde, und nur 
wenige Monate mit der nur halb so alten v. Wedemeyer verlobt. Die Sehnsucht 
nach einem gemeinsamen Leben erfüllte sich nicht und die Verlobungszeit war 
schier unmenschlich eingeschränkt: Briefe, die durch die Zensur mussten, und 
gerade einmal 18 persönliche Gespräche – nie zu zweit, immer unter den Augen 
und Ohren der Bewacher. Und doch hat diese Liebe Bonhoeffers Leben noch eine 
letzte Wendung gegeben, so dass er ein authentischer Zeuge dafür sein kann, was 
Gottesbeziehung und was menschliche Liebe in Umständen bedeuten, die radikal 
begrenzt und vom abgrundtief Bösen bedrängt sind.4

Zum biographischen Hintergrund

Zur Zeit der Verlobung ist Bonhoeffer kein unbeschriebenes Blatt. Er unterhielt 
in seiner Studien- und Dozentenzeit eine jahrelange tiefe Freundschaft mit der 
Theologin Elisabeth Zinn, die sich jedoch nie zur partnerschaftlichen Liebe ent-
wickelte; danach, während seiner Tätigkeit im Kirchenkampf und in der illegalen 
Predigerausbildung, lebte er bewusst zölibatär.5 Im Juni 1942 begegnet er dann 
auf dem Gut von Ruth v. Kleist-Retzow deren Enkelin Maria von Wedemeyer, die 
er fünf Jahre zuvor konfirmiert hat. In der folgenden Zeit bahnt sich langsam eine 
tiefere Beziehung zwischen beiden an, wohlwollend gefördert von Marias Groß-
mutter, kritisch betrachtet von ihrer Mutter. Sie hält Maria für zu jung und den 
Altersunterschied für zu groß und fordert daher Bonhoeffer auf, vorerst Distanz zu 
halten: ein Jahr Wartezeit verbunden mit einer „Kontaktsperre“.6 Doch nach ca. 
einem halben Jahr entscheidet sich v. Wedemeyer, Bonhoeffer ihr Ja-Wort zu ge-
ben, und teilt ihm dies im Jänner 1943 brieflich mit. Die vereinbarte Kontaktsper-
re wird dennoch bis zu Bonhoeffers Verhaftung am 5. April aufrecht erhalten. Von 

383

Brautbriefe Bonhoeffers



7	 Vgl. F. Schlingensiepen, Dietrich Bonhoeffer. 1906–1945. Eine Biographie. München 32006, 318–380.

da an stehen beide in andauerndem Kontakt, bis Bonhoeffer am 8. Oktober 1944 
in das Gefängnis des RSHA überstellt wird. Damit ist dann jede weitere Kommuni-
kation – bis auf einige wenige geschmuggelte Briefe – unterbunden.7

Leiden an der Haft und an der Trennung
In der Haft leidet Bonhoeffer – nicht nur am „großen“ Unrecht von Nationalso
zialismus und Krieg, sondern auch am „kleinen“. Die ersten Monate der Haft zei
gen einen geschockten Menschen, der im Auf und Ab zwischen Zuversicht und 
Verzweiflung sich selbst nicht mehr versteht. Dass der Christ kein Übermensch 
sein muss, wird hier auch biographisch deutlich. Im Mai 1943, im zweiten Monat 
der Haft, spiegelt sich das in stichwortartigen Notizen, in denen Bonhoeffer seine 
persönliche Geschichte anspricht: „Erlebnis der Trennung – Brautleute. vor Gott“ 
(WE 62), oder: „Trennung – vom Vergangenen und Zukünftigen“ (WE 63). Die 
Trennung von Familie und Freunden macht ihm schwer zu schaffen, doch der 
eben erst Verlobte hält die Hoffnung auf ein künftiges Eheleben aufrecht – nicht 
aus Eigensucht oder weil hier ein „Großer“, in der Haft gebrochen, zum „Kleinen“ 
retardiert, sondern weil Liebe und Ehe eben nicht geringzuschätzen sind. So lei-
det Bonhoeffer daran, dass sich diese Liebe nicht so entwickeln kann, wie sie ei
gentlich sollte. Zu Weihnachten 1943 schreibt er an seine Braut: „Es wird uns die 
Unbegreiflichkeit dieser Schickung zu schaffen machen, wir werden von der Frage 
bedrängt werden, warum zu aller Dunkelheit, die sowieso schon auf den Men-
schen liegt, uns noch die bittere Qual dieser Trennung, die wir nicht zu verstehen 
vermögen, aufgelegt ist.“ (BBr 95)

Dennoch weiß sich Bonhoeffer in Gott geborgen, denn „was Menschen uns 
auch zufügen, sie müssen in allem doch nur dem Gott dienen, der sich im Verbor
genen in aller Liebe offenbart und die Welt und unser Leben regiert“ (ebd.). Das 
soll aber nicht als billige Tröstung missverstanden werden, denn das Leid ist nicht 
nebensächlich: „Es ist nicht die stoische Unberührtheit von allen äußeren Ge-
schehnissen, die hier gemeint ist, sondern ein wirkliches Erleiden und ein wirk
liches Sich-freuen, weil wir wissen, daß Christus dabei ist.“ (ebd.) Dass jedoch 
dieses Wissen das Leiden nicht aufhebt, zeigt z.B. das Gedicht Vergangenheit vom 
Juni 1944 (BBr 192–195/WE 468–471). Hier schreit Bonhoeffer förmlich gegen sein 
Schicksal an: „Mein Leben will ich, mein eigenes Leben fordr' ich zurück“ (BBr 
193/WE 470).

Durch Krisen gereift
Trotz aller Beschränkungen und Leiden: Bonhoeffer lebt in der Zeit seiner Haft aus 
der Liebe zu v. Wedemeyer und lebt auf eine künftige Ehe hin. Als sie nach einem 
Jahr Haftbeziehung in eine Krise gerät und das Gefühl hat, nicht mehr weiter zu 

Reflexion

384



8	 Maria von Wedemeyer (1924–1977) begegnet uns nach dem Krieg als erfolgreiche und emanzipierte 
Frau – weit über das hinaus, was in den 1950er- und 1960er-Jahren üblich ist: Sie studiert Mathema-
tik, geht nach Harvard und arbeitet schließlich höchst erfolgreich an leitender Stelle in der Compu-
terbranche. Kirchlich engagiert sie sich in der „Industrial Mission“ der Episcopal Church.

können, kämpft Bonhoeffer – wiederum brieflich – um ihre Liebe (BBr 196–199): 
„Du glaubtest am Pfingstmontag, ‚nicht mehr weiter zu können‘. Ja, sag mir, 
kannst Du denn ohne mich weiter? und wenn Du meinst es zu können, kannst Du 
es immer noch, wenn Du weißt, daß ich ohne Dich nicht weiter kann?“ (BBr 197)

Bonhoeffer übt hier sichtlich Druck aus und mutet damit der 20-Jährigen eini
ges zu. Die Schwäche, die sich darin zeigt, darf aber wohl nicht als moralische 
Schwäche eines Mannes gewertet werden, der eine deutlich jüngere Frau domi-
nieren will, sondern als die ehrliche Schwäche dessen, der weiß, dass er ohne die 
Partnerin tatsächlich nicht weiter kann. Offensichtlich hat v. Wedemeyer das 
auch so verstanden, denn als nach dem Scheitern des Attentats vom 20. Juli 1944 
die Lage deutlich ernster wird, steht sie fest zu ihrer Verlobung und festigt ihre 
Beziehung zur Familie Bonhoeffers und zu den Frauen der übrigen Widerstands-
kämpfer.8

Eine Spiritualität der Sehnsucht und des Begehrens
Nach fast einem Jahrzehnt bewusst zölibatären Lebens, um sich ganz den kirch
lichen Aufgaben widmen zu können, stellt die Liebesbeziehung zu v. Wedemeyer 
für Bonhoeffer eine bedeutende Wende dar. So bekennt er seinem Freund Eber-
hard Bethge rückblickend, dass er viele Jahre wohl mit Aufgaben, Zielen und 
Hoffnungen gelebt habe, aber ohne echte Sehnsucht: „(…) aber wer leistet sich 
heute noch ein starkes persönliches Gefühl, eine wirkliche Sehnsucht, wer macht 
sich die Mühe und wer verschwendet seine Kraft darauf, eine Sehnsucht in sich 
auszutragen, zu verarbeiten und ihre Früchte tragen zu lassen?“ (WE 390) Er selbst 
hat sich eine solche Sehnsucht lange nicht erlaubt, „jedes Begehren ganz bewusst 
in sich niedergeknüppelt“ (WE 456) und sich „aus Selbstschutz“ verboten, seiner 
inneren Sehnsucht nachzugeben. So überrascht die späte Liebe Bonhoeffer selbst 
wohl am meisten: „Was ich nicht mehr für möglich hielt, ist geschehen, ja es ist 
mir zugefallen. Ich darf noch einmal lieben und geliebt werden und ich darf zum 
erstem mal in solcher Liebe froh sein und auf Erfüllung hoffen. Maria, dafür dan-
ke ich Dir.“ (BBr 191)

Dass eine Neunzehnjährige ihre Liebe „sehnsüchtig einfach in den Himmel 
hinein“ (BBr 117) erlebt, mag nicht weiter überraschen; dass sie eine solche Sehn-
sucht auch in dem doppelt so alten Intellektuellen weckt, wohl schon eher. Aber 
Bonhoeffer erinnert uns auch als Theologe daran, dass das Christliche eben nicht 
in der „Temperierung der Leidenschaften“ (WE 441) besteht, sondern im authen-
tischen und verantwortlichen Umgang damit. Denn Liebe und Leidenschaft glei-
chen „nicht Gold oder Perlen; sondern viel eher Dynamit oder Radium“, sodass 

385

Brautbriefe Bonhoeffers



9	 Diese Phase fällt in die zweite Hälfte der 1930er-Jahre; für sie steht das Buch Nachfolge (DBW 4). Die 
„Rückkehr zur Welt“ zeigt sich in den Manuskripten zur Ethik (E) und noch deutlicher in den Briefen 
aus der Haft (WE).

10	 E. Bethge, Nachwort, in: BBr 299–301, hier: 302 [s. Anm. 3].
11	 I. Mager, Lebens- und Glaubenserfahrung, 192 [s. Anm. 4].
12	 Vgl. E 87 u.ö. Die Wendungen „heute und hier“ und „konkret“ sind zentrale Termini für die späte 

Theologie Bonhoeffers.
13	 R. Schindler, „Als säße man auf einer Bühne“. Zum Briefwechsel zwischen Dietrich Bonhoeffer und Ma-

ria von Wedemeyer 1943–1945, in: Orientierung 57 (1993), 99–103, hier: 158.
14	 Vgl. WE 401–408.
15	 Vgl. WE 226; 408 u.ö.

man damit „sehr vorsichtig umgehen muß, wenn man kein Unheil anrichten will“ 
(BBr 151). So wird für beide die Sehnsucht zu einer Quelle der Lebenskraft: Für Bon-
hoeffer bestätigt sie nach seiner eher idealistischen Phase9 die Rückkehr „zurück 
zur Welt“10, „zur ‚vollen Diesseitigkeit‘ des Lebens und Glaubens“11; v. Wedemeyer 
wiederum findet darin nach dem Tod von Vater und Bruder aufs neue menschliche 
Nähe und Zukunftshoffnung. So sieht Bonhoeffer für beide in ihrer Verlobung ein 
„Zeichen der Gnade und Güte Gottes, die uns zum Glauben ruft“ (BBr 38).

Gott mitten in der Welt erfahren

Dietrich Bonhoeffers Spiritualität ist, wie auch seine Theologie, christozentrisch 
geprägt, d.h. radikal inkarnatorisch. Seine Frömmigkeit führt ihn nicht aus der 
Welt hinaus, sondern in die Welt hinein: „Heute und hier“ muss Christusnachfol-
ge „konkret“ gelebt werden.12 Dass diese innerweltliche Konzentration im Gefäng-
nis noch einmal zugespitzt wird, mutet auf den ersten Blick paradox an, ja sogar als 
„Absurdität“13; man würde ja eher erwarten, dass man im Angesicht des Todes die 
Welt hinter sich lässt und sich ganz auf das Jenseitige einstellt. Bei Bonhoeffer ist es 
aber gerade umgekehrt.

Ein konsequentes Ja zum weltlichen Leben
In seinen Gefängnisbriefen entwickelt Bonhoeffer die – oft missverstandene – Idee 
eines „religionslosen Christentums“14. Das meint nicht einen gottlosen, sondern 
vielmehr einen „alttestamentlichen“15 Glauben in konsequenter Diesseitigkeit – 
„nicht die banale Diesseitigkeit“, sondern „die tiefe Diesseitigkeit, (…) in der die 
Erkenntnis des Todes und der Auferstehung immer gegenwärtig ist“ (WE 541). 
Bonhoeffer widersetzt sich damit der platonischen Trennung von Geistigem und 
Leiblichem, sie ist im tiefsten „unbiblisch“ (WE 511). Diese anspruchsvolle theo-
logische Konzentration ist keine Kopfgeburt am Schreibtisch des Theologen, sie 
entspringt vielmehr Bonhoeffers existentieller geistlicher Erfahrung im Gefängnis: 
Gott nimmt den ganzen Menschen, mit Leib und Seele, mit allem was er tut und 
erleidet „für sich und für das Reich Gottes in Anspruch“ (WE 504) – das bedeutet 
letztlich eine Wende zu einem radikal persönlichen Glauben.

Reflexion

386



16	 Zu Bonhoeffers Dialektik von „Letztem“ u. „Vorletztem“ vgl. G. Prüller-Jagenteufel, Befreit zur Verant-
wortung. Sünde und Versöhnung in der Ethik Dietrich Bonhoeffers (EThD 7), Münster 2004, 282–304.

„Später erfuhr ich und erfahre es bis zur Stunde, daß man erst in der vollen Dies-
seitigkeit des Lebens glauben lernt. Wenn man völlig darauf verzichtet hat, aus 
sich selbst etwas zu machen (…), dann wirft man sich Gott ganz in die Arme, dann 
nimmt man nicht mehr die eigenen Leiden, sondern das Leiden Gottes in der Welt 
ernst, dann wacht man mit Christus in Gethsemane, und ich denke, das ist Glau-
be, das ist μετάνοια; und so wird man ein Mensch, ein Christ.“ (WE 542) Die konse-
quente Diesseitigkeit – „und dies nenne ich Diesseitigkeit, nämlich in der Fülle der 
Aufgaben, Fragen, Erfolge und Misserfolge, Erfahrungen und Ratlosigkeiten leben“ 
(WE 542) – umfasst die ganze menschliche Existenz, auch die „kleine“ intime Le-
benswelt. 

So sieht Bonhoeffer seine künftige Ehe als „Ja zu Gottes Erde“ (BBr 38). „Bei Je
remia heißt es in der größten Not seines Volkes ‚noch soll man Häuser und Äcker 
kaufen in diesem Lande‘ als Zeichen des Vertrauens auf die Zukunft. Dazu gehört 
Glaube (…); ich meine nicht den Glauben, der aus der Welt flieht, sondern der in 
der Welt aushält und die Erde trotz aller Not, die sie uns bringt, liebt und ihr treu 
bleibt.“ (BBr 38) In einem Brief an seine Mutter wird das noch deutlicher: „Auch 
ich will mit Maria diesen Weg gehen, ganz bereit für das Letzte, für die Ewigkeit, 
und doch ganz gegenwärtig für die Aufgaben, für die Schönheiten und für die Nöte 
dieser Erde.“ (WE 380) Die Spannung zwischen diesseitigem und jenseitigem Le-
ben – oder, wie Bonhoeffer es theologisch fasst: zwischen „vorletzter“ und „letzter“ 
Wirklichkeit16 – bezeichnet er als „Polyphonie des Lebens“ (WE 440), eine Mehrdi-
mensionalität, die gottgewollt und unverzichtbar ist und deshalb aufrecht erhalten 
werden muss. Denn so, wie es die Gefahr der erotischen Liebe ist, dass darin die Di-
mension des „Letzten“ übersehen wird, so ist es die Gefahr einer angeblich „christ-
lichen“ Weltflucht, dass sie die Dimension des „Vorletzten“ überspringt.

Bonhoeffer bringt diese Dynamik in einem musikalischen Vergleich zum Aus-
druck: Die Gottesliebe ist gewissermaßen der „cantus firmus, zu dem die anderen 
Stimmen des Lebens als Kontrapunkt erklingen; eines dieser kontrapunktischen 
Themen, die ihre volle Selbständigkeit haben, aber doch auf den cantus firmus 
bezogen sind, ist die irdische Liebe (…) Wo der cantus firmus klar und deutlich ist, 
kann sich der Kontrapunkt so gewaltig entfalten wie nur möglich.“ (WE 440 f.) Bei-
de Wirklichkeiten sind also „ungetrennt und doch geschieden“ – Bonhoeffer spielt 
hier bewusst auf das Chalcedonense an – und so wie man im Christologischen 
die menschliche Natur Christi nicht in seine Gottheit auflösen kann, ohne das 
Wesentliche zu verlieren, so behält im christlichen Leben auch die Welt ihr Recht. 
Das gilt nicht zuletzt für die Erotik: „Ich glaube, wir sollen Gott in unserem Leben 
und in dem, was er uns an Gutem gibt, so lieben und solches Vertrauen zu ihm fas-
sen, daß wir, wenn die Zeit kommt und da ist – aber wirklich erst dann! – auch mit 

387

Brautbriefe Bonhoeffers



17	 Vgl. P. Zimmerling, Gottesliebe und irdische Liebe. Religiosität und Erotik bei Dietrich Bonhoeffer, in: R. 
Mayer / Ders. (Hrsg.): Dietrich Bonhoeffer aktuell. Biographie – Theologie – Spiritualität. Gießen 2001, 
245–257, hier: 251.

Liebe, Vertrauen und Freude zu ihm gehen. Aber – um es deutlich zu sagen, daß ein 
Mensch in den Armen seiner Frau sich nach dem Jenseits sehnen soll, das ist milde 
gesagt eine Geschmacklosigkeit und jedenfalls nicht Gottes Wille.“ (WE 244) 

Man soll somit nicht „frömmer sein als Gott“ und sich das irdische Glück 
„durch eine wildgewordene religiöse Phantasie (…) wurmstichig werden lassen.“ 
Das weltliche Leben behält seinen Eigenwert und so darf auch die Erotik nicht 
vorschnell spiritualisiert werden. Das ist auch gar nicht nötig, denn „Gott wird 
es dem, der ihn in seinem irdischen Glück findet und ihm dankt, schon nicht an 
Stunden fehlen lassen, in denen er daran erinnert wird, daß alles Irdische nur etwas 
Vorläufiges ist und daß es gut ist, sein Herz an die Ewigkeit zu gewöhnen“ (ebd.).

Es ist also nicht nur die Gefangenschaft, sondern auch die Liebe zu seiner Braut, 
die Bonhoeffer dazu führt, den ganzen Ernst dieser Welt zu sehen und an ihr fest-
zuhalten.17 Bildlich auf den Punkt gebracht: „Ich fürchte, daß die Christen, die nur 
mit einem Bein auf der Erde zu stehen wagen, auch nur mit einem Bein im Himmel 
stehen.“ (BBr 38)

Vertrauen in „Gottes Hand und Führung“ 
Wie ein roter Faden zieht sich durch Bonhoeffers Briefe das Vertrauen in „Gottes 
Hand und Führung“ (WE 576); und die Begegnung mit v. Wedemeyer deutet Bon-
hoeffer ganz auf dieser Linie. Sie erweist sich als unschätzbare Stütze, die ihm von 
Gott her zukommt: „Du kannst es garnicht ermessen, was es für mich in meiner 
jetzigen Lage bedeutet, Dich zu haben. Es ist mir gewiß, daß hier eine besondere 
Führung Gottes über mir waltet.“ (BBr 38) Das ist nicht nur eine einmalige roman
tisch-fromme Stimmung, diese Aussage findet sich durchgehend und bis zum En
de. Im April 1944 etwa: „Ich glaube, daß mir nichts Sinnloses widerfährt und daß 
es für uns alle gut so ist, wenn es auch unseren Wünschen zuwiderläuft. Ich sehe 
in meinem gegenwärtigen Dasein eine Aufgabe und hoffe nur, daß ich sie erfülle. 
Von dem großen Ziel her gesehen sind alle Entbehrungen und versagten Wünsche 
geringfügig.“ (WE 421)

Das „große Ziel“ ist eines, das weit über das Politische hinausgeht: Hier geht es 
um das „Letzte“, wie die Anspielung an Röm 8,18 deutlich macht, hier geht es um 
den Willen und die Pläne Gottes. Dieser ist aber kein Willkürgott, sondern will das 
Beste für die Menschen: „Meine geliebte Maria, lass uns nie an dem irre werden, 
was uns widerfährt; es kommt alles aus guten, guten Händen.“ (BBr 202). Das be-
deutet zwar nicht, dass die Last immer leicht wäre, aber sie ist von Vertrauen getra-
gen: „Wie macht Gott unser Pläne immer wieder zunichte, aber doch nur um seine 
besseren Pläne mit uns durchzusetzen.“ (BBr 170) Theologisch basiert dieses Ver-
trauen auf einem Grundsatz, der Bonhoeffer stets neu Trost gibt, auch wenn alles 

Reflexion

388



hoffnungslos scheint. So schreibt er im August 1944, nach dem misslungenen 
Attentat auf Hitler und im Wissen um die darauf folgende Verhaftungs- und 
Hinrichtungswelle: „Im übrigen sitzt nach wie vor Gott im Regiment.“ (WE 563)

Wie kann nun Bonhoeffer, der das Konzept des deus ex machina einer tra-
ditionellen Vertröstungspastoral scharf zurückweist und betont, man müsse 
diesseitig leben etsi deus non daretur,18 zugleich so ungebrochen auf Gottes 
„Providenz“ (BBr 38) und die „göttliche Lenkung der Geschichte“ (E 247) ver-
trauen? Verständlich ist das wohl nur, wenn man Bonhoeffers Dialektik von 
„Vorletztem“ und „Letztem“ radikal durchhält. Beide fallen nicht zusammen, 
bleiben aber unlösbar aufeinander bezogen. So ist es die Herausforderung des 
Glaubens, sich auf Gottes Wege leiten zu lassen: „Nicht alle Wege der Menschen 
sind Gottes Führung (…) Aber wenn Gott unsere Wege leitet, dann führen sie zu 
ihm (…) Gott leitet durch Glück und Unglück – immer nur zu Gott.“19 In diesem 
Vertrauen verstummt auch die Frage nach dem Warum: „Es ist schwer begreif-
lich, daß das so sein muß, und es stellt unsere Zukunft in eine Ungewißheit, die 
nur durch unsere Liebe zueinander, durch unsere Treue und Geduld, und durch 
unsere Unterwerfung unter Gottes Willen und Führung überwunden werden 
kann, – statt Unterwerfung hätte ich besser ‚Vertrauen‘ sagen sollen, aber es ist 
wohl kein Zufall, daß mir das andere Wort zuerst in die Feder kam, und es bleibt 
ja immer ein neuer schwerer Weg von der Unterwerfung zum Vertrauen.“ (BBr 
169)

Der Gott, dem sich Bonhoeffer vertrauend unterwirft, ist nicht ein allmäch-
tiger Weltenlenker – das wäre der falsche Gott, der deus ex machina –, sondern 
der Gott, der sich in Christus offenbart, der am Kreuz aus der Welt „hinausge-
worfen“ wird, aber gerade dadurch „erhöht“ ist und „im Regiment sitzt“. Die 
Führung dieses Gottes wird allein im Glauben offenbar, d.h. im lebendigen Got-
tesverhältnis. Sich diesem Gott zu überlassen bedeutet nun nicht, dass „im Vor-
letzten“ alles glatt geht, aber man darf vertrauen, dass der Weg, wie auch immer 
er aussieht, „im Letzten“ zu Gott führt.

Der Durchbruch vom Leiden zur Dankbarkeit

Aber der Glaube prägt seinerseits wiederum das Leben im Vorletzten: Im August 
1944, also im Bewusstsein unmittelbarer Todesgefahr, schreibt Bonhoeffer: „Du 
darfst nie daran zweifeln, dass ich dankbar und froh den Weg gehe, den ich ge
führt werde.“ (WE 576) Dankbar und froh mitten in Leid und Tod? Möglich ist 
ihm dies wohl nur, weil er darin ebenso Gottes Nähe erfährt, wie im Glück.

18	 Vgl. WE 529–535.
19	 Meditationen zu den Herrenhuter Losungen für Pfingsten 1944 (DBW 16,651–654), hier: 651.

389

Brautbriefe Bonhoeffers



20	 Vgl. P. Zimmerling, Die Frömmigkeit Bonhoeffers in den Gefängnisjahren. Herausforderung an uns heu-
te, in: R. Mayer/Ders.: Dietrich Bonhoeffer aktuell, 221–244, hier: 240 [s. Anm. 17].

21	 C. Tietz, Dietrich Bonhoeffer. Theologe im Widerstand. München 2013, 113.

 „Nur der leidende Gott kann helfen“
„Die Religiosität des Menschen weist ihn in seiner Not an die Macht Gottes in 
der Welt, Gott ist der deus ex machina. Die Bibel weist den Menschen an die Ohn-
macht und das Leiden Gottes; nur der leidende Gott kann helfen.“ (WE 534) Der 
Gott, von dem man ein wundersam-rettendes Eingreifen in die Geschichte erwar
tet, ist also nicht der Gott der Bibel, sondern eine menschliche Projektion: der 
Gott der „Religion“. Dagegen lässt sich Bonhoeffer durch die Bibel auf die Ohn-
macht Gottes verweisen und er erfährt darin Bestärkung: Der leidende Gott, der 
in Christus Kreuz und Tod auf sich genommen hat, erweist sich als Helfer. Auch 
wenn sich das nicht „objektiv“ beweisen lässt, so kann man es doch selbst erfah-
ren, so wie Bonhoeffer, dem das nicht am Schreibtisch, sondern im Gefängnis 
aufgeht. Kraftvoll ausgedrückt findet sich dieser Gedanke in der dritten Strophe 
des Gedichts Stationen auf dem Wege zur Freiheit (WE 570-572): Nach „Zucht“ 
(d.h. Selbstdisziplin) und verantwortlicher „Tat“ ist der weitere Weg zur Freiheit 
das „Leiden“:

„Wunderbare Verwandlung. Die starken, tätigen Hände
sind dir gebunden. Ohnmächtig, einsam siehst du das Ende
deiner Tat. Doch atmest du auf und legst das Rechte
still und getrost in stärkere Hand und gibst dich zufrieden.
Nur einen Augenblick berührtest du selig die Freiheit,
dann übergabst du sie Gott, damit er sie herrlich vollende.“ (WE 571)

Wieder zeigt sich, dass es nicht darum geht, aus der Welt in ein besseres Jenseits 
zu fliehen. Vielmehr wird mitten in der Welt, in der man zu verantwortlichem 
Handeln berufen ist, die Aktivität des Menschen transzendiert – in das Passive, 
in die Passion hinein.20 „Nicht der religiöse Akt macht den Christen, sondern das 
Teilnehmen am Leiden Gottes im weltlichen Leben.“ (WE 535) Weil Gott selber 
in und an der Welt leidet, deshalb führt Christusnachfolge vom Tun zum Leiden. 
Und da, wo das Werk aufhört, wird umso mehr die Gnade, d.h. die liebende Nähe 
Gottes erfahren, denn durch Gottes eigenes Leiden sind das Leid und die Gottver-
lassenheit des Menschen „neu qualifiziert“21. Sie haben ihren Ort bei Gott.

 „Gott für das unendlich Viele danken“
Vor diesem Hintergrund lässt sich verstehen, dass Bonhoeffer nach einem hal
ben Jahr Haft an seine Verlobte schreiben kann: „Liebste Maria, wir wollen doch 
bei allem täglichen Hoffen und Bitten um ein baldiges Wiedersehen und Zusam-
mensein keinen Tag vergessen, Gott für das unendlich Viele zu danken, das er 

Reflexion

390



22	 P. Zimmerling, Frömmigkeit Bonhoeffers in den Gefängnisjahren, 241 [s. Anm. 20].

gegeben hat und noch täglich gibt.“ (BBr 64) Das Thema der Dankbarkeit ist nicht 
nur einer Phase der Hafterleichterung und neuen Hoffnung geschuldet, es prägt 
vielmehr durch die gesamte Gefangenschaft Bonhoeffers Blick. Zu Weihnachten 
1943 drückt er seine „ungeheuchelte Dankbarkeit“ (BBr 109) aus und im März 
1944 meint er: „Ich jedenfalls habe keinen Grund unzufrieden zu sein mit dem, 
was Gott mir in diesem harten Jahr gelassen und geschenkt hat.“ (BBr 151) Und 
selbst im (geschmuggelten) Weihnachtsbrief des Jahres 1944 (BBr 208-210), der 
den bekannten Text Von guten Mächten wunderbar geborgen enthält, schreibt Bon-
hoeffer im Wissen, dass auch er höchstwahrscheinlich hingerichtet werden wird: 
„Du darfst also nicht denken, ich sei unglücklich. Was heißt denn glücklich und 
unglücklich? Es hängt ja so wenig von den Umständen ab, sondern eigentlich nur 
von dem, was im Menschen vorgeht. Ich bin jeden Tag froh, dass ich Dich, Euch 
habe und das macht mich glücklich und froh.“ (BBr 208)

Das Gebet als geistlicher Anker

Bonhoeffers Gefängniszeit spiegelt deutlich den „Zweitakt von Kontemplation 
und Aktion“22 wider, der dem inkarnatorischen Ansatz seiner Christozentrik ent
springt und der seine gesamte Spiritualität prägt. Gott und Welt sind weder Ge-
gensätze noch laufen sie nebeneinander her, sondern sie bilden eine Einheit – un-
vermischt und ungetrennt. Es gibt also nicht zwei Wirklichkeiten – eine diesseitige 
und eine jenseitige bzw. eine weltliche und eine spirituelle –, sondern „nur eine 
Wirklichkeit, und das ist die in Christus offenbargewordene Gotteswirklichkeit in 
der Weltwirklichkeit.“ (E 43). Bonhoeffer findet Gott damit nicht (bloß) im Außer-
gewöhnlichen, sondern im Alltäglichen, und deshalb ist die geistliche Übung im 
Alltag zentral. Für Bonhoeffer wie auch für v. Wedemeyer sind Gebet, Bibellesung, 
Betrachtung der Herrenhuter Losungen und besonders die Fürbitte selbstverständ-
lich; und das ist es auch, was sie miteinander verbindet. So schreibt sie an ihn: 
„Wenn ich morgens um 6 aufwache, ist mein erster Griff in die Nachttischschub-
lade nach Deinem Bild (…) Ob Du wohl morgens als Erstes auch Deine Losungen 
liest? (…) Es ist doch etwas ganz Wunderbares, daß man so viele liebe Menschen 
weiß, die ihren Tag nun unter das gleiche Wort stellen und deren Gedanken ge-
meinsam in einer Richtung gehen.“ (BBr 49)

Das Gebet erweist sich als der Raum, wo die Überwindung des Leidens gelingt 
oder besser: geschenkt wird. Schon in frühen Notizen vom Mai 1943, wo Bonhoef
fer die Trennung beklagt – „von Menschen, von der Arbeit, von der Vergangen-
heit, von der Zukunft, von der Ehre, von Gott“ (WE 61) – findet sich am Ende der 
Gedanke: „Überwindung im Gebet“ (WE 64). Im Gedicht Vergangenheit vom Juni 
1944 (BBr 192–195/WE 468–471) liest sich das so:

391

Brautbriefe Bonhoeffers



23	 Ebd., 222 [s. Anm. 20].

„Ich strecke die Hände aus
und bete – –
und erfahre das Neue:
Vergangenes kehrt dir zurück
als deines Lebens lebendigstes Stück
durch Dank und durch Reue.
Faß’ im Vergangenen Gottes Vergebung und Güte
bete, daß Gott dich heute und morgen behüte.“ (BBr 194/WE 471)

Und im August 1944 schreibt Bonhoeffer an Bethge: „Bitte mach Dir nie Sorgen 
und Gedanken um mich; aber vergiß die Fürbitte nicht“ (WE 576). Im Gebet, im 
eigenen wie in der Fürbitte, werden die polaren Stränge von Bonhoeffers Spiri-
tualität – das verantwortliche Handeln in der Welt und das Vertrauen auf Gottes 
Führung, also Widerstand und Ergebung – zur Einheit zusammengeführt. Die gött-
liche Dimension ist es, die dem Leben Halt und Richtung gibt, aber nicht ohne es 
ganz dem Irdischen zu überantworten – nicht um sich darin zu verlieren, sondern 
um eben darin Gott zu finden; den Gott, der sich in Christus ganz mit dieser Welt 
verbunden hat. Das Leben anzunehmen, zu bejahen – sei es mit Dank, sei es mit 
Klage oder Reue – und es verantwortlich zu durchleben und zu durchleiden, das ist 
für Bonhoeffer „die angemessene Weise, um Gott zu ehren“22.

Dass so das Leben „im Vorletzten“ ganz oder heil werden könnte, ist eine Illus
ion. Aber darauf kommt es gar nicht an, denn das Leben in Christus ist gerade im 
Fragment von Gott angenommen und wird allein durch Gottes Tun – sola gratia – 
vollendet. Darauf vertraut Bonhoeffer in seinem kirchlichen und politischen Ein-
satz wie auch an seinem ganz privaten Leben – ein Glaube, der auch heute noch 
Vorbildcharakter haben kann: „Unsere geistige Existenz (…) bleibt (…) ein Torso. Es 
kommt wohl nur darauf an, ob man dem Fragment unseres Lebens noch ansieht, 
aus welchem Material es besteht.“ (WE 336) 

Reflexion

392


