
Friede als Weihnachtsgabe
Die Geburtserzählung im Lukasevangelium

Bei der Geburt Jesu funktioniert – laut der lukanischen Geburtserzählung (Lk 2) – 
die Kommunikation zwischen Himmel und Erde ausgezeichnet. Die himmlische 
Welt wird in der irdischen erfahrbar, göttliche Stimmen sprechen wegweisende 
Worte und künden vom Frieden. Ein solches Szenario stellt ein Gnadenereignis 
dar. Doch der Text kündet nicht nur von überreicher, unverdienter Gnade z.Z. des 
römischen Kaiser Augustus, parallelisiert nicht bloß den römischen Kaiser und sei-
ne Friedensbemühungen mit dem Friedensfürst Jesus, sondern mit der Erzählung 
von der Geburt Jesu wird darüber hinaus eine starke Narration gegen die römische 
Herrschaftspropaganda etabliert, deren wichtigstes Motiv das neugeborene Jesus-
kind ist, das in Windeln gewickelt in einer Krippe liegt.

Um diese hoffnungsvolle Dimension der Geburtserzählung Jesu zu veranschau-
lichen, reicht es darum nicht, allein auf die Parallelisierung des römischen Kaisers 
mit Christus hinzuweisen. Vielmehr ist es notwendig, die subtile Anordnung des 
lukanischen Textes wahrzunehmen. Den Friedensvorstellungen bei Lukas steht die 
Diskussion um die Pax Romana kontrastierend entgegen, wobei der Begriff Pax Ro-
mana in erster Linie die meisterhafte Inszenierung des Römischen Friedens unter 
Kaiser Augustus meint, in der weiteren Folge aber auch auf eine rund 200-jährige 
Epoche (von Augustus bis 180 n. Chr.) ausgeweitet werden kann. Erst vor diesem 
Hintergrund und mit dem Wissen um einige Facetten des kulturellen Wissens der 
damaligen Zeit gewinnt die Weihnachtserzählung ihre tiefe spirituelle Kraft. Da-
durch erhält die lukanische Erzählung von der Geburt Jesu zu Betlehem trotz des 
erheblichen zeitlichen Abstands eine höchst aktuelle Komponente: Was bei Lukas 
in so unnachahmlicher und kraftvoller Weise ausgerichtet wird, ist eine Trostbot-
schaft, die mit manchen Konventionen und etablierten Sprachmustern der dama-
ligen Zeit bricht und gerade dadurch enormes Hoffnungspotential freisetzt.

Josef Pichler | Graz

geb. 1967, Professor für Neues Testament an der 
Universität Graz

josef.pichler@uni-graz.at

Friede als Weihnachtsgabe

393



1	 P. Zanker, Augustus und die Macht der Bilder. München 1987, 179.
2	 Ebd., 285f.

Inszenierungen des Friedens unter Augustus

Augustus greift bei seiner herrschaftsstabilisierenden Inszenierung des im Rö-
mischen Reich herrschenden Friedens („Pax Romana“) bestehende Traditionen 
und Vorstellungen auf, darunter auch die Anschauung, dass in der ländlichen Be-
völkerung noch Spuren der Iustitia – des Sinnes für Gerechtigkeit – zu finden sind, 
welche bei der Stadtbevölkerung nicht mehr vorhanden sind (vgl. Vergil 2, 473f). 
Von solchen Konzeptionen unterfüttert, gewinnt das ländliche Leben an Bedeu-
tung: Man sehnt sich zurück nach einem einfachen, naturverbundenen Leben 
ohne Konkurrenzdruck und erkennt im städtischen, doch eher luxuriösen Leben 
eine gewisse Dekadenz, die sich auch in der Habsucht, als Quelle von Kriegen, 
bemerkbar macht. Überlegungen wie diese greift Kaiser Augustus gezielt auf und 
stellt sie in den Dienst seiner Propaganda. Sozialutopien früherer Zeiten – wie die 
Idee eines anbrechenden „Goldenen Zeitalters“ – integriert er geschickt in seine 
politische und religiöse Inszenierung: Er selbst ist es, der dieses Zeitalter – durch 
die Herstellung und Durchsetzung von Frieden im ganzen Land – heraufführt. Als 
Zeichen dafür steht die Erbauung der Ara Pacis, des Friedensaltars. Dieser über-
mittelt die Botschaft, dass die Segnungen des Friedens „durch die wiedererstarkte 
virtus der römischen Waffen gewonnen und gesichert waren.“1 Die Elemente der 
Ara Pacis analysiert P. Zanker in erhellender Weise:

„Die Hirtenidylle gehörte auch schon zum Bildrepertoire der früheren Wand-
malerei. Aber dort war sie ein Landschaftsgenre unter anderen gewesen. Jetzt wird 
sie zum Hauptthema, und zwar immer in Verbindung mit Götterstatuen, Altären, 
Weihegeschenken und kultischen Handlungen. Spätestens seit den Dichtungen 
Vergils war die alte Welt der Bukolik mit ,politischem‘ Sinngehalt beschwert. In 
der Georgica wurde das einfache Leben der Hirten um Romulus, ihre Unverdor-
benheit und Frömmigkeit gerühmt. Und auch bei den anderen augusteischen 
Dichtern sind die Hirtenidyllen stets nostalgische Fluchtpunkte für den vom 
Stadtleben, Tagesgetriebe, Luxus und Sittenverfall bedrängten Zeitgenossen (z.B. 
Horaz, ep. II 1,14). Seit das Glück der Hirten und ihrer friedlich weidenden Tiere 
zu einen Sinnbild des saeculum augustum geworden war, zielten auch die Bilder 
auf das Lob der Einfachheit und ursprünglichen Frömmigkeit, konnten als bei-
spielgebende, aufbauende Metaphern gelesen werden. Man erinnere sich nur an 
die weidenden Tiere auf dem Pax-Bild der Ara Pacis.“2 

Augustus stellt also mit seiner Inszenierung des Goldenen Zeitalters wichtige 
Elemente für das Verständnis der Geburtserzählung Jesu bei Lukas parat. Die Hir-
ten, die zur Krippe kommen, sind ein wichtiges Element des verwendeten Bildre-
pertoires, das mit der Friedensvorstellung bzw. der Pax Romana kombiniert wird.

Reflexion

394



Von den „Segnungen“ der Pax Romana

Welche Erfahrungen machten die Menschen damals mit den „Segnungen“ dieses 
Konzeptes? Zwar bringt die vielgerühmte Pax Romana Sicherheit und Wohlstand 
und, nach einer langen Zeit der (Bürger-)Kriege, eine Zeit des Friedens für die rö
mischen Bürger. Jene jedoch, welche diese Zeit außerhalb von Rom, dem Zentrum 
des Reiches, erleben, werden durch die Pax Romana real bedroht, denn so sehr der 
römische Friede in weiten Teilen der Bevölkerung für ein ruhigeres Leben sorgt, 
so sehr hat er auch eine ausbeuterische Dimension. Dafür gibt es eine Vielzahl 
außerbiblischer Textbelege; nur zwei davon sollen genannt werden. Beide Belege 
stammen vom Schriftsteller Tacitus, der ungefähr zu jener Zeit lebt, in der die 
Evangelien verfasst worden sind.

In der ersten Stelle, die aus den Annalen stammt, entlarvt der römische Histo-
riker die ausbeuterische Haltung Roms in einer Rede des Tiberius. Dieser macht 
darauf aufmerksam, dass der Luxus Roms nicht durch eigene Leistung, sondern 
durch die Provinzen gewährleistet wird: „Und wenn die Provinzen mit ihren Vor-
räten einmal für den Bedarf der Herren wie der Sklaven und den Ertrag der Äcker 
nicht hilfreich aufkommen, dann werden natürlich unsere Parkanlagen und un-
sere Landgüter die Ernährung sicherstellen“ (Tacitus, Annalen XII 43). In der Be-
schreibung wird deutlich, dass Rom von der Leistung, der Arbeit und den Ressour-
cen anderer profitiert, denn der Luxus Roms wird durch die Besiegten finanziert.

Die zweite Belegstelle formuliert diesen Sachverhalt fiktiv aus der Perspektive 
der Unterdrückten. Der Text bleibt jedoch nicht bei der schonungslosen Analyse 
stehen, sondern die gesamte Beschreibung ist auch ein Appell an die Moral. Es 
handelt sich um die Rede des Calgacus, der nach der Überlieferung von Tacitus 
im Jahr 83 n. Chr. im heutigen Schottland vor seinem Heer eine Rede hält, in der 
er die Römer hart anklagt: „Räuber der Welt, durchspüren sie, nachdem den alles 
Verwüstenden die Länder ausgingen, nun auch das Meer – habgierig, wenn der 
Fund reich, ruhmsüchtig, wenn er arm ist; nicht der Osten, nicht der Westen hat 
sie gesättigt; als einziges von allen Völkern begehren sie Fülle wie Leere mit glei-
cher Leidenschaft“ (Tacitus, Agricola, Kap. 30, Abschnitt 4).

Die beiden Textstellen sprechen eine deutliche Sprache: Der römische Friede 
ist für die unterworfenen Stämme und Völker mit erheblichem Blutverlust, Aus-
beutung und vielen weiteren Nachteilen verbunden. Aus diesem Grund gibt es an 
der römischen Peripherie auch kritische Stimmen, welche die dominierende Herr-
schaftspropaganda, dass Rom die große Friedensbringerin sei, anfragen. Und eine 
dieser kritischen Stimmen zeigt sich in der Erzählung der Geburt Jesu nach Lukas, 
der der römischen Herrschaftsinszenierung Alternativen jesuanischer Praxis ent-
gegensetzt. 

395

Friede als Weihnachtsgabe



Jesuanische Alternativen

Lukas kleidet seinen Alternativentwurf zum römischen Herrschaftskonzept in Ge
gensatzpaare – statt Gewalt, Herrschaftslegitimation und Besitz geht es bei Jesus 
um Liebe, Verkündigung des Wirkens Gottes und Dienst.

Zur jesuanischen Grundbotschaft gehört nach dem dritten Evangelium die 
Reich-Gottes-Verkündigung. Diese zentrale Botschaft ist jedoch nur dann glaub-
haft, wenn sie mit der Haltung der Liebe verbunden wird. Diesbezüglich sei an 
den Beginn des lukanischen Reiseberichts in Lk 9,51 erinnert. Dort geht Jesus mit 
seinen Jüngern nach Jerusalem, dabei kommen sie durch ein samaritisches Dorf, 
wo sie Aufnahme erbitten und von der Bevölkerung abgewiesen werden. Daraufhin 
fragen Jakobus und Johannes entrüstet: „Willst du, dass wir sprechen, dass Feuer 
vom Himmel fällt und sie vernichtet?“ Jesus kann dies nur mit einer Kritik an den 
Jüngern quittieren. Die Verkündigung der Reich-Gottes-Botschaft verträgt sich 
nicht mit Vernichtungsszenarien und Lieblosigkeiten aller Art. Die Friedensbot-
schaft des Lukas beginnt also mit dem Respekt vor der anderen Person und ist nach 
Lk 9,51 mit Barmherzigkeit und Liebe zusammenzudenken.

Bezüglich der Anwendung von Gewalt, wie sie im Herrschaftsraum der Pax Ro-
mana üblich ist – hinreichend dokumentiert durch die Eroberung und Zerstörung 
Jerusalems im Jahr 70 n. Chr. –, verfolgt die lukanische Gemeinde das Prinzip der 
Gewaltminimierung. Diese Dimension der jesuanischen Verkündigung kann an 
vielen Stellen nachgelesen werden. So fragen z.B. bei der Passion Jesu seine Jünger, 
ob sie mit dem Schwert zuschlagen sollen (Lk 22,49). Die ablehnende Reaktion 
Jesu lässt an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig. Er verneint die Frage und 
setzt, gleichsam als Gegenbewegung, zu einer für ihn typischen Geste an: Er heilt 
das abgeschlagene Ohr des hohenpriesterlichen Knechtes. Jesus handelt so, weil er 
einerseits ein höchst wirkkräftiger Heiland ist, andererseits hat die Heilung auch 
pädagogischen Sinn, denn sie illustriert nochmals deutlich die Haltung Jesu bezüg-
lich der radikalen Position der Feindesliebe. Das Retterkonzept des Lukas zeigt sich 
gerade auch in den vielen Heilungen, die Jesus im Lukasevangelium vollbringt.

Das von Augustus initiierte römische Herrschaftskonzept ist ein auf den Prin-
ceps, den Herrschenden, zugeschnittenes Konzept, in dem hierarchisches Denken 
strukturell fest verankert ist. Selbst die Idee des Goldenen Zeitalters kommt ohne 
diese hierarchische Komponente nicht aus. Die Perspektive des Lukas folgt jedoch 
nicht der Logik des Zentrums, sondern ist bewusst in der Logik der Peripherie for
muliert. Das macht sich durch kritische Distanz zu vorhandenen hierarchischen 
Konzepten bemerkbar. Daher kann er Frieden explizit an den Verzicht auf Herr-
schaftsstrukturen binden (Lk 22,25): „Die Könige herrschen über ihre Völker und 
ihre Gewalthaber werden Wohltäter genannt. Ihr aber nicht so.“ Steht damit das 
kaiserliche Rom für Hierarchie, so die Jesusbewegung und jene, die sich an sie 
halten, eindeutig für Egalität. Es gibt also in der Jesusbewegung die deutlich wahr-

Reflexion

396



nehmbare Tendenz zum Verzicht auf Herrschaftsstrukturen aller Art; kirchliche 
Ämter werden in der weiteren Folge als Dienst begriffen.

Die Friedensbotschaft der Weihnachtserzählung

Die Rede von der Pax Romana ist ein sprachlicher Zugang zur Wirklichkeit, der 
von den Herrschenden und Siegern getragen wird und im Römischen Reich im 1. 
Jh. n. Chr. dominiert. Diese Konventionen greift Lukas in seiner Weihnachtser-
zählung auf, verbindet jedoch die Vorstellung des Goldenen Zeitalters nicht mehr 
länger mit dem römischen Kaiser und seiner Friedensinszenierung, sondern mit 
der Friedensbotschaft der Engel – durch die Geburt Jesu wird die Rede vom Gol-
denen Zeitalter umcodiert. Lukas übernimmt also die bekannte römische Perspek-
tive und stellt sie in den Dienst seiner Kernbotschaft. Freilich wird diese Botschaft 
nicht mehr aus der herrschenden und dominanten römischen Sicht beschrieben, 
sondern aus einem alternativen Wissen.

In Lk 2 gibt es viele Hinweise für die Verwendung der Pax Romana als Hinter-
grundfolie für die Geburtsgeschichte Jesu. Bereits im ersten Vers wird auf Augustus 
explizit verwiesen. Von ihm, dem römischen Kaiser ausgehend, prägt der Gegen-
satz zwischen römischer, zentraler Herrschaft auf der einen und geografischer, 
unterlegener Peripherie auf der anderen Seite den gesamten Abschnitt. Dieses 
semantische Netz zieht sich von der Nennung des römischen Kaisers an mit weite-
ren bedeutenden Stichwörtern, welche auf die römische Herrschaftsinszenierung 
zurückgehen, durch den Text. Zu nennen sind: Der gesamte Erdkreis, die Steuer-
schätzung, die für erheblichen Geldtransfer von den Provinzen nach Rom sorgt, 
der syrische Statthalter Quirinius und nicht zuletzt das gesamte Kolorit römischer 
Hegemonie, das in V 11 besonders greifbar wird, wo die beiden Begriffe Retter 
und Herr (Soter und Kyrios) in einem Atemzug genannt werden. Diese beiden Titel 
dienten zur Divinisierung des römischen Kaisers, sind jedoch in den neutesta-
mentlichen Schriften für Jesus reserviert. Auch die Hirten, die ihre Herden bewa-
chen, gehören zu diesem Wortfeld wie auch der „freie Himmel“, unter dem sie 
lagern – sowohl das Bild der Hirten wie auch die Vorstellung des freien Himmels 
sind mit den Erwartungen des Goldenen Zeitalters verbunden.

Das Motiv der Peripherie zeigt sich in Lk 2 durch die Gebietsangabe von Gali-
läa und Judäa, welche aus römischer Perspektive nicht mehr als Farbtupfer auf der 
Landkarte sind, sowie durch die genaue Benennung der beiden Ortschaften von 
Nazaret und Betlehem. Beide werden von Lukas als Städte bezeichnet, wobei es für 
Nazaret wohl eher angemessen wäre, von einem kleinen Dorf oder, noch besser, 
von einer winzigen Siedlung zu sprechen. Unterstützt wird diese Beobachtung 
noch durch die Hoffnungen, welche für jüdische Kreise an der mit Betlehem ver-
bundenen Dynastie Davids haften. Aus römischer Sicht sind das alles kleine Orte, 
die weltpolitisch ignoriert werden können, solange dort Ruhe herrscht. Genau 

397

Friede als Weihnachtsgabe



3	 F.M. Ausbüttel, Die Verwaltung des Römischen Kaiserreiches. Von der Herrschaft des Augustus bis zum 
Niedergang des Weströmischen Reiches. Darmstadt 1989, 78.

genommen ist die Bezeichnung „Stadt Davids“ der Stadt Jerusalem vorbehalten, 
aber Lukas versucht mit Hilfe dieses Prädikats etwas aufzuwerten und spricht nun 
von Betlehem als der Stadt Davids. Durch die detaillierte und wertschätzende Be
nennung von aus römischer Herrschaftsperspektive völlig unbedeutenden Räu-
men und Orten wird also bei Lukas die Peripherie in den Blick gerückt und damit 
stark gemacht. Derjenige jedoch, von dem genau das gleiche gesagt wird wie vom 
Weltenherrscher Augustus, nämlich dass er „Herr und Gott“ sei, kommt nun kei-
neswegs in einem königlichen Palast zur Welt, sondern er liegt in einer Krippe und 
ist in Windeln gewickelt …

Zeitgeschichtlicher Kontext (VV. 1–3)
Bereits der Beginn des lukanischen Textes legt die Lesart der Erzählung von der Ge-
burt Jesu als Kontrastgeschichte nahe. Dazu dient die historische Einordnung am 
Beginn. Augustus erlässt eine Verordnung, welche die gesamte damalige bewohnte 
(römische) Welt betrifft. Alle Bewohner(innen) des Römischen Reiches müssen 
sich in Steuerlisten eintragen lassen. Diese Steuerschätzung erfolgt erstmals und es 
macht durchaus Sinn, dass Rom in der frühen Kaiserzeit begonnen hat, in neu ein-
gerichteten Provinzen als erste Verwaltungsmaßnahme einen Zensus durchzufüh-
ren. F. M. Ausbüttel spricht in diesem Zusammenhang von einem „Initialzensus“3, 
wodurch die Besitz- und Vermögensverhältnisse der Provinzialen erfasst werden 
sollten. Ein solcher Zensus konnte u.U. auch eine Reise der ansässigen Personen 
notwendig machen, weil die Registrierung am Amtssitz der zuständigen Steuerbe-
hörde erfolgte. So reisen Josef und Maria von Nazaret nach Betlehem.

Der Weg des Kindes nach Betlehem (VV. 4–6)
Es fehlt nicht an Hypothesen, welche den Weg des Kindes nach Betlehem his
torisch plausibel machen. Besser als solche Ansätze erklärt jedoch ein strikt bi
beltheologischer Zugang die Bedeutung von Betlehem, heißt es doch in Micha 
5,1: „Aber du, Betlehem-Efrata, so klein unter den Gauen Judas, aus dir wird mir 
einer hervorgehen, der über Israel herrschen soll.“ Und in V. 3 heißt es weiter, dass 
diese Person in der Kraft Gottes Hirte sein und für Sicherheit sorgen wird, weil 
seine Macht bis an die Grenzen der Erde reicht. Bezüglich einer messianischen 
Interpretation von Mi 5,1 in jüdischen Texten ist aufschlussreich, dass in einer ara-
mäischen Umschreibung von Mi 5,1 der Herrscher über Israel auch als „Messias“ 
bezeichnet wird. Durch diese kleine Textergänzung wird zum Ausdruck gebracht, 
dass der Messiaskönig aus Betlehem kommt.

Das neugeborene Kind wird in Windeln gewickelt und in eine Krippe gelegt. 
Dadurch unterscheidet sich der neugeborene Messias deutlich vom römischen Kai-

Reflexion

398



4	 M. Wolter, Das Lukasevangelium (HNT 5). Tübingen 2008, 127.
5	 Publius Vergilius Maro, Bucolica/Hirtengedichte. Hrsg. und übersetzt von M. v. Albrecht, Stuttgart 

2001.

ser und ikonographischen kaiserlichen Darstellungen, die der Staatspropaganda 
dienen. Als Beispiel kann diesbezüglich eine antike römische Münze aus der Zeit 
Kaiser Domitians dienen. Auf dieser Münze wird der im Jahr 79 oder 82 als Kind 
verstorbene Sohn des Kaisers als Welteroberer gezeigt. Seine Hände und sein Kopf 
strecken sich sieben Sternen entgegen, die wiederum für seine Vergöttlichung ste-
hen. Auf die Vergöttlichung des Kaiserhauses verweist auch die Münzaufschrift: 
DIVVS CAESAR IMP(eratoris) Domitiani F(ilius). Wenn nun der Sohn des Kaisers 
als Sohn Gottes dargestellt wird, so ist natürlich auch der Kaiser selbst ein Sohn 
Gottes. Dieser kaiserlichen Darstellung steht nun nicht nur in Offb 1 das Bild ent-
gegen, dass Christus bzw. sein Engel die sieben Gemeinden in seinen Händen hält, 
sondern eben auch die Erzählung von der Geburt Jesu; so stellt die Geburtserzäh-
lung Jesu ebenfalls ein Kind in die Mitte, aber dieses Kind spielt nicht souverän mit 
den Gestirnen wie der verstorbene Kaisersohn, sondern wird in Windeln gewickelt. 
Der Messias, der wie der Kaiser mit Retter und Herr (Lk 1,11) bezeichnet wird, liegt 
in Windeln und ist in seiner ganzen Hilflosigkeit auf Fürsorge, Pflege und Zuwen-
dung angewiesen. Mehr noch: Das in der Krippe liegende, göttliche Kind dient in 
der weiten Folge als Erkennungszeichen (V. 12).

Hirten auf freiem Feld (VV. 8–14)
Hier kommt eine neue Figurenkonstellation vor, nämlich die der Hirten und des 
Engels. Einzig das Kind, das in diesem Abschnitt selbst zum Erkennungszeichen 
wird, bildet die verbindende semantische Brücke. Der Form nach handelt es sich 
um einen Erscheinungsbericht mit den dafür typischen Elementen: Die Furcht der 
Erscheinungsempfänger, die Aufforderung, sich nicht fürchten zu sollen, und die 
himmlische Geburtsverkündigung durch den Engel. Diese Elemente werden durch 
einen zweiten Erscheinungsbericht ergänzt (VV. 13–14).

Die hier genannten Hirten haben zu sehr unterschiedlichen Interpretationen 
Anlass gegeben. Der im Folgenden vorgelegte verbindet das Hirtenmotiv der Weih-
nachtsgeschichte mit dem Anbrechen des Goldenen Zeitalters und kann durch das 
gesamte Motivinventar von Herrscherideologie und Pax Romana hohe Plausibilität 
beanspruchen. Die existenzgefährdete Situation der Hirten – deutlich gemacht 
durch den Zusatz, dass sie ihre Herde bewachen –, soll durch den Anbruch des Gol-
denen Zeitalters weichen. 

Damit korrespondierend formuliert auch M. Wolter, dass „Lukas hier an die 
aurea-aetas-Erwartung der römischen Bukolik anknüpft, wie sie erstmals in Vergils 
4. Ekloge bezeugt ist.“4 In Vergils 4. Ekloge (ecl. 4, 4–8)5  kommt dieser Friede durch 
ein göttliches Kind, über dessen historische Einordnung viel gerätselt wurde, das 
aber einen höchst anspruchsvollen Auftrag vor sich hat. Es soll nämlich Rettung 

399

Friede als Weihnachtsgabe



bringen und ist zur Weltherrschaft berufen (Vergil, ecl. 4,17). In diese Richtung 
weisen auch andere Texte der römischen Bukolik.

Wenn man nun die Erwartungen des Goldenen Zeitalters mit den entsprechen
den politischen Inszenierungen durch Kaiser Augustus kennt, so kann man die 
idyllische Szene der Hirten, denen in der Geburtserzählung Jesu der Bote Gottes er-
scheint, um ihnen vom neugeborenen Retter zu künden, adäquat einordnen. Frei-
lich kommt in der vorliegenden Erzählung das Jesuskind als Erkennungszeichen 
vor und transzendente Autoritäten – in Form der Engelsscharen – bestätigen, dass 
anlässlich der Geburt des Weltenherrschers in Lk 2 die Kommunikation zwischen 
Himmel und Erde ausgezeichnet klappt (VV. 13–14). Heerscharen himmlischer 
Helfer sind plötzlich beim Verkündigungsengel und stimmen ein Gotteslob an: 
„Herrlichkeit Gott in den Höhen, und auf Erden Friede.“ Hier ist alles im Lot, die 
Gottesbeziehung und die soziale Welt sind grammatikalisch durch eine chiastische 
Konstruktion kunstvoll miteinander verknüpft. Theologisch ausgedeutet: Wenn 
Gott handelt, herrscht bei den Menschen überfließende Gnade. Weltliche Logik 
und Zusammenhänge verändern sich; mit der Geburt Jesu wird eine neue Perspek-
tive auf das Leben insgesamt offenbar. Die religiöse Botschaft verändert das soziale 
Leben. Wo Gewalt, Herrschaft und Besitz zählten, macht die Geburt Jesu auf den 
hohen Wert von Liebe und Barmherzigkeit, von Dienst und Heilung aufmerksam. 
Die Hirten lassen sich von dieser göttlichen Botschaft anstecken und laufen zur 
Krippe. Aber dabei bleibt es nicht, stimmen sie doch angesichts dieser Erfahrung 
darüber hinaus auch in V 20 in das Gotteslob der Engel ein. Der Besuch an der 
Krippe verändert das Verhalten der Hirten, weil sie die Relevanz der Botschaft er-
kennen.

Der andere Weltenherrscher

Zu Weihnachten wird bei Lukas eine Friedensbotschaft verkündet, die auf völlig 
anderen Prämissen beruht als die Friedensinszenierungen von Kaiser Augustus. 
Menschen, die in den Provinzen des römischen Reiches an den Rändern, leben, 
erhalten eine Hoffnungsperspektive, indem die Sprachspiele der Mächtigen aufge-
brochen werden und eine Botschaft verkündet wird, die durch Sanftmut charak-
terisiert ist. Damit wird deutlich, dass sich bereits in der Darstellung der Geburt 
Jesu bei Lukas ein Grundzug der späteren Reich-Gottes-Verkündigung des Jesus 
von Nazaret manifestiert: Andersdenkende oder auch solche, welche die Botschaft 
ablehnen, werden nicht mit dem Wunsch nach Vernichtung belegt und Gewalt-
anwendung in den eigenen Reihen ist zu minimieren. Dass in der Jesusnachfolge 
auch auf Herrschaftsstrukturen verzichtet werden soll, wäre mitzunehmen und 
vielfältig durchzubuchstabieren, haben doch diese Strukturen etwas mit Ressour-
cen, Chancengleichheit und gewachsenen Monopolen zu tun. Die schonungslose 
Entlarvung gewachsener Machtverhältnisse und die Botschaft von Weihnachten, 

Reflexion

400



dass die Hirten ein göttliches Kind finden werden, das in Windeln gewickelt ist, 
gehören zusammen. Denn der neugeborene Friedensfürst vermittelt die zentrale 
Botschaft, dass Handeln im Geist des „Weltenherrschers“ im uneigennützigen 
Einsatz für andere, in der Fürsorge für die Schwachen und in der Pflege der Klei-
nen bestehen.

Lesetipp der Redaktion 

aus dem kostenlosen Online-Archiv der Zeitschrift 
unter www.geistundleben.de:

Roger Schutz, 
Ein Brief der Bruderschaft 
von Taizé an die „Mönche“, 
in: GuL 35 (1962), 375–377.

401

Friede als Weihnachtsgabe


