Reflexion

Ursula Baatz | Wien

geb. 1951, Dr. phil., Publizistin, Philosophin, Acht-
samkeitslehrerin

ursula.baatz@univie.ac.at

Nicht nur Meditationsschemel

Das Erbe des Jesuiten und Zen-Lehrers Hugo M. Enomiya-Lassalle

Vor 25 Jahren, am 7. Juli 1990, starb in einem Spital in Miinster Hugo Makibi Eno-
miya-Lassalle, 92 Jahre alt, japanischer Staatsbiirger deutscher Herkunft, Jesuit und
Zen-Lehrer. Der historische Briickenschlag zwischen Christentum und Zen-Bud-
dhismus ist sein Verdienst. Wer heute als Christ oder mit christlichem Hintergrund
in Europa, Asien, Nord- oder Siidamerika Zen tibt, verdankt dies Lassalle. Auch die
Wiederbelebung christlicher Mystik und Kontemplation ist zu einem guten Teil auf
ihn zuriickzufiihren. Die folgende skizzenhafte Bilanz blickt auf Lassalles Weg und
Motivation sowie auf den historischen Kontext, der ihn zum Zen brachte, zurtick,
aber auch auf die Wirkungen und die gegenwértige Situation.

Anfange in Japan

Lassalle kam 1929 als Missionar nach Japan und engagierte sich zundchst in Tokyo
in der Sozialarbeit. Offensichtlich hatte er schon wihrend seines Studiums Kon-
takte zu Kreisen in der katholischen Kirche, die ab den 1920er Jahren fiir ein inkul-
turiertes Christentum eintraten. Ab 1935 Missionssuperior, lie3 er das Noviziat in
Nagatsuka (in der Ndhe von Hiroshima) in japanischem Stil bauen, ebenso die Ka-
pelle - wohl der erste christliche Sakralraum in japanischem Stil. 1939 iibersiedelte
er selbst nach Hiroshima. Die Atmosphére im Japan der 1930er Jahre war durch
einen militaristischen Nationalismus gepradgt. Der Zen-Buddhismus galt als die
Essenz des Japanischen und deswegen war Lassalle daran interessiert, obwohl der
Shintoismus politisch wichtiger war. Auch suchte er nach einer Form des Betens,
die fiir japanische Christen passender war als die wortreiche europdische Variante.
So nahm er im Kriegswinter 1943 an einem Sesshin in einem Soto-Zen-Kloster in
der Ndhe Hiroshimas teil. Was heute selbstverstindlich erscheint, war es damals
keineswegs, da die communicatio in sacris, die Teilnahme an nicht-christlichen

402



Hugo M. Enomiya-Lassalle

Kulthandlungen untersagt war. Daher hatten sich 1936 katholische Studenten ge-
weigert, vor dem Yasukuni-Schrein in Tokyo, dem bis heute kontroversen Denkmal
fiir gefallene japanische Soldaten, an einer Shinto-Zeremonie teilzunehmen. Die
romische Behorde erlaubte die Teilnahme daran als Brauchtum. Es mag sein, dass
Lassalle dies als Prazedenzfall sah, da sein Interesse ja dem Zen als Ausdruck der ja-
panischen Kultur galt.

Am 6. August 1945 warfen die USA eine Atombombe auf Hiroshima ab, die
die Stadt in Schutt und Asche legte. Lassalle tiberlebte dank der Steinmauern des
Pfarrhauses die Hitzestrahlung und erlitt nur leichte Verletzungen. Ab Herbst 1945
bemiihte er sich um den Bau der Weltfriedenskirche in Hiroshima, um dort sein In-
kulturationsprojekt fortzusetzen. Internationale Beteiligung machte den Bau mog-
lich und die Einweihung der Kirche in modernem japanischen Stil am 6. August
1954 war ein Groflereignis. Am Abend dieses Tages teilten die Oberen Lassalle mit,
dass nicht er dort Pfarrer werden wiirde.

Fiir den schwierigen Prozess seiner Neuorientierung waren die spirituelle Er-
fahrung und die geistlichen Friichte des Sesshins 1943 bestimmend. 58-jdhrig
beschloss er, den Zen-Weg zu seinem Lebensinhalt zu machen, zundchst unter
der Fihrung von Harada Daiun Roshi, einem der wichtigsten Zen-Meister der Zeit
und dann unter dessen Nachfolger Yamada Koun Roshi. Dabei suchte er Schritt fiir
Schritt nach Parallelen und Verbindungen zwischen Zen und christlicher Mystik.
Mit dem Zweiten Vaticanum gab es fiir diesen schwierigen und stets umstrittenen
Weg in spirituelles Neuland erstmals eine Basis. Im Orden wurde er v.a. von Pedro
Arrupe, Provinzial und spater Ordensgeneral, unterstiitzt. Anfang der 1960er Jahre
errichtete Lassalle in der Ndahe von Hiroshima ein erstes christliches Zen-Retreat-
House; ab 1969 diente ein solches Haus in Shinmeikutsu, in der Ndhe von Tokyo,
fiir Zen-Kurse. 1968 gab Lassalle in Europa die ersten Zen-Kurse, denen unzihlige
weitere folgten. Auf seine Anregung hin wurde aus dem Franziskaner-Konvent
Dietfurt/Altmiihltal 1977 das bis heute bestehende Meditationshaus St. Franziskus,
das erste christliche Zen-Zentrum in Europa.

1979 erhielt Lassalle von Yamada die formelle Erlaubnis, Zen zu lehren und
iibernahm damit als katholischer Priester und Ordensmann ein buddhistisches
Amt, religionshistorisch ein Novum. Neben der umfangreichen Lehrtatigkeit - er
war bis 1988 die meiste Zeit des Jahres unterwegs, um Sesshins zu geben - schrieb
Lassalle eine Reihe Biicher, in denen er aufzeigte, warum und wie Christen Zen
iiben konnen. Yamada Roshi starb 1989, Hugo Lassalle neun Monate spater. Die
Urne mit seiner Asche wurde in der Weltfriedenskirche in Hiroshima beigesetzt.

Christliche Identitat

Lassalle war kein frustrierter Christ. Seine Identitdt als Christ hat er nie in irgend-
einer Form in Frage gestellt, wie seine Tagebiicher zeigen. Im Gegenteil, der Zen-

403



Reflexion

Weg hat ihn in seiner Lebenspraxis als Jesuit bestarkt. Manche haben das mit
Misstrauen gesehen, die einen, weil sie meinten, er sei dem Christentum untreu
geworden, die anderen, weil sie meinten, er sei kein ,,echter Zen-Mensch“. Tat-
sdchlich verschmolz beides fiir ihn: ,Anfangs waren Christentum und Zen wie
zwei Parallelen, das heifdt, ich blieb dem Christentum treu, doch im Zen folgte ich
den Anweisungen der Meister. Aber mit der Zeit wurde aus diesen beiden Linien
eine einzige - das geschah einfach. Wenigstens fiir mich selbst gibt es keinen Wi-
derspruch, ob man das nun glaubt oder nicht“!, schrieb er 1985 in einem Bericht
fiir seinen Zen-Meister Yamada Koun.

Lassalle hatte als Student eine tiefe mystische Erfahrung, vielleicht deswegen
verbrachte er sein Tertiat bei dem franzdsischen Jesuiten und Mystiker Louis
Poullier, bei dem er mit der christlichen Mystik vertraut wurde. Fiir den Jesui-
ten Lassalle war traditionelle Askese selbstverstdandlich - u.a. ,,Disziplin“, also
Selbstgeiflelung, und ein sehr frugaler Lebensstil. Erst die Zen-Ubung erschloss
ihm einen Weg zu innerer Ruhe jenseits hindernder Gedanken. Wie Poullier sah
Lassalle als Ziel menschlichen Lebens die Vereinigung mit Gott, fiir Laien wie
Ordensleute. Da die Praxis der Zen-Monche seiner eigenen jesuitischen Praxis
dhnelte, musste auch das Lebensziel dhnlich sein, schloss er. Zwar spricht man
im Buddhismus nicht von ,,unvergdanglicher Gliickseligkeit“ und Nirvana wird ne-
gativ beschrieben, doch die mit dem ,Erwachen“ verbundene Freude, aber auch
die negativen Formulierungen von Mystikern wie Meister Eckhart oder Johannes
vom Kreuz legten es Lassalle nahe, Gotteserfahrung und Erfahrung des Erwachens
zu parallelisieren. Auch hob Lassalle hervor, dass im Christentum dhnlich wie
im Zen seit den Kirchenvitern ein tiber begriffliches Denken hinausgehendes
Bewusstsein die Voraussetzung fiir Gotteserfahrung ist - Pseudodionysios z.B.
spricht von , Nicht-Sehen“ und ,,Nicht-Wissen“. Lassalle ging phdanomenolo-
gisch vor und hielt Abstand von Hypothesen wie jener einer aller Mystik und Spi-
ritualitdt zugrundeliegenden philosophia perennis (A. Huxley, 1946). Wichtig war
ihm, aufzuzeigen, dass die Dimension des nada, nada - wie Johannes vom Kreuz
sagt - in allen spirituellen Traditionen zum letzten Grund von Erfahrung fiihrt.

Die seit Ende der 1960er Jahre statistisch belegte Erosion des traditionellen
Glaubens in Europa fiel Lassalle bereits 1946 auf einer Reise durch das zerstorte
Nachkriegsdeutschland auf. Die westlichen Formen des wortreichen Betens waren
fiir Japaner(innen) unpassend. Die Stille und Sammlung, die in der Zen-Praxis
entsteht und gelibt wird, konnen ein hilfreicher Weg des Gebets und der Gottes-
erfahrung sein, fand er. Dass Kérperhaltung und Atmung die geistliche Ubung
unterstiitzen, war neu und fithrte zu einer tiefgreifenden Neuorientierung, auch
wenn Lassalle die asketische Praxis beibehielt. Nach einer Motorradfahrt im De-
zember 1957 schrieb er in sein Tagebuch: , Die Fahrt durch den kalten Winter-

1 U.Baatz, H.M. Enomiya-Lassalle. Ein Leben zwischen den Welten. Ziirich 1998, 363.

404



Hugo M. Enomiya-Lassalle

morgen war mir in dieser frostigen, nebligen, (...) mit Raureif bedeckten Land-
schaft wirklich ein Hochgenuf. Vielleicht hat das Zazen auch was damit zu tun.
Da der Geist leer wird, kann man die Natur besser geniefien. Man fiihlt sich in
etwa eins mit dieser Natur. Wenn es keine Schlechtigkeit bei den Menschen gébe,
konnte man schon mit dieser Wirklichkeit gliicklich und zufrieden sein.“? Er be-
gann, inspiriert von dem englischen Mystiker Richard Rolle, innere Wachsamkeit
auf das Vollkommene und auf Vereinigung mit Gott im Herzen zu iiben.

Erster Briickenschlag

Fir den Briickenschlag zwischen Zen-Buddhismus und Christentum gab es fiir
beide Seiten gute Griinde. Im Klima des Kalten Krieges schien sowohl fiir Ya-
mada Roshi wie auch fiir Lassalle - beide waren Kriegsteilnehmer gewesen - die
Praxis des Zen, die zu einer Relativierung des Ego und des Egoismus fithren kann
und zur Uberwindung eines Denkens, das sich an Dualismen und Gegensitzen
(Freund - Feind, West - Ost, Schwarz - Weif}, Natur - Kultur etc.) orientiert, ein
wesentlicher Beitrag zum Weltfrieden zu sein. Dazu kam, dass Lassalle im Zen-
Weg einen Weg der Gotteserfahrung sah fiir Menschen, die mit dem traditionel-
len, rational argumentierenden Christentum nichts mehr anfangen konnten.
Yamada Roshi wiederum meinte, dass Zen in Japan im Niedergang begriffen sei,
aber starke christliche Institutionen die Tradition bewahren kdnnten.
Theoretisch fundiert war dieser Briickenschlag durch einen wechselseitigen
Inklusivismus, der die jeweils andere Religion in die eigene einordnete. In Japan
hatte sich im Zuge der Modernisierung ab Beginn des 20. Jhs. ein ,neuer Buddhis-
mus“ herausgebildet, der zundchst den Mahayana-Buddhismus und dann Zen als
,Herz aller Religionen“ interpretierte. Auf katholischer Seite gab es ab den 1920er
Jahren eine dhnlich inklusivistische Position. Der europdische Kolonialismus
hatte christliche Theologen in Berithrung mit der islamischen Mystik gebracht.
Um deren grofle Ahnlichkeit zu erkldren, entwickelten J. Maritain, O. Lacombe,
L. Gardet u.a. das Konzept der ,natiirlichen Mystik“, die sich in allen Religionen
finden lieRe, und durch die ,iibernatiirliche Mystik“ im Christentum vollendet
werde. Diese beiden wechselseitigen Inklusivismen erlaubten Yamadas und Las-
salles Vorgehen. Hoch anzurechnen ist beiden, dass sie das inhdrente Konfliktpo-
tential nicht bedienten. Hitten sie sich in dieser Anfangsphase auf Detailfragen
eingelassen, hitte es diesen historisch einmaligen, mutigen Briickenschlag kaum
gegeben. ,Die Erfahrung der Erleuchtung ist wie eine Tasse Tee, sie schmeckt fiir
alle Menschen gleich“, sagte Yamada in einem Teisho, einem Zen-Vortrag im
Jahr 19752 Den in einem spédteren Gesprach von einem seiner Zen-Schiiler ein-

2 Ebd., 264 [s. Anm. 1].
3 Ebd, 365 [s. Anm. 1].

405



Reflexion

gebrachten Einwand, dass griiner Tee fiir Européder(innen) anders schmeckt als fiir
Japaner(innen), da der Geschmackssinn kulturell geformt ist, beliefd er unkom-
mentiert.* Auch wurde dies im Sanbokyodan, der Zen-Organisation, die Yamada
Koun Roshi 1954 mitgegriindet hatte, und aus der die erste Generation der Zen-
Lehrer mit christlichem Hintergrund kommt, nicht weiter diskutiert.

Weitere Entwicklungen

In der Folge entwickelten die verschiedenen Zen-Lehrer(innen) unterschiedliche,
zum Teil einander widersprechende Erkldrungen, wie Zen und Christentum zu-
sammengehen. Aus der deutschsprachigen Gruppe publizierten Niklaus Brant-
schen, die kiirzlich verstorbene Pia Gyger, Willigis Jager, Johannes Kopp und Gun-
dula Meyer zu diesem Thema - alle Ordensleute und/oder Priester, G. Meyer ist
evangelische Pastorin. Sie alle gehen von Huxleys Modell der philosophia perennis
aus, wonach die verschiedenen Religionen Manifestationen der einen Weisheits-
tradition sind. Das verbindet sich gut mit ,dem Geschmack von Tee, der fiir alle
gleich ist“, wobei sich die Schlussfolgerungen daraus unterscheiden. Jager konzi-
piert eine ,transreligiose” Weltanschauung, die bei ndherer Betrachtung Haeckels
monistisches ,,Wissenschaft als Religion“ paraphrasiert, mit Versatzstiicken aus
Buddhismus und Hindu-Traditionen. Kopp sucht die Zen-Ubung phdnomenolo-
gisch innerhalb des Christentums zu beschreiben. Gyger und Brantschen wiede-
rum wollen den Zen-Weg mit christlicher Mystik zu einer via integralis verbinden.
Mit ,,Schliisselsdtzen“ aus der Bibel soll wie mit Zen-Koans geilibt werden. Auch
hier werden Versatzstiicke aus dem Zen in einen Kontext christlicher Mystik mon-
tiert. Aufféllig ist, dass keiner der Genannten sich - abgesehen vom Koan-Studium
mit Yamada Roshi - ndher mit dem Buddhismus und den philosophischen Rich-
tungen, aus denen Zen-Buddhismus und Koan-Praxis schopfen, befasst hat.

Die zweite Gruppe bestehet aus Ana Maria Schliiter Rodés (kath. Ordensfrau)
in Spanien, Ama Samy S] in Indien und Ruben Habito (ehemaliger Jesuit) in den
USA - alle drei sind mehrsprachig und leben in interkulturellen Kontexten. Sie
iibernehmen Raimon Panikkars These der ,homéomorphen Aquivalente“. Nach
ihm transportieren Religionen wie Sprachen Weltbilder und Kulturen, sind also
nicht ineinander {ibersetzbar. So wie jemand, der mehrsprachig lebt, die Ahnlich-
keiten und Unterschiede der Weltbilder und Kulturen der Sprachen, in denen sie
oder er lebt, ohne Probleme verbindet, so lassen sich auch Buddhismus und Chri-
stentum lebensméfig verbinden, ohne dabei die Unterschiede zu verwischen. Der
»Geschmack der Tees“ darf hier in seiner Diversitat gewtirdigt werden, wie dies
Ama Samy und auch Habito in ihren Biichern reflektieren. In Spanien und Latein-

4 U. Baatz, Erleuchtung trifft Auferstehung. Zen-Buddhismus und Christentum. Eine Orientierung. Berlin
2009, 91.

406



Hugo M. Enomiya-Lassalle

amerika gibt es mit dem Zendo Betania von Schliiter eine grof3e, relativ dezentrale
Gruppe, in der das Gesprach mit Theologie und Buddhismus gepflegt wird.

Einige Jahre nach dem Tod von Yamada Koun wurde in der Zen-Schule des
Sanbo-Kyodan eine Hierarchie der Lehrer(innen) etabliert, die sich von den
monastischen Zen-Hierarchien unterscheidet. Die Frage, wer berechtigt sei, Zen-
Lehrer(innen) und auch Zen-Meister(innen) zu ernennen, fithrte zu gruppen-
dynamischen Verwerfungen. Schliiter Rodés und Samy trennten sich 1997 vom
Sanbo-Kyodan und griindeten eigenstiandige Zen-Linien. Gyger und Brantschen
wechselten 1999 zu dem Amerikaner Bernie Glassman Roshi, der sie zu Roshis (d.i.
unabhidngigen Zen-Lehrern) ernannte. Jager griindete 2009 eine eigene Zen-Linie.
Zudem suchte und erhielt er kurz darauf von einem chinesischen Ch'an-Meister
eine Bestdtigung als Lehrer.

Yamada Koun hatte explizit ausgeschlossen, dass Christen als Bedingung fiir
die Ubertragung der Lehrerlaubnis jukai nehmen miissen, d.h. das ,,Annehmen
der Gebote*, das in etwa der christlichen Taufe entspricht. Rituale und Rezitation
bei Sesshins waren dem/der jeweiligen Lehrer(in) tiberlassen. Lassalle hatte die
Zen-Ubung auf Schweigen, Sitzen, Gehen und Sich-Verbeugen reduziert. Bei Sess-
hins in katholischem Kontext gibt es nach seinem Vorbild meist einmal am Tag
eine Eucharistiefeier, an der teilnehmen kann, wer will.

Yamada Ryoun Roshi, der Sohn von Koun Roshi, beendete 2010 seine Tatigkeit
als Spitzenmanager bei der Mitsubishi Bank und ist nun CEO einer groflen M6-
belfirma und Abt des Sanbo-Kyodan (jetzt ,Sanbo-Zen“). Er betont, dass Zen keine
Religion sei, worunter er ,Glaube an ein hoheres Wesen“ versteht. Seit kurzem
wird den Sanbo-Zen-Lehrer(inne)n jedoch deutlich nahegelegt, in ihren Gruppen
das Herz-Sutra zu rezitieren und selbst jukai zu nehmen. Mit der Einfithrung dieses
buddhistischen Rituals wird der ,Weg zum Wahren Selbst“ an das Territorium des
Buddhismus gebunden - und das heifst an eine Religion. Kopp hat deswegen 2014
die Gruppe verlassen. Die Frage ist also, ob man im Sinn von Yamada Koun und
Lassalle Zen und Christentum als Wege sehen mochte, die fiir alle offen sind oder
doch als durch Riten und Regeln abgegrenzte Territorien.

Lassalles Erbe

Die 1960er Jahren waren eine Zeit des gesellschaftlichen Umbruchs. Das Zeitfens-
ter zwischen dem Beginn des Zweiten Vaticanums 1962 und 1978, dem Jahr der
Wahl von Papst Johannes Paul II. sowie der islamischen Revolution im Iran war
fiir die Verstandigung zwischen den Religionen giinstig. Davor oder danach hitte
das Projekt von Hugo M. Enomiya-Lassalle S] wohl keine oder nur wenig Chan-
cen gehabt. Asiatische Religionen und Praktiken - bislang ein Minderheiten- und
Avantgarde-Programm - gelangten in die Mitte der Gesellschaft, wihrend immer

407



Reflexion

mehr Menschen die alten Weltanschauungsinstitutionen verlieRen. Im Jahr 1960
erschien Lassalles Buch Zen - Weg zur Erleuchtung und fand international grofie
Resonanz. 1967 wurde er zur Tagung Arzt und Seelsorger nach Schlofl Elmau einge-
laden, wo u.a. auch Graf Diirckheim referierte. Dies war der Beginn der ,Meditati-
onsszene“ im deutschen Sprachraum.

Lassalles Wirken - seine Biicher, die zahllosen Vortrdge und Sesshins, in denen
er die Parallelen zwischen Zen und christlicher Mystik aufzeigte - trugen wesen-
tlich zur Wiederentdeckung dieser Tradition bei. Etwa erschien beim Verlag Herder
in den 1980er Jahren eine breite Palette von Texten, u.a. Wiistenviter, Zisterzien-
sermystik und spanische Mystik. Das Interesse an ,,Meditation“ an der kirchlichen
Basis wuchs. Dass es heute in vielen Bildungshédusern und Kldstern Meditations-
raume gibt, ist eine Frucht der Impulse von Hugo Lassalle. Eigens erwdhnt wer-
den muss der im christlichen Raum weit verbreitete Meditationsschemel. Dieses
Sitzmobel kam durch Lassalle um das Jahr 1961 nach Europa. Entwickelt hatten
es japanische Zen-Meister, um Laien den Fersensitz zu erleichtern.’ Ein weiteres
indirektes Resultat von Lassalles Wirken ist das Entstehen von ,Schulen“ und
,Lehrerausbildungen* fiir Kontemplation nach dem Vorbild der Zen-Schulung.
Die Wiirzburger Schule der Kontemplation und die via integralis wurden beide von
Zen-Lehrern gegriindet, die durch Lassalle zu Yamada Koun gekommen waren.
Beide Schulen beniitzen bestimmte Aspekte der Zen-Ubung, um christliche Mystik
zu aktualisieren. Die Schweizer Zen-Gruppe niitzt Lassalles Namen fiir Branding
und nennt sich Lassalle-Glassman-Linie bzw. Lassalle-Kontemplationsschule.

Die Zen-Ubung ist heute fiir viele Christen und Noch-Christen ein hilfreicher
spiritueller Weg. Doch die Theologie hat sich bisher hochstens kritisch fiir die Zen-
Praxis interessiert, und die neuen Generationen der Zen-Lehrer(innen) interpretie-
ren die Ubung eher psychotherapeutisch. Ob das der Zen-Ubung auf Dauer gut tut,
ist fraglich.

5 Dies., Ein Leben zwischen den Welten, 287 [s. Anm. 1].

408



