
Nicht nur Meditationsschemel
Das Erbe des Jesuiten und Zen-Lehrers Hugo M. Enomiya-Lassalle

Vor 25 Jahren, am 7. Juli 1990, starb in einem Spital in Münster Hugo Makibi Eno­
miya-Lassalle, 92 Jahre alt, japanischer Staatsbürger deutscher Herkunft, Jesuit und 
Zen-Lehrer. Der historische Brückenschlag zwischen Christentum und Zen-Bud­
dhismus ist sein Verdienst. Wer heute als Christ oder mit christlichem Hintergrund 
in Europa, Asien, Nord- oder Südamerika Zen übt, verdankt dies Lassalle. Auch die 
Wiederbelebung christlicher Mystik und Kontemplation ist zu einem guten Teil auf 
ihn zurückzuführen. Die folgende skizzenhafte Bilanz blickt auf Lassalles Weg und 
Motivation sowie auf den historischen Kontext, der ihn zum Zen brachte, zurück, 
aber auch auf die Wirkungen und die gegenwärtige Situation. 

Anfänge in Japan	

Lassalle kam 1929 als Missionar nach Japan und engagierte sich zunächst in Tokyo 
in der Sozialarbeit. Offensichtlich hatte er schon während seines Studiums Kon­
takte zu Kreisen in der katholischen Kirche, die ab den 1920er Jahren für ein inkul­
turiertes Christentum eintraten. Ab 1935 Missionssuperior, ließ er das Noviziat in 
Nagatsuka (in der Nähe von Hiroshima) in japanischem Stil bauen, ebenso die Ka­
pelle – wohl der erste christliche Sakralraum in japanischem Stil. 1939 übersiedelte 
er selbst nach Hiroshima. Die Atmosphäre im Japan der 1930er Jahre war durch 
einen militaristischen Nationalismus geprägt. Der Zen-Buddhismus galt als die 
Essenz des Japanischen und deswegen war Lassalle daran interessiert, obwohl der 
Shintoismus politisch wichtiger war. Auch suchte er nach einer Form des Betens, 
die für japanische Christen passender war als die wortreiche europäische Variante. 
So nahm er im Kriegswinter 1943 an einem Sesshin in einem Soto-Zen-Kloster in 
der Nähe Hiroshimas teil. Was heute selbstverständlich erscheint, war es damals 
keineswegs, da die communicatio in sacris, die Teilnahme an nicht-christlichen 

Ursula Baatz | Wien

geb. 1951, Dr. phil., Publizistin, Philosophin, Acht­
samkeitslehrerin

ursula.baatz@univie.ac.at

Reflexion

402



Kulthandlungen untersagt war. Daher hatten sich 1936 katholische Studenten ge­
weigert, vor dem Yasukuni-Schrein in Tokyo, dem bis heute kontroversen Denkmal 
für gefallene japanische Soldaten, an einer Shinto-Zeremonie  teilzunehmen. Die 
römische Behörde erlaubte die Teilnahme daran als Brauchtum. Es mag sein, dass 
Lassalle dies als Präzedenzfall sah, da sein Interesse ja dem Zen als Ausdruck der ja­
panischen Kultur galt. 

Am 6. August 1945 warfen die USA eine Atombombe auf Hiroshima ab, die 
die Stadt in Schutt und Asche legte. Lassalle überlebte dank der Steinmauern des 
Pfarrhauses die Hitzestrahlung und erlitt nur leichte Verletzungen. Ab Herbst 1945 
bemühte er sich um den Bau der Weltfriedenskirche in Hiroshima, um dort sein In­
kulturationsprojekt fortzusetzen. Internationale Beteiligung machte den Bau mög­
lich und die Einweihung der Kirche in modernem japanischen Stil am 6. August 
1954 war ein Großereignis. Am Abend dieses Tages teilten die Oberen Lassalle mit, 
dass nicht er dort Pfarrer werden würde. 

Für den schwierigen Prozess seiner Neuorientierung waren die spirituelle Er­
fahrung und die geistlichen Früchte des Sesshins 1943 bestimmend. 58-jährig 
beschloss er, den Zen-Weg zu seinem Lebensinhalt zu machen, zunächst unter 
der Führung von Harada Daiun Roshi, einem der wichtigsten Zen-Meister der Zeit 
und dann unter dessen Nachfolger Yamada Koun Roshi. Dabei suchte er Schritt für 
Schritt nach Parallelen und Verbindungen zwischen Zen und christlicher Mystik. 
Mit dem Zweiten Vaticanum gab es für diesen schwierigen und stets umstrittenen 
Weg in spirituelles Neuland erstmals eine Basis. Im Orden wurde er v.a. von Pedro 
Arrupe, Provinzial und später Ordensgeneral, unterstützt. Anfang der 1960er Jahre 
errichtete Lassalle in der Nähe von Hiroshima ein erstes christliches Zen-Retreat-
House; ab 1969 diente ein solches Haus in Shinmeikutsu, in der Nähe von Tokyo, 
für Zen-Kurse. 1968 gab Lassalle in Europa die ersten Zen-Kurse, denen unzählige 
weitere folgten. Auf seine Anregung hin wurde aus dem Franziskaner-Konvent 
Dietfurt/Altmühltal 1977 das bis heute bestehende Meditationshaus St. Franziskus, 
das erste christliche Zen-Zentrum in Europa.

1979 erhielt Lassalle von Yamada die formelle Erlaubnis, Zen zu lehren und 
übernahm damit als katholischer Priester und Ordensmann ein buddhistisches 
Amt, religionshistorisch ein Novum. Neben der umfangreichen Lehrtätigkeit – er 
war bis 1988 die meiste Zeit des Jahres unterwegs, um Sesshins zu geben – schrieb 
Lassalle eine Reihe Bücher, in denen er aufzeigte, warum und wie Christen Zen 
üben können. Yamada Roshi starb 1989, Hugo Lassalle neun Monate später. Die 
Urne mit seiner Asche wurde in der Weltfriedenskirche in Hiroshima beigesetzt. 

Christliche Identität

Lassalle war kein frustrierter Christ. Seine Identität als Christ hat er nie in irgend­
einer Form in Frage gestellt, wie seine Tagebücher zeigen. Im Gegenteil, der Zen-

403

Hugo M. Enomiya-Lassalle



1	 U. Baatz, H.M. Enomiya-Lassalle. Ein Leben zwischen den Welten. Zürich 1998, 363.

Weg hat ihn in seiner Lebenspraxis als Jesuit bestärkt. Manche haben das mit 
Misstrauen gesehen, die einen, weil sie meinten, er sei dem Christentum untreu 
geworden, die anderen, weil sie meinten, er sei kein „echter Zen-Mensch“. Tat­
sächlich verschmolz beides für ihn: „Anfangs waren Christentum und Zen wie 
zwei Parallelen, das heißt, ich blieb dem Christentum treu, doch im Zen folgte ich 
den Anweisungen der Meister. Aber mit der Zeit wurde aus diesen beiden Linien 
eine einzige – das geschah einfach. Wenigstens für mich selbst gibt es keinen Wi­
derspruch, ob man das nun glaubt oder nicht“1, schrieb er 1985 in einem Bericht 
für seinen Zen-Meister Yamada Koun. 

Lassalle hatte als Student eine tiefe mystische Erfahrung, vielleicht deswegen 
verbrachte er sein Tertiat  bei dem französischen Jesuiten und Mystiker Louis 
Poullier, bei dem er mit der christlichen Mystik vertraut wurde. Für den Jesui­
ten Lassalle war traditionelle Askese selbstverständlich – u.a. „Disziplin“, also 
Selbstgeißelung, und ein sehr frugaler Lebensstil. Erst die Zen-Übung erschloss 
ihm einen Weg zu innerer Ruhe jenseits hindernder Gedanken. Wie Poullier sah 
Lassalle als Ziel menschlichen Lebens die Vereinigung mit Gott, für Laien wie 
Ordensleute. Da die Praxis der Zen-Mönche seiner eigenen jesuitischen Praxis 
ähnelte, musste auch das Lebensziel ähnlich sein, schloss er.  Zwar spricht man 
im Buddhismus nicht von „unvergänglicher Glückseligkeit“ und Nirvana wird ne­
gativ beschrieben, doch die mit dem „Erwachen“ verbundene Freude, aber auch 
die negativen Formulierungen von Mystikern wie Meister Eckhart oder Johannes 
vom Kreuz legten es Lassalle nahe, Gotteserfahrung und Erfahrung des Erwachens 
zu parallelisieren. Auch hob Lassalle hervor, dass im Christentum ähnlich wie 
im Zen seit den Kirchenvätern ein über begriffliches Denken hinausgehendes 
Bewusstsein die Voraussetzung für Gotteserfahrung ist – Pseudodionysios z.B. 
spricht von „Nicht-Sehen“ und „Nicht-Wissen“. Lassalle ging phänomenolo­
gisch vor und hielt Abstand von Hypothesen wie jener einer aller Mystik und Spi­
ritualität zugrundeliegenden philosophia perennis (A. Huxley, 1946). Wichtig war 
ihm, aufzuzeigen, dass die Dimension des nada, nada – wie Johannes vom Kreuz 
sagt – in allen spirituellen Traditionen zum letzten Grund von Erfahrung führt. 

Die seit Ende der 1960er Jahre statistisch belegte Erosion des traditionellen 
Glaubens in Europa fiel Lassalle bereits 1946 auf einer Reise durch das zerstörte 
Nachkriegsdeutschland auf. Die westlichen Formen des wortreichen Betens waren 
für Japaner(innen) unpassend. Die Stille und Sammlung, die in der Zen-Praxis 
entsteht und geübt wird, können ein hilfreicher Weg des Gebets und der Gottes­
erfahrung sein, fand er. Dass Körperhaltung und Atmung die geistliche Übung 
unterstützen, war neu und führte zu einer tiefgreifenden Neuorientierung, auch 
wenn Lassalle die asketische Praxis beibehielt. Nach einer Motorradfahrt im De­
zember 1957 schrieb er in sein Tagebuch: „Die Fahrt durch den kalten Winter­

404

Reflexion



3	 Ebd., 365 [s. Anm. 1].

morgen  war mir  in dieser frostigen, nebligen, (...) mit Raureif bedeckten Land­
schaft wirklich ein Hochgenuß. Vielleicht hat das Zazen auch was damit zu tun. 
Da der Geist leer wird, kann man die Natur besser genießen. Man fühlt sich in 
etwa eins mit dieser Natur. Wenn es keine Schlechtigkeit bei den Menschen gäbe, 
könnte man schon mit dieser Wirklichkeit glücklich und zufrieden sein.“2 Er be­
gann, inspiriert von dem englischen Mystiker Richard Rolle, innere Wachsamkeit 
auf das Vollkommene und auf Vereinigung mit Gott im Herzen zu üben. 

Erster Brückenschlag

Für den Brückenschlag zwischen Zen-Buddhismus und Christentum gab es für 
beide Seiten gute Gründe. Im Klima des Kalten Krieges schien sowohl für Ya­
mada Roshi wie auch für Lassalle – beide waren Kriegsteilnehmer gewesen – die 
Praxis des Zen, die zu einer Relativierung des Ego und des Egoismus führen kann 
und zur Überwindung eines Denkens, das sich an Dualismen und Gegensätzen 
(Freund – Feind, West – Ost, Schwarz – Weiß, Natur – Kultur etc.) orientiert, ein 
wesentlicher Beitrag zum Weltfrieden zu sein. Dazu kam, dass Lassalle im Zen-
Weg einen Weg der Gotteserfahrung sah für Menschen, die mit dem traditionel­
len, rational argumentierenden Christentum nichts mehr anfangen konnten. 
Yamada Roshi wiederum meinte, dass Zen in Japan im Niedergang begriffen sei, 
aber starke christliche Institutionen die Tradition bewahren könnten. 

Theoretisch fundiert war dieser Brückenschlag durch einen wechselseitigen 
Inklusivismus, der die jeweils andere Religion in die eigene einordnete. In Japan 
hatte sich im Zuge der Modernisierung ab Beginn des 20. Jhs. ein „neuer Buddhis­
mus“ herausgebildet, der zunächst den Mahayana-Buddhismus und dann Zen als 
„Herz aller Religionen“  interpretierte. Auf katholischer Seite gab es ab den 1920er 
Jahren eine ähnlich inklusivistische Position. Der europäische Kolonialismus 
hatte christliche Theologen in Berührung mit der islamischen Mystik gebracht. 
Um deren große Ähnlichkeit zu erklären, entwickelten J. Maritain, O. Lacombe, 
L. Gardet u.a. das Konzept der „natürlichen Mystik“, die sich in allen Religionen 
finden ließe, und durch die „übernatürliche Mystik“ im Christentum vollendet 
werde. Diese beiden wechselseitigen Inklusivismen erlaubten Yamadas und Las­
salles Vorgehen. Hoch anzurechnen ist beiden, dass sie das inhärente Konfliktpo­
tential nicht bedienten. Hätten sie sich in dieser Anfangsphase auf Detailfragen 
eingelassen, hätte es diesen historisch einmaligen, mutigen Brückenschlag kaum 
gegeben. „Die Erfahrung der Erleuchtung ist wie eine Tasse Tee, sie schmeckt für 
alle Menschen gleich“, sagte Yamada in einem Teisho, einem Zen-Vortrag im 
Jahr 1975.3 Den in einem späteren Gespräch von einem seiner Zen-Schüler ein­

2	 Ebd., 264 [s. Anm. 1].

405

Hugo M. Enomiya-Lassalle



4	 U. Baatz, Erleuchtung trifft Auferstehung. Zen-Buddhismus und Christentum. Eine Orientierung. Berlin 
2009, 91.

gebrachten Einwand, dass grüner Tee für Europäer(innen) anders schmeckt als für 
Japaner(innen), da der Geschmackssinn kulturell geformt ist, beließ er unkom­
mentiert.4 Auch wurde dies im Sanbokyodan, der Zen-Organisation, die Yamada 
Koun Roshi 1954 mitgegründet hatte, und aus der die erste Generation der Zen-
Lehrer mit christlichem Hintergrund kommt, nicht weiter diskutiert.

Weitere Entwicklungen

In der Folge entwickelten die verschiedenen Zen-Lehrer(innen) unterschiedliche, 
zum Teil einander widersprechende Erklärungen, wie Zen und Christentum zu­
sammengehen. Aus der deutschsprachigen Gruppe publizierten Niklaus Brant­
schen, die kürzlich verstorbene Pia Gyger, Willigis Jäger, Johannes Kopp und Gun­
dula Meyer zu diesem Thema – alle Ordensleute und/oder Priester, G. Meyer ist 
evangelische Pastorin. Sie alle gehen von Huxleys Modell der philosophia perennis 
aus, wonach die verschiedenen Religionen Manifestationen der einen Weisheits­
tradition sind. Das verbindet sich gut mit „dem Geschmack von Tee, der für alle 
gleich ist“, wobei sich die Schlussfolgerungen daraus unterscheiden. Jäger konzi­
piert eine „transreligiöse“ Weltanschauung, die bei näherer Betrachtung Haeckels 
monistisches „Wissenschaft als Religion“ paraphrasiert, mit Versatzstücken aus 
Buddhismus und Hindu-Traditionen. Kopp sucht die Zen-Übung phänomenolo­
gisch innerhalb des Christentums zu beschreiben. Gyger und Brantschen wiede­
rum wollen den Zen-Weg mit christlicher Mystik zu einer via integralis verbinden. 
Mit „Schlüsselsätzen“ aus der Bibel soll wie mit Zen-Koans geübt werden. Auch 
hier werden Versatzstücke aus dem Zen in einen Kontext christlicher Mystik mon­
tiert. Auffällig ist, dass keiner der Genannten sich – abgesehen vom Koan-Studium 
mit Yamada Roshi – näher mit dem Buddhismus und den philosophischen Rich­
tungen, aus denen Zen-Buddhismus und Koan-Praxis schöpfen, befasst hat. 

Die zweite Gruppe bestehet aus Ana Maria Schlüter Rodés (kath. Ordensfrau) 
in Spanien, Ama Samy SJ in Indien und Ruben Habito (ehemaliger Jesuit) in den 
USA – alle drei sind mehrsprachig und leben in interkulturellen Kontexten. Sie 
übernehmen Raimon Panikkars These der „homöomorphen Äquivalente“. Nach 
ihm transportieren Religionen wie Sprachen Weltbilder und Kulturen, sind also 
nicht ineinander übersetzbar. So wie jemand, der mehrsprachig lebt, die Ähnlich­
keiten und Unterschiede der Weltbilder und Kulturen der Sprachen, in denen sie 
oder er lebt, ohne Probleme verbindet, so lassen sich auch Buddhismus und Chri­
stentum lebensmäßig verbinden, ohne dabei die Unterschiede zu verwischen. Der 
„Geschmack der Tees“ darf hier in seiner Diversität gewürdigt werden, wie dies 
Ama Samy und auch Habito in ihren Büchern reflektieren. In Spanien und Latein­

406

Reflexion



amerika gibt es mit dem Zendo Betania von Schlüter eine große, relativ dezentrale 
Gruppe, in der das Gespräch mit Theologie und Buddhismus gepflegt wird. 

Einige Jahre nach dem Tod von Yamada Koun wurde in der Zen-Schule des 
Sanbo-Kyodan eine Hierarchie der Lehrer(innen) etabliert, die sich von den 
monastischen Zen-Hierarchien unterscheidet. Die Frage, wer berechtigt sei, Zen-
Lehrer(innen) und auch Zen-Meister(innen) zu ernennen, führte zu gruppen­
dynamischen Verwerfungen. Schlüter Rodés und Samy trennten sich 1997 vom 
Sanbo-Kyodan und gründeten eigenständige Zen-Linien. Gyger und Brantschen 
wechselten 1999 zu dem Amerikaner Bernie Glassman Roshi, der sie zu Roshis (d.i. 
unabhängigen Zen-Lehrern) ernannte. Jäger gründete 2009 eine eigene Zen-Linie. 
Zudem suchte und erhielt er kurz darauf von einem chinesischen Ch'an-Meister 
eine Bestätigung als Lehrer.

 Yamada Koun hatte explizit ausgeschlossen, dass Christen als Bedingung für 
die Übertragung der Lehrerlaubnis jukai nehmen müssen, d.h. das „Annehmen 
der Gebote“, das in etwa der christlichen Taufe entspricht. Rituale und Rezitation 
bei Sesshins waren dem/der jeweiligen Lehrer(in) überlassen. Lassalle hatte die 
Zen-Übung auf Schweigen, Sitzen, Gehen und Sich-Verbeugen reduziert. Bei Sess­
hins in katholischem Kontext gibt es nach seinem Vorbild meist einmal am Tag 
eine Eucharistiefeier, an der teilnehmen kann, wer will.   

Yamada Ryoun Roshi, der Sohn von Koun Roshi, beendete 2010 seine Tätigkeit 
als Spitzenmanager bei der Mitsubishi Bank und ist nun CEO einer großen Mö­
belfirma und Abt des Sanbo-Kyodan (jetzt „Sanbo-Zen“). Er betont, dass Zen keine 
Religion sei, worunter er „Glaube an ein höheres Wesen“ versteht. Seit kurzem 
wird den Sanbo-Zen-Lehrer(inne)n jedoch deutlich nahegelegt, in ihren Gruppen 
das Herz-Sutra zu rezitieren und selbst jukai zu nehmen. Mit der Einführung dieses 
buddhistischen Rituals wird der „Weg zum Wahren Selbst“ an das Territorium des 
Buddhismus gebunden – und das heißt an eine Religion. Kopp hat deswegen 2014 
die Gruppe verlassen. Die Frage ist also, ob man im Sinn von Yamada Koun und 
Lassalle Zen und Christentum als Wege sehen möchte, die für alle offen sind oder 
doch als durch Riten und Regeln abgegrenzte  Territorien.      

Lassalles Erbe

Die 1960er Jahren waren eine Zeit des gesellschaftlichen Umbruchs. Das Zeitfens­
ter zwischen dem Beginn des Zweiten Vaticanums 1962 und 1978, dem Jahr der 
Wahl von Papst Johannes Paul II. sowie der islamischen Revolution im Iran war 
für die Verständigung zwischen den Religionen günstig. Davor oder danach hätte 
das Projekt von Hugo M. Enomiya-Lassalle SJ wohl keine oder nur wenig Chan­
cen gehabt. Asiatische Religionen und Praktiken – bislang ein Minderheiten- und 
Avantgarde-Programm – gelangten in die Mitte der Gesellschaft, während immer 

407

Hugo M. Enomiya-Lassalle



5	 Dies., Ein Leben zwischen den Welten, 287 [s. Anm. 1].

mehr Menschen die alten Weltanschauungsinstitutionen verließen. Im Jahr 1960 
erschien Lassalles Buch Zen – Weg zur Erleuchtung und fand international große 
Resonanz. 1967 wurde er zur Tagung Arzt und Seelsorger nach Schloß Elmau einge­
laden, wo u.a. auch Graf Dürckheim referierte. Dies war der Beginn der „Meditati­
onsszene“ im deutschen Sprachraum.  

Lassalles Wirken – seine Bücher, die zahllosen Vorträge und Sesshins, in denen 
er die Parallelen zwischen Zen und christlicher Mystik aufzeigte – trugen wesen­
tlich zur Wiederentdeckung dieser Tradition bei. Etwa erschien beim Verlag Herder 
in den 1980er Jahren eine breite Palette von Texten, u.a. Wüstenväter, Zisterzien­
sermystik und spanische Mystik. Das Interesse an „Meditation“ an der kirchlichen 
Basis wuchs. Dass es heute in vielen Bildungshäusern und Klöstern Meditations­
räume gibt, ist eine Frucht der Impulse von Hugo Lassalle. Eigens erwähnt wer­
den muss der im christlichen Raum weit verbreitete Meditationsschemel. Dieses 
Sitzmöbel kam durch Lassalle um das Jahr 1961 nach Europa. Entwickelt hatten 
es japanische Zen-Meister, um Laien den Fersensitz zu erleichtern.5 Ein weiteres 
indirektes Resultat von Lassalles Wirken ist das Entstehen von „Schulen“ und 
„Lehrerausbildungen“ für Kontemplation nach dem Vorbild der Zen-Schulung. 
Die Würzburger Schule der Kontemplation und die via integralis wurden beide von 
Zen-Lehrern gegründet,  die durch Lassalle zu Yamada Koun gekommen waren. 
Beide Schulen benützen bestimmte Aspekte der Zen-Übung, um christliche Mystik 
zu aktualisieren. Die Schweizer Zen-Gruppe nützt Lassalles Namen für Branding 
und nennt sich Lassalle-Glassman-Linie bzw. Lassalle-Kontemplationsschule. 

 Die Zen-Übung ist heute für viele Christen und Noch-Christen ein hilfreicher 
spiritueller Weg. Doch die Theologie hat sich bisher höchstens kritisch für die Zen-
Praxis interessiert, und die neuen Generationen der Zen-Lehrer(innen) interpretie­
ren die Übung eher psychotherapeutisch. Ob das der Zen-Übung auf Dauer gut tut, 
ist fraglich.  

 

408

Reflexion


