Symposium Kontemplation

Josef Thorer SJ | Innsbruck

geb. 1948, Spiritual im Internationalen Theolo-
gischen Kolleg Canisianum in Innsbruck

josef.thorer@jesuiten.org

Bild und Bildlosigkeit

2. Symposium Kontemplation

Zum zweiten Mal nach 2013 fand im Wiener Kardinal Konig Haus vom 22. - 23.
Mai 2015 das Symposium Kontemplation statt. Das Thema Bild und Bildlosigkeit
aus christlicher wie islamischer Sicht wurde durch Referate, Riickfragen, Gruppen-
gespriche und praktische Ubungen niher beleuchtet, unter der Moderation von
Johannes Kaup (ORF/Abteilung Religion). Prof. Stefan Schreiner (Tiibingen) mus-
ste krankheitshalber kurzfristig absagen, sodass das Referat tiber den Islam ausfiel.

Bild und Bildlosigkeit im Alten Orient und im Alten Testament
PD Dr. Dominik Markl SJ (Papstliches Bibelinstitut in Rom, AT) zeigte, dass Got-
terbilder in der Alten Welt allgemein {iblich waren. Das Abgebildete wurde als real
prasent verstanden und entsprechend der Aufgabe des Menschen, den Gottern zu
dienen, wurde den Bildern/Statuen von Gottern Verehrung zuteil. Mit der Religi-
on waren oft der Herrscherkult, seine Begriindung und Legitimation verbunden.
Auch im Alten Israel gab es Kultbilder, z.B. das goldene Kalb, das die goldenen
Kélber Jerobeams in Bet-El und Dan vorwegnimmt. K6nig Joschija hatte viele
Gegenstdnde aus dem Tempel entfernen lassen, darunter offenbar auch Gotter-
bilder. Allerdings gab es in Israel vergleichsweise wenige Kultbilder. Eine tiefge-
hende Krise und Neubesinnung bedeuteten die Zerstorung des Tempels und das
Exil. Diese Katastrophe wurde von den Propheten nicht als Ausdruck der Ohn-
macht Jahwes verstanden und verkiindet, im Gegenteil: Die prophetische Ge-
schichtsdeutung sah darin eine Folge der Stinde(n) des Volkes ggii. Gott als dem
alleinigen Herrn der Welt. Daraus folgt, dass sich die Israeliten nicht vor fremden
Gottern niederwerfen und ihre Bilder verehren diirfen. Dies wére Riickfall in
die Sklaverei, aus der sie befreit wurden (vgl. Dtn 4,9-31; 32-40). Prophetische
Texte polemisieren gegen die Verehrung von Gotterbildern (so Jes 44, 8-45,7).

409



Reflexion

In weiterer Folge wurde verboten, sich von Gott tiberhaupt ein Bild zu machen
(Ex 20,4). ,Das Bilderverbot entzieht Gott der menschlichen Manipulation und
befreit den Menschen aus materiellem Gotterdienst.“ Die einzige ,,Statue®, in der
Gott prasent sein will, ist der Mensch (Gen 1,26f). Dennoch hat der Mensch den
Wunsch, Gott zu schauen. Das AT kennt Aussagen, dass es Einzelnen moglich
war, Gott zu schauen (2 Sam 22; [job 42,5; Jes 6; Ez 1), aber auch die Unméglich-
keit, Gottes Antlitz zu sehen (Ex 33,20).

Bild und Bildlosigkeit im Neuen Testament

P. Martin Hasitschka SJ, em. Prof. fiir NT in Innsbruck, setzte beim Kolosserbrief
an: Jesus ,ist das Bild des unsichtbaren Gottes“ (Kol 1,15), in ihm wird der sei-
nem Wesen nach Unsichtbare sichtbar. Dieser und andere Texte des NT zeigen:
Glaubende schauen die Herrlichkeit Gottes im Angesicht Jesu. Diese Schau ist
wie das Aufleuchten einer Erkenntnis (2 Kor 4,6) und fiihrt den Menschen in
einen Prozess, der ihn mehr und mehr in das Bild verwandelt, das er sieht und

in dem er die Herrlichkeit Gottes erkennt (2 Kor 3,18). Ahnlich wie Paulus kenn-
zeichnet auch das Johannesevangelium Jesus als Offenbarer des unsichtbaren
Gottes. Jesus betont, dass niemand jemals den Vater gesehen hat (Joh 1,18; 1 Joh
4,12;s. auch Joh 5,37; 6,46). Nur derjenige, der ganz von Gott her ist, hat den Va-
ter gesehen (Joh 6,46) und Kunde gebracht (Joh 1,18). Er ist der Exeget des Vaters.
Mag es auch vielfache Weisen der Gotteserfahrung geben: Jesus ist derjenige, der
Gott als Vater am nédchsten steht und ihn am deutlichsten offenbart. Christliche
Kontemplation besteht im Aufschauen zu Jesus, der nicht in einem einzigen Bild
und als Auferstandener nur tiber die inneren Sinne erfasst werden kann.

Die Abendveranstaltung in der Konzilsgeddchtniskirche in Wien-Lainz ver-
stand sich als Ergdnzung. Giorgi Latzabidze spielte am Klavier, P. Gustav Schorg-
hofer SJ sprach tiber Wiinde ohne Bilder. Bildlosigkeit in der Architektur. Er machte
dabei deutlich, wie sich die kirchliche Architektur in die Richtung der Bildlosig-
keit hin entwickelt und dabei die Trennung von sakral und profan aufgehoben
hat. Das fordert dazu heraus, Gott im Profanen zu entdecken.

Spiritualitatsgeschichtliche Erkundungen
Aus Sicht der christlichen Spiritualitdtsgeschichte setzte sich PD Dr. Christoph
Benke (Studentenseelsorger, Schriftleiter von Geist & Leben) mit den Themen
Bild und Bildlosigkeit auseinander. Er erinnerte: Das Christentum ist eine Offen-
barungsreligion. ,Rede“ tiber Gott ist ihr aufgetragen. Dabei bleibt eine Span-
nung zwischen Offenbarung und Geheimnis, Bildproduktion und Bildlosigkeit,
Enthiillung und Verhiillung. Gottesbild, Selbstbild und Weltbild hdngen zusam-
men, sie miissen entworfen und zugleich tiberstiegen werden.

Die frithe Kirche war umgeben von religiosen Bildern und ihrerseits ggii. dem
Gebrauch von Bildern reserviert. Dionysius Areopagita ist der richtungsweisende

410



Symposium Kontemplation

Vertreter einer negativen Theologie. Nach ihm kann man von Gott eher sagen,
was er nicht ist, als was er ist. Hinter der Verneinung steht die - positive - Suche
nach der Verbindung mit Gott. Seine Lehre hat Nachwirkung bis in unsere Zeit.
Johannes Tauler spricht, motiviert durch ein pastoral-mystagogisches Anliegen,
von der Riickkehr in die Bildlosigkeit. Uber das Vor-Bild Jesu Christi freilich
kann niemand hinauskommen. Es gehe nicht darum, auf Bilder zu verzichten,
sondern diese ggf. zu tiberschreiten. Thomas Merton, ein Kontemplativer des
vergangenen Jhs., sieht in der Bildlosigkeit eine Verbindung zwischen Atheisten
und Gldubigen. Der/Die Atheist(in) lehnt ein naives, gegenstdandliches Gottesbild
ab, bleibt aber im Unterschied zum Glaubenden in der Ablehnung stehen. Dieser
Reserviertheit steht die Tradition bejahender Gottesrede gegeniiber. Sie griindet
im Verstdndnis der Welt als Schopfung Gottes, das die Geschopfe als seine Spuren
verstehen und lesen ldsst. Das gilt insbesondere fiir den Menschen als Ebenbild
Gottes. Das Bilderverbot des Islam 16ste im Christentum den Bilderstreit aus, der
im 2. Konzil von Nizda zugunsten des Gebrauchs von Bildern entschieden wurde.
Jesus Christus ist , darstellbar®, die Materie ist nicht wie im Neuplatonismus abzu-
lehnen, denn Gott ist durch Schopfung und Inkarnation bleibend mit ihr verbun-
den. Das bedeutet auch, dass jede Rede von Gott Welt und Mitmensch einbegrei-
fen muss. Es gilt, die Welt so ernst zu nehmen, wie Gott sie ernst nimmt. Daraus
erwdchst der Impuls, sich einzusetzen, wo die Gottebenbildlichkeit des Menschen
verdunkelt und durch lebensmindernde Verhéltnisse beeintrachtigt ist.
Zusammenfassend lasst sich zum Verhiltnis von Bild und Bildlosigkeit fest-
halten: Der Mensch braucht die Vermittlung durch Bilder; sachgerecht ist nicht
der Verzicht auf Bilder, sondern deren Uberschreitung (1). Jede Gottesrede muss
sich ihrer Grenzen bewusst sein (2). Der Religionskritik als Destruktion von Go6t-
zen kommt eine wichtige Bedeutung zu (3). Das Gottes-, Selbst- und Weltbild
des Menschen muss sich durchkreuzen lassen; das Erkennen des Auferstandenen
geschieht iiber die Anrede und im Entschwinden (4). Die Vollendung verheif3t ein
Schauen des Antlitzes Jesu; dazu braucht es ein ,reines Herz“ (5).

Kontemplation als Weg der Befreiung?

Auf Basis einer vorangehenden Textarbeit in Gruppen entwickelte sich ein ange-
regtes Plenumsgesprach. Hier wurden Fragen diskutiert wie: Welche Bilder ver-
mittelt die Kirche, welche Bilder sind hilfreich? Wie kann es zu einer Erneuerung
der Bilder kommen? Dabei wurde klar, dass das biblische Gottesbild die Matrix
darstellt fiir alle Bilder von Gott; dass Bilder Wege sind; dass die Grundfrage lau-
tet: Fiithren Bilder in die Beziehung zu diesem Gott oder hindern sie?

Eine weitere Diskussion kreiste um die Frage: Ist das bildlose Beten als die
hochste Form des Betens anzusehen? Es gibt eine je personliche Entwicklung
des Betens. Das entscheidende Kriterium ist die Beziehung. Diese ist vielfiltig,
sodass nicht ein Aspekt verabsolutiert werden darf. Eine der Hilfsfragen lautet:

41



Reflexion

Was macht aus mir einen ,,mehr“ liebenden Menschen? Allerdings bedeutet Be-
ziehung nicht immer ein Gegeniiber, es gibt auch die Erfahrung von Sein und
Einheit. Letztlich hat sich christliches Beten an Jesus zu orientieren. Er ist selbst
Beter und Lehrer des Betens, insbesondere durch das Vaterunser, wenngleich das
Gottesbild Jesu auch zeitbedingte Einschliisse haben mag. Die Frage nach Bild
und Bildlosigkeit bekommt eine eigene Aktualitdt im Angesicht des Todes, die
erfahren wird in der Begleitung Anderer und zur Riickfrage wird: Schaffe ich das
Loslassen in der Hoffnung auf das (noch nicht beschreibbare) Neue?

Zuletzt wurden - riickblickend auf das Thema des Symposiums - Antworten
gesucht auf die Frage: Inwiefern ist die Kontemplation ein Weg der Befreiung? Es
ist die Befreiung von Angst um mich, ldsst mich das Leben in seinen hellen und
dunklen Seiten akzeptieren. Kontemplation kann zur Wahrheit, damit zu einem
neuen Gottesverstdndnis fithren und so frei machen. Kontemplation ist auch ein
Weg, einen Urgrund zu erfahren, der tragt und Freiheit ermoglicht.

412



