
Bild und Bildlosigkeit
2. Symposium Kontemplation

Zum zweiten Mal nach 2013  fand im Wiener Kardinal König Haus vom 22. – 23. 
Mai 2015 das Symposium Kontemplation statt. Das Thema  Bild und Bildlosigkeit 
aus christlicher wie islamischer Sicht wurde durch Referate, Rückfragen, Gruppen­
gespräche und praktische Übungen näher beleuchtet, unter der Moderation von 
Johannes Kaup (ORF/Abteilung Religion). Prof. Stefan Schreiner (Tübingen) mus­
ste krankheitshalber kurzfristig absagen, sodass das Referat über den Islam ausfiel.

Bild und Bildlosigkeit im Alten Orient und im Alten Testament
PD Dr. Dominik Markl SJ (Päpstliches Bibelinstitut in Rom, AT) zeigte, dass Göt­
terbilder in der Alten Welt allgemein üblich waren. Das Abgebildete wurde als real 
präsent verstanden und entsprechend der Aufgabe des Menschen, den Göttern zu 
dienen, wurde den Bildern/Statuen von Göttern Verehrung zuteil. Mit der Religi­
on waren oft der Herrscherkult, seine Begründung und Legitimation verbunden.

Auch im Alten Israel gab es Kultbilder, z.B. das goldene Kalb, das die goldenen 
Kälber Jerobeams in Bet-El und Dan vorwegnimmt. König Joschija hatte viele 
Gegenstände aus dem Tempel entfernen lassen, darunter offenbar auch Götter­
bilder. Allerdings gab es in Israel vergleichsweise wenige Kultbilder. Eine tiefge­
hende Krise und Neubesinnung bedeuteten die Zerstörung des Tempels und das 
Exil. Diese Katastrophe wurde von den Propheten nicht als Ausdruck der Ohn­
macht Jahwes verstanden und verkündet, im Gegenteil: Die prophetische Ge­
schichtsdeutung sah darin eine Folge der Sünde(n) des Volkes ggü. Gott als dem 
alleinigen Herrn der Welt. Daraus folgt, dass sich die Israeliten nicht vor fremden 
Göttern niederwerfen und ihre Bilder verehren dürfen. Dies wäre Rückfall in 
die Sklaverei, aus der sie befreit wurden (vgl. Dtn 4,9–31; 32–40). Prophetische 
Texte polemisieren gegen die Verehrung von Götterbildern (so Jes 44, 8–45,7). 

Josef Thorer SJ | Innsbruck

geb. 1948, Spiritual im Internationalen Theolo­
gischen Kolleg Canisianum in Innsbruck

josef.thorer@jesuiten.org

Symposium Kontemplation

409



In weiterer Folge wurde verboten, sich von Gott überhaupt ein Bild zu machen 
(Ex 20,4). „Das Bilderverbot entzieht Gott der menschlichen Manipulation und 
befreit den Menschen aus materiellem Götterdienst.“ Die einzige „Statue“, in der 
Gott präsent sein will, ist der Mensch (Gen 1,26f). Dennoch hat der Mensch den 
Wunsch, Gott zu schauen. Das AT kennt Aussagen, dass es Einzelnen möglich 
war, Gott zu schauen (2 Sam 22; Ijob 42,5; Jes 6; Ez 1), aber auch die Unmöglich­
keit, Gottes Antlitz zu sehen (Ex 33,20).

Bild und Bildlosigkeit  im Neuen Testament
P. Martin Hasitschka SJ, em. Prof. für NT in Innsbruck, setzte beim Kolosserbrief 
an: Jesus „ist das Bild des unsichtbaren Gottes“ (Kol 1,15), in ihm wird der sei­
nem Wesen nach Unsichtbare sichtbar. Dieser und andere Texte des NT zeigen: 
Glaubende schauen die Herrlichkeit Gottes im Angesicht Jesu. Diese Schau ist 
wie das Aufleuchten einer Erkenntnis (2 Kor 4,6) und führt den Menschen in 
einen Prozess, der ihn mehr und mehr in das Bild verwandelt, das er sieht und 
in dem er die Herrlichkeit Gottes erkennt (2 Kor 3,18). Ähnlich wie Paulus kenn­
zeichnet auch das Johannesevangelium Jesus als Offenbarer des unsichtbaren 
Gottes. Jesus betont, dass niemand jemals den Vater gesehen hat (Joh 1,18; 1 Joh 
4,12; s. auch Joh 5,37; 6,46). Nur derjenige, der ganz von Gott her ist, hat den Va­
ter gesehen (Joh 6,46) und Kunde gebracht (Joh 1,18). Er ist der Exeget des Vaters. 
Mag es auch vielfache Weisen der Gotteserfahrung geben: Jesus ist derjenige, der 
Gott als Vater am nächsten steht und ihn am deutlichsten offenbart. Christliche 
Kontemplation besteht im Aufschauen zu Jesus, der nicht in einem einzigen Bild  
und als Auferstandener nur über die inneren Sinne erfasst werden kann.

Die Abendveranstaltung in der Konzilsgedächtniskirche in Wien-Lainz ver­
stand sich als Ergänzung. Giorgi Latzabidze spielte am Klavier, P. Gustav Schörg­
hofer SJ sprach über Wände ohne Bilder. Bildlosigkeit in der Architektur. Er machte 
dabei deutlich, wie sich die kirchliche Architektur in die Richtung der Bildlosig­
keit hin entwickelt und dabei die Trennung von sakral und profan aufgehoben 
hat. Das fordert dazu heraus, Gott im Profanen zu entdecken.

Spiritualitätsgeschichtliche Erkundungen
Aus Sicht der christlichen Spiritualitätsgeschichte setzte sich PD Dr. Christoph 
Benke (Studentenseelsorger, Schriftleiter von Geist & Leben) mit den Themen 
Bild und Bildlosigkeit auseinander. Er erinnerte: Das Christentum ist eine Offen­
barungsreligion. „Rede“ über Gott ist ihr aufgetragen. Dabei bleibt eine Span­
nung zwischen Offenbarung und Geheimnis, Bildproduktion und Bildlosigkeit, 
Enthüllung und Verhüllung. Gottesbild, Selbstbild und Weltbild hängen zusam­
men, sie müssen entworfen und zugleich überstiegen werden.

Die frühe Kirche war umgeben von religiösen Bildern und ihrerseits ggü. dem 
Gebrauch von Bildern reserviert. Dionysius Areopagita ist der richtungsweisende 

Reflexion

410



Vertreter einer negativen Theologie. Nach ihm kann man von Gott eher sagen, 
was er nicht ist, als was er ist. Hinter der Verneinung steht die – positive – Suche 
nach der Verbindung mit Gott. Seine Lehre hat Nachwirkung bis in unsere Zeit. 
Johannes Tauler spricht, motiviert durch ein pastoral-mystagogisches Anliegen, 
von der Rückkehr in die Bildlosigkeit. Über das Vor-Bild Jesu Christi freilich 
kann niemand hinauskommen. Es gehe nicht darum, auf Bilder zu verzichten, 
sondern diese ggf. zu überschreiten. Thomas Merton, ein Kontemplativer des 
vergangenen Jhs., sieht in der Bildlosigkeit eine Verbindung zwischen Atheisten 
und Gläubigen. Der/Die Atheist(in) lehnt ein naives, gegenständliches Gottesbild 
ab, bleibt aber im Unterschied zum Glaubenden in der Ablehnung stehen. Dieser 
Reserviertheit steht die Tradition bejahender Gottesrede gegenüber. Sie gründet 
im Verständnis der Welt als Schöpfung Gottes, das die Geschöpfe als seine Spuren 
verstehen und lesen lässt. Das gilt insbesondere für den Menschen als Ebenbild 
Gottes. Das Bilderverbot des Islam löste im Christentum den Bilderstreit aus, der 
im 2. Konzil von Nizäa zugunsten des Gebrauchs von Bildern entschieden wurde. 
Jesus Christus ist „darstellbar“, die Materie ist nicht wie im Neuplatonismus abzu­
lehnen, denn Gott ist durch Schöpfung und Inkarnation bleibend mit ihr verbun­
den. Das bedeutet auch, dass jede Rede von Gott Welt und Mitmensch einbegrei­
fen muss. Es gilt, die Welt so ernst zu nehmen, wie Gott sie ernst nimmt. Daraus 
erwächst der Impuls, sich einzusetzen, wo die Gottebenbildlichkeit des Menschen 
verdunkelt und durch lebensmindernde Verhältnisse beeinträchtigt ist. 

Zusammenfassend lässt sich zum Verhältnis von Bild und Bildlosigkeit fest­
halten: Der Mensch braucht die Vermittlung durch Bilder; sachgerecht ist nicht 
der Verzicht auf Bilder, sondern deren Überschreitung (1). Jede Gottesrede muss 
sich ihrer Grenzen bewusst sein (2). Der Religionskritik als Destruktion von Göt­
zen kommt eine wichtige Bedeutung zu (3). Das Gottes-, Selbst- und Weltbild 
des Menschen muss sich durchkreuzen lassen; das Erkennen des Auferstandenen 
geschieht über die Anrede und im Entschwinden (4). Die Vollendung verheißt ein 
Schauen des Antlitzes Jesu; dazu braucht es ein „reines Herz“ (5).

Kontemplation als Weg der Befreiung?
Auf Basis einer vorangehenden Textarbeit in Gruppen entwickelte sich ein ange­
regtes Plenumsgespräch. Hier wurden Fragen diskutiert wie: Welche Bilder ver­
mittelt die Kirche, welche Bilder sind hilfreich? Wie kann es zu einer Erneuerung 
der Bilder kommen? Dabei wurde klar, dass das biblische Gottesbild die Matrix 
darstellt für alle Bilder von Gott; dass Bilder Wege sind; dass die Grundfrage lau­
tet: Führen Bilder in die Beziehung zu diesem Gott oder hindern sie?

Eine weitere Diskussion kreiste um die Frage: Ist das bildlose Beten als die 
höchste Form des Betens anzusehen? Es gibt eine je persönliche Entwicklung 
des Betens. Das entscheidende Kriterium ist die Beziehung. Diese ist vielfältig, 
sodass nicht ein Aspekt verabsolutiert werden darf. Eine der Hilfsfragen lautet: 

411

Symposium Kontemplation



Was macht aus mir einen „mehr“ liebenden Menschen? Allerdings bedeutet Be­
ziehung nicht immer ein Gegenüber, es gibt auch die Erfahrung von Sein und 
Einheit. Letztlich hat sich christliches Beten an Jesus zu orientieren. Er ist selbst 
Beter und Lehrer des Betens, insbesondere durch das Vaterunser, wenngleich das 
Gottesbild Jesu auch zeitbedingte Einschlüsse haben mag. Die Frage nach Bild 
und Bildlosigkeit bekommt eine eigene Aktualität im Angesicht des Todes, die 
erfahren wird in der Begleitung Anderer und zur Rückfrage wird: Schaffe ich das 
Loslassen in der Hoffnung auf das (noch nicht beschreibbare) Neue? 

 Zuletzt wurden – rückblickend auf das Thema des Symposiums – Antworten 
gesucht auf die Frage: Inwiefern ist die Kontemplation ein Weg der Befreiung? Es 
ist die Befreiung von Angst um mich, lässt mich das Leben in seinen hellen und 
dunklen Seiten akzeptieren. Kontemplation kann zur Wahrheit, damit zu einem 
neuen Gottesverständnis führen und so frei machen. Kontemplation ist auch ein 
Weg, einen Urgrund zu erfahren, der trägt und Freiheit ermöglicht. 

412

Reflexion


