Mysterium iniquitatis

Christoph Béhr | Heiligenkreuz

geb. 1954, Mitglied des Instituts fiir Philosophie
der Papstlichen Hochschule Heiligenkreuz

buero-boehr@gmx.de

Ende der Zeiten - Zeit des Endes

Giorgio Agamben liber das ,Mysterium iniquitatis*

Giorgio Agamben zédhlt zu den fithrenden zeitgendssischen Philosophen Italiens.
Auch in Deutschland ist er ldngst kein Unbekannter mehr. Zu den Schwerpunkten
seiner Forschung gehoren die Auslegung und Deutung kanonischer christlicher
Texte, die er allerdings nicht theologisch, sondern, gleichsam unter dem Blick-
winkel eines Auflenstehenden, kulturphilosophisch in Augenschein nimmt

und auf diese Weise so manche neue, ungewohnte, manchmal Widerspruch for-
dernde, aber immer doch weiterfiithrende Sichtweise freilegt. Seine Arbeitsweise
als Philosoph hat L. Jdger seinerzeit in einer Besprechung der schon vor langerer
Zeit erschienenen Schrift Agambens Was von Auschwitz bleibt in der Frankfurter
Allgemeinen Zeitung vom 7. Oktober 2003 treffend beschrieben: ,,Agamben ist
gegenwadrtig der bedeutendste Philosoph in der Nachfolge Walter Benjamins (...)
Er nimmt einen Text als philosophisches Problem, und die Texte des hochsten
Ranges sind zugleich die an philosophischen Problemen reichsten. In ihnen hat
jedes Wort einen Bedeutungshof, der nach der philosophischen Deutung ver-
langt, ja geradezu nach einer Versammlung aller nur denkbaren philosophischen
Echos, die er aufruft.“

Jetzt hat Agamben unter der Uberschrift Geheimnis der Kirche eine Deutung
des Amtsverzichts von Papst Benedikt XVI. vorgelegt, der zusammen mit einem
Essay iiber Das Geheimnis des Bisen als schmales Bindchen in deutscher Uber-
setzung bei Matthes & Seitz Berlin (2015) veroffentlicht wurde. Was haben beide
Fragestellungen miteinander zu tun? Die Antwort gibt der Autor gleich zu Anfang:
,Beide Texte stellen sich ein und demselben Problem: dem der politischen Bedeu-
tung des messianischen Motivs des Endes der Zeiten“ (7). Benedikt hat, so Agam-
bens Feststellung, mit seinem Verzicht einen Mut bewiesen, der in unserer Zeit
alles andere als selbstverstandlich ist. Mit seiner Entscheidung rufe er zwei wesent-
liche, aber weithin vergessene Prinzipien ethisch-politischer Tradition in Erinne-
rung, ,der sich unsere Gesellschaft nicht mehr bewusst zu sein scheint“ (10):

429



Lektiire

Die Unterscheidung zwischen Legitimitat und Legalitat. Die Krise der Gegenwart
sieht Agamben auch darin begriindet, dass die Herrschenden ,jegliches Bewusst-
sein fiir ihre Legitimitdt verloren haben“ (10): Ein substantieller Verlust, der zum
Niedergang der demokratischen Institutionen beitrdgt und zeigt, dass der neuzeit-
liche Versuch, Legitimitdt im positiven Recht zu begriinden, gescheitert ist. Leben-
dig ndmlich sind die Institutionen einer Gesellschaft nur, wenn beide Prinzipien -
natirliches und positives Recht, geistliche und weltliche Macht - ihre Wirksamkeit
entfalten. Diese ihre Wirksamkeit aber miindet in den Widerstreit beider: Sie diir-
fen nicht ineins fallen, weil sie zwar aufeinander bezogen sind, aber ganz verschie-
denen, zueinander im Verhiltnis einer Spannung stehenden Zielen folgen.

Die ,politische Maschine“ (12), so Agambens Diagnose, lauft nur rund, wenn
die Legitimitdt nicht hinter der Legalitdt verschwindet - und umgekehrt der An-
spruch von Legitimitdt nicht der Legalitdt die Luft zum Atmen nimmt. Dieser Be-
hauptung folgt eine schwer wiegende Feststellung: ,,Das macht die Bedeutung der
Entscheidung Benedikts XVI. aus.“ (13) Wie der Verfasser zu dieser, woméglich zu-
ndchst gar nicht so einleuchtenden Schlussfolgerung kommt, erkldrt er umgehend
mit folgender Deutung: Das Oberhaupt ,jener Institution, die sich des dltesten
und augenscheinlichsten Legitimitdtsanspruchs rithmen kann, entschlie3t sich zu
einem Schritt, der eben diesen Anspruch radikal infrage stellt. Angesichts einer fiir
die Problematik ihrer Legitimitdat unempfanglichen Kurie, die lediglich den Erfor-
dernissen der Wirtschaft und der weltlichen Macht zu geniigen versucht, entschei-
det sich Benedikt XVI. fiir die geistliche Macht, der in seinen Augen einzig dadurch
Geltung verschafft werden kann, indem er auf das Amt des Stellvertreters Christi
verzichtet - und so die Kirche in ihren Grundfesten erschiittert.“ (ebd.)

Agamben erldutert den theologischen Kontext, von dem er glaubt, dass dieser
den Amtsverzicht des Pontifex erkldrt, und nimmt dabei Bezug auf einen 1956 ver-
offentlichten Aufsatz des damals 30-jdhrigen Ratzinger.! Die wissenschaftliche Ar-
beit gilt dem Kirchenverstdndnis eines heute kaum noch bekannten patristischen
Autors, Tyconius, der in der zweiten Halfte des 4. Jhs. im nordlichen Afrika wirkte
und gemeinhin als donatistischer Haretiker gilt. Tatsdchlich erblickt Agamben in
ihm nicht nur einen exzellenten Theologen, sondern weif} auch um seinen Ein-
fluss als Wissenschaftler; ohne ihn und seine Sichtweise hitte Augustinus, der sei-
ne Schriften kannte und den Donatismus bekdmpfte, seinen Gottesstaat so nicht
schreiben konnen. Auch wenn dieser zu anderen Deutungen gelangte, bleiben die
Impulse von Tyconius dennoch sichtbar und wirksam.

Tyconius verfasste ein Werk iiber die Regeln zur Deutung der Heiligen Schrift;
anderthalb tausend Jahre spater beschiftigt sich Ratzinger v.a. mit der zweiten der
insgesamt sieben Regeln; sie ist bei Tyconius iiberschrieben: De Domini corpore bi-

1 J.Ratzinger, Beobachtungen zum Kirchenbegriff des Tyconius im 'Liber regularum', in: Revue des Etudes
Augustiniennes et Patristique 2 (1956), 173-185.

430



Mysterium iniquitatis

pertito (Uber den zweigeteilten Leib des Herrn), und korrespondiert ihrerseits mit
der siebten Regel De diabolo et eius corpore (Uber den Teufel und dessen Leib). Rat-
zinger nun erldutert im Anschlufd an Tyconius diese beiden Regeln, dass ndmlich
der eine und einzige Leib der Kirche zwei Seiten hat, ,eine siindige und eine begna-
dete, die aber beide eben Seiten eines einzigen Leibes - der Kirche - sind.“ (15) Die
eine und einzige Braut Christi, die Kirche, hat zwei Seiten, eine dunkle der Stinde
und eine lichte der Gnade.

Augustinus folgte, darauf weist Ratzinger hin, dieser Vorstellung der aus Gutem
und Schlechtem gemischten Kirche nicht; bei ihm stehen Jerusalem und Babylon
in einem unversohnlichen Gegensatz getrennten Daseins. Fiir Tyconius hingegen
ist Jerusalem zugleich immer auch Babylon: ein und dieselbe Stadt, in der das Gute
und das Bose nebeneinander wohnen. Agamben greift auf Ratzinger und dessen
Hinweis zuriick, dass ndmlich die Kirche zugleich eine der Niedertrachtigen und
eine der Gerechten ist; ihm kommt es auf die Schlussfolgerung des jungen Theo-
logen - und dessen Aufmerksamkeit fiir Tyconius - an: ,,Daraus geht nun aber her-
vor, dass der Antichrist zur Kirche gehort, in ihr und mit ihr wéichst bis zur grofien
,dicessio’, die die endgiiltige ,revelatio’ einleitet.“ (16)* Diese Scheidung (dicessio)
und die sich anschlief3ende letzte Offenbarung (revelatio) stehen am Ende der Zeit
und damit riickt 2 Thess 2,1-12 in den Blick, jene dunkle Stelle, an der Paulus Hin-
weise auf die Endzeit gibt.

Diese Endzeit ist geprdgt durch das Wirken zweier Gestalten: Des ,,Gesetzlosen
einerseits und des ,,Aufhalters“, der am Fortgang der Ereignisse, also der Wieder-
kunft Christi, hindert, andererseits. Die erstgenannte Gestalt wird gemeinhin als
»Antichrist“ bezeichnet, wahrend die Zuordnung der zweiten Schwierigkeiten
bereitet: Unter jenem katechon, das den Fortgang zum Ende aufhilt, wurde anfang-
lich und wird bis heute hdufig das Romische Reich verstanden, wiahrend auf der
Linie jener Deutung, die Tyconius vertritt, die Kirche selbst darunter zu verstehen
ist, die als zweigeteilte das Geheimnis des Bosen in sich selbst beherbergt - man
denke beispielsweise an die Gestalt des Gro8inquisitors, wie F. M. Dostojewski sie
in eben diesem Sinne - ndmlich als Aufhalter - gezeichnet hat.

Zwei Monate bevor Benedikt seinen Verzicht erkldarte, kommt er in der General-
audienz am 22. April 2009 noch einmal auf Tyconius, den er als einen zwar schis-
matischen, aber ,dennoch gro3en Theologen“? bezeichnet, zu sprechen. Zum
Geheimnis der Kirche gehore, dass ein Teil ihres Leibes dem Teufel gehore. Das war
die Uberzeugung von Tyconius. Der Papst stellt dieser Ansicht zwar die ihr wider-
streitende Lehre von Augustinus gegeniiber, aber der Gegenstand seiner Katechese,
namlich das Leben und die Lehre von Ambrosius Autpertus, einem Monch, der
im 8. Jh. lebte, scheinen doch Tyconius recht zu geben: Benedikt zollt Ambrosius

2 Agamben zitiert hier wortlich Ratzinger, Kirchenbegriff des Tyconius, 181 [s. Anm. 1].
3 https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/audiences/2009/documents/hf_ben-xvi_
aud_20090422.html (Stand 02.09.2015)

431



Lektiire

namlich gerade deshalb Anerkennung, weil sein Weckruf in einer Zeit erfolgte, ,in
der Nationalismus und Tribalismus das Antlitz der Kirche entstellt hatten.“ Und
er - Ambrosius - fordert seine Zuhorer(innen) auf, jenseits aller ,,politischen Ins-
trumentalisierung“ der Kirche ,in diesen Abgrund einzutreten und (...) dem Wort
Gottes das eigene Fleisch anzubieten.“*

Damit ndhert sich Agamben dem Schluss seiner geschichtlichen Deutung des
Amtsverzichts, den er als eine Beschworung jener dicessio - Scheidung - der lich-
ten und schonen von der dunklen, der hédsslichen Seite der Kirche versteht, ,,und
Benedikt XVI. war sich natiirlich vollkommen dariiber im Klaren, dass sich diese
erst mit der Wiederkunft Christi vollziehen kann und muss, also jenes Ereignis
voraussetzt, das die Zweigeteiltheit des Leibes der als ,katechon‘ wirkenden Kirche
aufschieben sollte.“ (25) Die Entscheidung Benedikts mache deutlich, dass die Fra-
ge nach den letzten Dingen ,,in der Kirchengeschichte insgeheim fortwirkt“, nach-
dem die Kirche selbst das Nachdenken tiber die Eschatologie inzwischen so gut
wie eingestellt habe. Ein Bewusstsein von den letzten Dingen aber sei fortdauernd
unverzichtbar, um den ,,Umgang mit den vorletzten Dingen anzuleiten und auszu-
richten“ (26). Endzeit ist, so verstanden, die Zeit des Endes, die vom Ende her be-
wirkte innere Verwandlung der Zeit im Jetzt der Gegenwart, jener Zeit mithin, die
zwischen dem ersten und dem zweiten Kommen Jesu Christi liegt, ,,also“, schreibt
Agamben, ,in der historischen Zeit, die auch die unsere ist.“ (27)

Die Dramatik dieser Zwischenzeit - eine ,,dramatische Handlung* (ebd.) heif3t
im Griechischen mysterion - verlangt nach Entscheidungen im Spannungsfeld von
Heil und Verderben. Die endzeitliche Scheidung von Gut und Bose ist eine Ent-
scheidung nicht in ferner Zukunft, sondern im Hier und Heute. Vor diesem Hin-
tergrund ist der Verzicht des Papstes als Mahnung zu begreifen, ,,dass die Kirche
nicht tiberleben wird, wenn sie die Losung des Konflikts, der ihren ,zweigeteilten’
Leib zerreif3t, auf das Ende der Zeiten vertagt.“ (28) Diese Losung muss Tag fiir Tag
im geschichtlichen Leben der Kirche gesucht werden, damit sie, ,die sich an die
Zeit verloren hat, mit dem Ende der Zeiten wieder in Beziehung treten“ (29) kann:
Denn wenn ,,das eschatologische Element verkiimmert, wird die weltliche Okono-
mie im wahrsten Sinne des Wortes unendlich, das heif$t end- und zwecklos. Das
Paradox der Kirche besteht darin, aus eschatologischer Sicht der Welt entsagen zu
miissen, was sie jedoch nicht vermag, weil sie aus 6konomischer Sicht von dieser
Welt ist und ihr nicht entsagen kann, ohne sich zu verleugnen. Eben hier kommt
es zur entscheidenden Krise: Weil der Mut - dies scheint mir die eigentliche Bot-
schaft Benedikts XVI. zu sein - nichts anderes ist als die Fahigkeit, mit dem eigenen
Ende in Beziehung zu stehen.“ (ebd.) Soweit Agambens kenntnisreich und hinter-
griindig vorgetragene Deutung des ,exemplarischen Charakters“ (30) der Entschei-
dung des Papstes in ihrem theologischen und ekklesiologischen Kontext.

4 Ebd. [s. Anm. 3].

432



Mysterium iniquitatis

Es ist eben dieser Kontext, indem auch die Ordnung des gesellschaftlichen Lebens
steht; der Leib der Gesellschaft ist wie jener der Kirche - Agamben fiigt hinzu: ,(...)
und vielleicht noch beunruhigender als dieser - zweigeteilt, er setzt ,sich aus gut
und bose, Rechtschaffenheit und Verbrechen, Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit®
(ebd.) zusammen. So weit, so gut und kaum bezweifelbar. Dass dies heute aber gar
nicht mehr als Problem wahrgenommen wird, sondern sich statt dessen der Irr-
glaube verbreitet, man konne diese Unterscheidung vergessen machen, alles ver-
fahrensrechtlich durch untersagende und ahndende Vorschriften regeln, und auf
diesem Weg ausschlie8lich nach technischen Kriterien regieren, um schliefilich
die Frage nach Gerechtigkeit und Legitimitédt ganz aus der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit zu verbannen, das ist der von Agamben beklagte Verrat am , kostbarsten
Gut der europdischen Kultur (31).

Jetzt kann es nicht mehr verwundern, dass der Verlag dem Essay iiber den
Amtsverzicht des Papstes jenen tiber das Mysterium iniquitatis - Geschichte als
Geheimnis beigegeben hat. Der Zusammenhang beider Texte liegt auf der Hand:
Es geht, hier wie dort, um unser Verstandnis von Geschichte - einem Verstandnis,
das immer auch die Frage zu beantworten hat, in welches Verhiltnis es sich selbst
zu den letzten Dingen setzt. Denn, so lautet Agambens nachdenkliches Résumé
seiner eindrucksvollen Reflexion tiber das Mysterium iniquitatis, das ,Bose ist kein
,theologisches‘ Schauerdrama, das alles Handeln lahmt, undurchschaubar und
zwielichtig werden ldsst, sondern ein ,historisches‘ Drama, in dem die Entschei-
dung eines jeden zdhlt.“ (58) Wer hat heute den Mut, das so zu schreiben, dass
ndmlich das kaum zu fassende Geheimnis des BOsen unmittelbar in eine Hand-
lungsaufforderung, die ausnahmslos jeden Menschen im Hier und Jetzt vor die
Entscheidung stellt, einmiindet?

Dem Verlag Matthes & Seitz Berlin sowie dem Ubersetzer Andreas Hiepko ist
nachdriicklich zu danken dafiir, dass sie die beiden Essays Agambens den deut-
schen Leser(innen) zugdnglich gemacht haben, denn diese Aufsitze diirfen hier-
zulande nicht unbemerkt bleiben. Sie 6ffnen den Blick fiir eine Deutung, die viel-
leicht von der Sichtweise Benedikts XVI. gar nicht weit entfernt liegt. Agambens
schmales Biichlein ist nicht nur gelehrt, ist nicht nur anregend und nicht nur
fesselnd. Es greift an die Wurzel unseres Glaubens- und Kirchenverstdndnisses.

Es riittelt auf, weil es die heute so beliebten verniedlichenden Deutungen verldsst
und verharmlosende Sichtweisen sprengt. Es ist geschrieben aus dem Blickwinkel
eines Aufenstehenden, der sich schwer tut zu begreifen, warum die Kirche so we-
nig der Versuchung, sich an die Zeit zu verlieren, widerstreitet und widersteht.
Nicht dass die Kirche aus der Zeit wire; das gerade behauptet Agamben mitnich-
ten. Aber sie lebt eben nicht ausschlieRlich in der Zeit, sondern ist in jener Span-
nung gehalten, die alle - unsere jeweils als Gegenwart gelebte - Zeit zwischen dem
ersten und dem zweiten Kommen Jesu Christi pragt.

433



