
Ende der Zeiten - Zeit des Endes
Giorgio Agamben über das „Mysterium iniquitatis“

Giorgio Agamben zählt zu den führenden zeitgenössischen Philosophen Italiens. 
Auch in Deutschland ist er längst kein Unbekannter mehr. Zu den Schwerpunkten 
seiner Forschung gehören die Auslegung und Deutung kanonischer christlicher 
Texte, die er allerdings nicht theologisch, sondern, gleichsam unter dem Blick-
winkel eines Außenstehenden, kulturphilosophisch in Augenschein nimmt 
und auf diese Weise so manche neue, ungewohnte, manchmal Widerspruch for-
dernde, aber immer doch weiterführende Sichtweise freilegt. Seine Arbeitsweise 
als Philosoph hat L. Jäger seinerzeit  in einer Besprechung der schon vor längerer 
Zeit erschienenen Schrift Agambens Was von Auschwitz bleibt in der Frankfurter 
Allgemeinen Zeitung vom 7. Oktober 2003 treffend beschrieben: „Agamben ist 
gegenwärtig der bedeutendste Philosoph in der Nachfolge Walter Benjamins (…) 
Er nimmt einen Text als philosophisches Problem, und die Texte des höchsten 
Ranges sind zugleich die an philosophischen Problemen reichsten. In ihnen hat 
jedes Wort einen Bedeutungshof, der nach der philosophischen Deutung ver-
langt, ja geradezu nach einer Versammlung aller nur denkbaren philosophischen 
Echos, die er aufruft.“ 

Jetzt hat Agamben unter der Überschrift Geheimnis der Kirche eine Deutung 
des Amtsverzichts von Papst Benedikt XVI. vorgelegt, der zusammen mit einem 
Essay über Das Geheimnis des Bösen als schmales Bändchen in deutscher Über-
setzung bei Matthes & Seitz Berlin (2015) veröffentlicht wurde. Was haben beide 
Fragestellungen miteinander zu tun? Die Antwort gibt der Autor gleich zu Anfang: 
„Beide Texte stellen sich ein und demselben Problem: dem der politischen Bedeu-
tung des messianischen Motivs des Endes der Zeiten“ (7). Benedikt hat, so Agam-
bens Feststellung, mit seinem Verzicht einen Mut bewiesen, der in unserer Zeit 
alles andere als selbstverständlich ist. Mit seiner Entscheidung rufe er zwei wesent-
liche, aber weithin vergessene Prinzipien ethisch-politischer Tradition in Erinne-
rung, „der sich unsere Gesellschaft nicht mehr bewusst zu sein scheint“ (10): 

Christoph Böhr | Heiligenkreuz

geb. 1954, Mitglied des Instituts für Philosophie 
der Päpstlichen Hochschule Heiligenkreuz

buero-boehr@gmx.de

Mysterium iniquitatis

429



Die Unterscheidung zwischen Legitimität und Legalität. Die Krise der Gegenwart 
sieht Agamben auch darin begründet, dass die Herrschenden „jegliches Bewusst-
sein für ihre Legitimität verloren haben“ (10): Ein substantieller Verlust, der zum 
Niedergang der demokratischen Institutionen beiträgt und zeigt, dass der neuzeit-
liche Versuch, Legitimität im positiven Recht zu begründen, gescheitert ist. Leben-
dig nämlich sind die Institutionen einer Gesellschaft nur, wenn beide Prinzipien – 
natürliches und positives Recht, geistliche und weltliche Macht – ihre Wirksamkeit 
entfalten. Diese ihre Wirksamkeit aber mündet in den Widerstreit beider: Sie dür-
fen nicht ineins fallen, weil sie zwar aufeinander bezogen sind, aber ganz verschie-
denen, zueinander im Verhältnis einer Spannung stehenden Zielen folgen.

Die „politische Maschine“ (12), so Agambens Diagnose, läuft nur rund, wenn 
die Legitimität nicht hinter der Legalität verschwindet – und umgekehrt der An-
spruch von Legitimität nicht der Legalität die Luft zum Atmen nimmt. Dieser Be
hauptung folgt eine schwer wiegende Feststellung: „Das macht die Bedeutung der 
Entscheidung Benedikts XVI. aus.“ (13) Wie der Verfasser zu dieser, womöglich zu-
nächst gar nicht so einleuchtenden Schlussfolgerung kommt, erklärt er umgehend 
mit folgender Deutung: Das Oberhaupt „jener Institution, die sich des ältesten 
und augenscheinlichsten Legitimitätsanspruchs rühmen kann, entschließt sich zu 
einem Schritt, der eben diesen Anspruch radikal infrage stellt. Angesichts einer für 
die Problematik ihrer Legitimität unempfänglichen Kurie, die lediglich den Erfor-
dernissen der Wirtschaft und der weltlichen Macht zu genügen versucht, entschei-
det sich Benedikt XVI. für die geistliche Macht, der in seinen Augen einzig dadurch 
Geltung verschafft werden kann, indem er auf das Amt des Stellvertreters Christi 
verzichtet – und so die Kirche in ihren Grundfesten erschüttert.“ (ebd.)

Agamben erläutert den theologischen Kontext, von dem er glaubt, dass dieser 
den Amtsverzicht des Pontifex erklärt, und nimmt dabei Bezug auf einen 1956 ver
öffentlichten Aufsatz des damals 30-jährigen Ratzinger.1 Die wissenschaftliche Ar-
beit gilt dem Kirchenverständnis eines heute kaum noch bekannten patristischen 
Autors, Tyconius, der in der zweiten Hälfte des 4. Jhs. im nördlichen Afrika wirkte 
und gemeinhin als donatistischer Häretiker gilt. Tatsächlich erblickt Agamben in 
ihm nicht nur einen exzellenten Theologen, sondern weiß auch um seinen Ein-
fluss als Wissenschaftler; ohne ihn und seine Sichtweise hätte Augustinus, der sei-
ne Schriften kannte und den Donatismus bekämpfte, seinen Gottesstaat so nicht 
schreiben können. Auch wenn dieser zu anderen Deutungen gelangte, bleiben die 
Impulse von Tyconius dennoch sichtbar und wirksam.

Tyconius verfasste ein Werk über die Regeln zur Deutung der Heiligen Schrift; 
anderthalb tausend Jahre später beschäftigt sich Ratzinger v.a. mit der zweiten der 
insgesamt sieben Regeln; sie ist bei Tyconius überschrieben: De Domini corpore bi­

1	 J. Ratzinger, Beobachtungen zum Kirchenbegriff des Tyconius im 'Liber regularum', in: Revue des Études 
Augustiniennes et Patristique 2 (1956), 173-185.

430

Lektüre



2	 Agamben zitiert hier wörtlich Ratzinger, Kirchenbegriff des Tyconius, 181 [s. Anm. 1].
3	 https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/audiences/2009/documents/hf_ben-xvi_

aud_20090422.html (Stand 02.09.2015)

pertito (Über den zweigeteilten Leib des Herrn), und korrespondiert ihrerseits mit 
der siebten Regel De diabolo et eius corpore (Über den Teufel und dessen Leib). Rat-
zinger nun erläutert im Anschluß an Tyconius diese beiden Regeln, dass nämlich 
der eine und einzige Leib der Kirche zwei Seiten hat, „eine sündige und eine begna-
dete, die aber beide eben Seiten eines einzigen Leibes – der Kirche – sind.“ (15) Die 
eine und einzige Braut Christi, die Kirche, hat zwei Seiten, eine dunkle der Sünde 
und eine lichte der Gnade.

Augustinus folgte, darauf weist Ratzinger hin, dieser Vorstellung der aus Gutem 
und Schlechtem gemischten Kirche nicht; bei ihm stehen Jerusalem und Babylon 
in einem unversöhnlichen Gegensatz getrennten Daseins. Für Tyconius hingegen 
ist Jerusalem zugleich immer auch Babylon: ein und dieselbe Stadt, in der das Gute 
und das Böse nebeneinander wohnen. Agamben greift auf Ratzinger und dessen 
Hinweis zurück, dass nämlich die Kirche zugleich eine der Niederträchtigen und 
eine der Gerechten ist; ihm kommt es auf die Schlussfolgerung des jungen Theo-
logen – und dessen Aufmerksamkeit für Tyconius – an: „Daraus geht nun aber her-
vor, dass der Antichrist zur Kirche gehört, in ihr und mit ihr wächst bis zur großen 
‚dicessio‘, die die endgültige ‚revelatio‘ einleitet.“ (16)2 Diese Scheidung (dicessio) 
und die sich anschließende letzte Offenbarung (revelatio) stehen am Ende der Zeit 
und damit rückt 2 Thess 2,1–12 in den Blick, jene dunkle Stelle, an der Paulus Hin-
weise auf die Endzeit gibt.

Diese Endzeit ist geprägt durch das Wirken zweier Gestalten: Des „Gesetzlosen“ 
einerseits und des „Aufhalters“, der am Fortgang der Ereignisse, also der Wieder-
kunft Christi, hindert, andererseits. Die erstgenannte Gestalt wird gemeinhin als 
„Antichrist“ bezeichnet, während die Zuordnung der zweiten Schwierigkeiten 
bereitet: Unter jenem katechon, das den Fortgang zum Ende aufhält, wurde anfäng-
lich und wird bis heute häufig das Römische Reich verstanden, während auf der 
Linie jener Deutung, die Tyconius vertritt, die Kirche selbst darunter zu verstehen 
ist, die als zweigeteilte das Geheimnis des Bösen in sich selbst beherbergt – man 
denke beispielsweise an die Gestalt des Großinquisitors, wie F. M. Dostojewski sie 
in eben diesem Sinne – nämlich als Aufhalter – gezeichnet hat.

Zwei Monate bevor Benedikt seinen Verzicht erklärte, kommt er in der General
audienz am 22. April 2009 noch einmal auf Tyconius, den er als einen zwar schis
matischen, aber „dennoch großen Theologen“3 bezeichnet, zu sprechen. Zum 
Geheimnis der Kirche gehöre, dass ein Teil ihres Leibes dem Teufel gehöre. Das war 
die Überzeugung von Tyconius. Der Papst stellt dieser Ansicht zwar die ihr wider-
streitende Lehre von Augustinus gegenüber, aber der Gegenstand seiner Katechese, 
nämlich das Leben und die Lehre von Ambrosius Autpertus, einem Mönch, der 
im 8. Jh. lebte, scheinen doch Tyconius recht zu geben: Benedikt zollt Ambrosius 

431

Mysterium iniquitatis



4	 Ebd. [s. Anm. 3].

nämlich gerade deshalb Anerkennung, weil sein Weckruf in einer Zeit erfolgte, „in 
der Nationalismus und Tribalismus das Antlitz der Kirche entstellt hatten.“ Und 
er – Ambrosius – fordert seine Zuhörer(innen) auf, jenseits aller „politischen Ins
trumentalisierung“ der Kirche „in diesen Abgrund einzutreten und (…) dem Wort 
Gottes das eigene Fleisch anzubieten.“4

Damit nähert sich Agamben dem Schluss seiner geschichtlichen Deutung des 
Amtsverzichts, den er als eine Beschwörung jener dicessio – Scheidung – der lich-
ten und schönen von der dunklen, der hässlichen Seite der Kirche versteht, „und 
Benedikt XVI. war sich natürlich vollkommen darüber im Klaren, dass sich diese 
erst mit der Wiederkunft Christi vollziehen kann und muss, also jenes Ereignis 
voraussetzt, das die Zweigeteiltheit des Leibes der als ‚katechon‘ wirkenden Kirche 
aufschieben sollte.“ (25) Die Entscheidung Benedikts mache deutlich, dass die Fra-
ge nach den letzten Dingen „in der Kirchengeschichte insgeheim fortwirkt“, nach-
dem die Kirche selbst das Nachdenken über die Eschatologie inzwischen so gut 
wie eingestellt habe. Ein Bewusstsein von den letzten Dingen aber sei fortdauernd 
unverzichtbar, um den „Umgang mit den vorletzten Dingen anzuleiten und auszu-
richten“ (26). Endzeit ist, so verstanden, die Zeit des Endes, die vom Ende her be-
wirkte innere Verwandlung der Zeit im Jetzt der Gegenwart, jener Zeit mithin, die 
zwischen dem ersten und dem zweiten Kommen Jesu Christi liegt, „also“, schreibt 
Agamben, „in der historischen Zeit, die auch die unsere ist.“ (27)

Die Dramatik dieser Zwischenzeit – eine „dramatische Handlung“ (ebd.) heißt 
im Griechischen mysterion – verlangt nach Entscheidungen im Spannungsfeld von 
Heil und Verderben. Die endzeitliche Scheidung von Gut und Böse ist eine Ent-
scheidung nicht in ferner Zukunft, sondern im Hier und Heute. Vor diesem Hin-
tergrund ist der Verzicht des Papstes als Mahnung zu begreifen, „dass die Kirche 
nicht überleben wird, wenn sie die Lösung des Konflikts, der ihren ‚zweigeteilten‘ 
Leib zerreißt, auf das Ende der Zeiten vertagt.“ (28) Diese Lösung muss Tag für Tag 
im geschichtlichen Leben der Kirche gesucht werden, damit sie, „die sich an die 
Zeit verloren hat, mit dem Ende der Zeiten wieder in Beziehung treten“ (29) kann: 
Denn wenn „das eschatologische Element verkümmert, wird die weltliche Ökono-
mie im wahrsten Sinne des Wortes unendlich, das heißt end- und zwecklos. Das 
Paradox der Kirche besteht darin, aus eschatologischer Sicht der Welt entsagen zu 
müssen, was sie jedoch nicht vermag, weil sie aus ökonomischer Sicht von dieser 
Welt ist und ihr nicht entsagen kann, ohne sich zu verleugnen. Eben hier kommt 
es zur entscheidenden Krise: Weil der Mut – dies scheint mir die eigentliche Bot-
schaft Benedikts XVI. zu sein – nichts anderes ist als die Fähigkeit, mit dem eigenen 
Ende in Beziehung zu stehen.“ (ebd.) Soweit Agambens kenntnisreich und hinter-
gründig vorgetragene Deutung des „exemplarischen Charakters“ (30) der Entschei-
dung des Papstes in ihrem theologischen und ekklesiologischen Kontext.

432

Lektüre



Es ist eben dieser Kontext, indem auch die Ordnung des gesellschaftlichen Lebens 
steht; der Leib der Gesellschaft ist wie jener der Kirche – Agamben fügt hinzu: „(...) 
und vielleicht noch beunruhigender als dieser“ – zweigeteilt, er setzt „sich aus gut 
und böse, Rechtschaffenheit und Verbrechen, Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit“ 
(ebd.) zusammen. So weit, so gut und kaum bezweifelbar. Dass dies heute aber gar 
nicht mehr als Problem wahrgenommen wird, sondern sich statt dessen der Irr-
glaube verbreitet, man könne diese Unterscheidung vergessen machen, alles ver-
fahrensrechtlich durch untersagende und ahndende Vorschriften regeln, und auf 
diesem Weg ausschließlich nach technischen Kriterien regieren, um schließlich 
die Frage nach Gerechtigkeit und Legitimität ganz aus der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit zu verbannen, das ist der von Agamben beklagte Verrat am „kostbarsten 
Gut der europäischen Kultur“ (31).

Jetzt kann es nicht mehr verwundern, dass der Verlag dem Essay über den 
Amtsverzicht des Papstes jenen über das Mysterium iniquitatis – Geschichte als 
Geheimnis beigegeben hat. Der Zusammenhang beider Texte liegt auf der Hand: 
Es geht, hier wie dort, um unser Verständnis von Geschichte – einem Verständnis, 
das immer auch die Frage zu beantworten hat, in welches Verhältnis es sich selbst 
zu den letzten Dingen setzt. Denn, so lautet Agambens nachdenkliches Résumé 
seiner eindrucksvollen Reflexion über das Mysterium iniquitatis, das „Böse ist kein 
‚theologisches‘ Schauerdrama, das alles Handeln lähmt, undurchschaubar und 
zwielichtig werden lässt, sondern ein ‚historisches‘ Drama, in dem die Entschei-
dung eines jeden zählt.“ (58) Wer hat heute den Mut, das so zu schreiben, dass 
nämlich das kaum zu fassende Geheimnis des Bösen unmittelbar in eine Hand-
lungsaufforderung, die ausnahmslos jeden Menschen im Hier und Jetzt vor die 
Entscheidung stellt, einmündet?

Dem Verlag Matthes & Seitz Berlin sowie dem Übersetzer Andreas Hiepko ist 
nachdrücklich zu danken dafür, dass sie die beiden Essays Agambens den deut-
schen Leser(innen) zugänglich gemacht haben, denn diese Aufsätze dürfen hier
zulande nicht unbemerkt bleiben. Sie öffnen den Blick für eine Deutung, die viel-
leicht von der Sichtweise Benedikts XVI. gar nicht weit entfernt liegt. Agambens 
schmales Büchlein ist nicht nur gelehrt, ist nicht nur anregend und nicht nur 
fesselnd. Es greift an die Wurzel unseres Glaubens- und Kirchenverständnisses. 
Es rüttelt auf, weil es die heute so beliebten verniedlichenden Deutungen verlässt 
und verharmlosende Sichtweisen sprengt. Es ist geschrieben aus dem Blickwinkel 
eines Außenstehenden, der sich schwer tut zu begreifen, warum die Kirche so we
nig der Versuchung, sich an die Zeit zu verlieren, widerstreitet und widersteht. 
Nicht dass die Kirche aus der Zeit wäre; das gerade behauptet Agamben mitnich-
ten. Aber sie lebt eben nicht ausschließlich in der Zeit, sondern ist in jener Span-
nung gehalten, die alle – unsere jeweils als Gegenwart gelebte – Zeit zwischen dem 
ersten und dem zweiten Kommen Jesu Christi prägt.

433

Mysterium iniquitatis


