
pfingstlerisches Phänomen, die Zungenrede, 

mehrfach u. aus unterschiedlichen Blickwin-

keln unter die Lupe genommen wird, macht 

das Proprium dieser Aufsatzsammlung aus. 

So hat beispielsweise der Bibelwissenschaftler 

G. D. Fee (Vancouver) herausgearbeitet, „dass 

Paulus die Glossolalie als Rede verstand, die an 

Gott und nicht an andere Gläubige gerichtet 

ist“ (102). Dieser Befund hindert den Philo-

sophen J. K.A. Smith (Grand Rapids) nicht 

daran, in ihr einen „Sprachmodus“ zu sehen, 

„der den Mächten und Strukturen des globalen 

Kapitalismus und der ungerechten Besitzver-

teilung widersteht“ (293). Sein Urteil stützt 

sich auf phänomenologische (Husserl), herme-

neutische (Gadamer) u. sprechakttheoretische 

Analysen (Austin). Einen großen Dienst erweist 

der Bibliker T. B. Cargal der christl. Glaubensbe-

gründung im Allgemeinen, weil er fundamen­

talistische u. modernistische Reduktionen 

abwägt u. das Vorurteil zurückweist, nur histo-

risch, vermeintlich „objektiv“ Wahres sei „be-

deutsam“ (115). Für ihn bietet die Korrelation 

von Schriftwort u. persönlicher Erfahrung das 

pneumatische Fundament einer sinnschöpfe-

rischen Kreativität, die poststrukturalistisch 

kompatibel sei „mit Auffassungen vom Leser 

als dem Schöpfer von Signifikationen“ (131) 

jenseits der objektivistischen Mythologisierung 

menschlicher Erkenntnis. In eine ähnliche 

Richtung zielt die Forderung A. H. Andersons 

(Birmingham), pfingstlerische Geschichts-

schreibung global zu weiten, damit „die 

enormen Beiträge der indigenen Pioniere an-

gemessen gewürdigt werden“ (159). Ihre Erfah-

rungswelt hat der Geistwirklichkeit kulturelle 

Erdung verschafft u. damit den Grundstein ge-

legt für die notwendige Kritik des „kirchlichen 

Provinzialismus, des Rassismus und des Ethno-

zentrismus“ in Kreisen der heutigen Pfingst-

bewegung (159). Dem Stichwort „kirchlich“ 

ist in dem Band sehr viel Raum gegeben – sind 

die Pfingstler nicht institutionsvergessen, ja 

institutionsfeindlich? Man lese vor dem Hin-

tergrund dieses ebenso berechtigten wie undif-

ferenzierten Vorwurfs den Beitrag des Systema-

tikers S. Chan aus Singapur über „Die Kirche 

Jörg Haustein / Giovanni Maltese (Hrsg.)
Handbuch pfingstliche und charismatische 
Theologie

Göttingen – Bristol (USA): Vandenhoeck & Ruprecht 

2014, 563 S. ISBN 978-3-525-52201-1, 89,99 €.

Gleich vorweg gesagt: Man darf dankbar sein 

für diesen Band, der Beiträge aus dem nordame­

rikanischen, christl. Denk- u. Erfahrungsraum 

in dt. Sprache zugänglich macht. Auf dem 

Buchrücken wird behauptet, „eine fundierte 

Auseinandersetzung mit der weltweit äußerst 

einflussreichen Pfingstbewegung“ habe in der 

dt. Theologie „bislang kaum stattgefunden“. 

Die Lektüre des Werkes zeigt aber, dass sich Fra-

gestellungen u. Ansätze, die um das Geheimnis 

des göttl. Geistes kreisen, hier wie dort recht 

ähnlich sind u. dass pfingstlich-charismatische 

Überlegungen durchaus auf Reflexionen 

deutschsprachiger theol. Systematik fußen. 

Man kann das Handbuch als ein Dokument zu-

nehmender Konvergenz in Sachen Problembe-

wusstsein auf Seiten der charismatischen u. der 

klassisch-traditionellen Gottesbeschreibung 

lesen. Ein fundiertes, unaufgeregtes Erwägen 

der großen Linien christl. Glaubenstraditionen 

findet sich darin ebenso wie die wohlwollende 

Kenntnisnahme nicht-pfingstlicher Positionen, 

u. es wird sichtbar, wie selbstkritisch in geistbe-

wegten Kreisen mit dem eigenen theol., sprich 

pneumatologischen Sondergut umgegangen 

wird. Der Ökumene kommt es zugute, dass die 

Anschlussfähigkeit charismatischer Impulse 

im Blick auf traditionelle wie auch aktuelle 

Diskurse eine große Rolle spielt. Der Problem-

horizont wird exegetisch, hermeneutisch, 

soteriologisch, phänomenologisch, ethisch, 

ekklesiologisch, zuletzt missions- u. religions-

theologisch ausgeleuchtet. Dass ein typisch 

BuchbesprechungenBuchbesprechungen

439



und die Entwicklung der Lehre“: Prägnante, 

auch provokante Formulierungen heben den 

pneumatisch-pneumatologischen Grund der 

institutionellen Glaubensvergewisserung her-

vor, z.B.: „Was ist die Geschichte der Kirche? Es 

ist die Geschichte, die um die dritte Person der 

Trinität kreist: die Sendung des Geistes“ (424), 

oder: „Hinter (einem) schwachen Verständnis 

vom Dogma liegt ein schwaches Verständnis 

von der Kirche“ (411). Hier, aber auch i.d. Fra-

ge nach Mission u. interreligiösem Dialog (A. 

Yong, Virginia) sind optimale Anknüpfungs-

möglichkeiten für das dogmatische u. öku-

menische Gespräch gegeben. Der vorgelegte 

Band ist natürlich mit wenigen Andeutungen 

nicht zu erfassen. Alle Beiträge machen einen 

sehr professionellen, handwerklich gediegenen 

Eindruck. Dass das dargebotene Panorama an 

Themen nicht ganz dem Verdacht entkommt, 

mehr der Faktizität des Verfügbaren als der the­

matischen Notwendigkeit zu gehorchen (so 

wäre etwa eine breitere exegetische Basis hilf-

reich gewesen od. ein übersichtliches Tableau 

der wichtigsten Strömungen u. Namen in der 

pfingstlich-charismatischen Welt), macht der 

Pioniercharakter des Bandes wieder wett. 

Bertram Stubenrauch

Nicolas Rousselot
Consolation et désolation
L'expérience de la réssurection dans la spiritu-
alité jésuite

Namur: Lessius 2014 (Collection Petite Bibliothèque 
Jésuite). 110 S., ISBN 978-2-87299-260-7, kart., € 12.

An den Anfang der „Vierten Woche“ der Exer-

zitien, die Woche der Betrachtungen der Auf-

erstehung, stellt Ignatius die Meditation, wie 

„Christus unser Herr unserer Herrin erschien“ 

(EB 218). Wer die Exerzitien macht, soll sich 

die Begegnung zwischen Mutter und Sohn so 

lebhaft wie möglich vorstellen, um das freudige 

Erstaunen u. den tiefen Trost dieser Stunde zu 

erleben. Denn der Auferstandene, der seiner 

Mutter – u. mittels der contemplación auch dem/

der Exerzitanten/Exerzitantin – gegenübertritt, 

ist mit dem „Amt zu trösten“ ausgestattet, wie 

der „Fünfte Punkt“ der Gebetsübung formu-

liert (vgl. EB 224). Ignatius stellt das Trösten in 

diesem intensiven u. intimen Bild als wesent-

lichen Dienst Christi dar. Dies macht deutlich, 

wie sehr es „Trost und Getröstet werden“ sind, 

die die „wirklichen und heiligsten Wirkungen“ 

der Auferstehung vermitteln – v.a. das Hören 

des Nachfolgerufes Jesu (EB 91ff.) u. der lie-

bevolle Dienst an den Menschen (EB 230ff). 

Ignatius betont, dass „Trost“ im geistl. Sinn die 

Bewegung auf Gott hin meint, u. dass geistli-

cher „Misstrost“ von Gott wegführt: Nur der 

Trost kann geistl. genannt werden, der die Liebe 

zu Gott in allen Dingen entbrennen lässt, die 

innige Verbundenheit mit dem Leiden Christi 

fördert, od. der, – theol. umfassend gesagt – die 

„Zunahme an Hoffnung, Glaube und Liebe und 

alle innere Freudigkeit (bewirkt), die zu den 

himmlischen Dingen ruft und hinzieht und 

zum eigenen Heil der Seele, indem sie ihr Ruhe 

und Frieden in ihrem Schöpfer und Herrn gibt“ 

(EB 316). Die Exerzitien sind daraufhin entwor-

fen, diesen Trost als einmaliges u. unwiederhol-

bares Geschenk hervorzubringen. Das vorlie-

gende Büchlein schlägt nach einem essentiell 

gehaltenen I. Parcour historique (11–21) den 

Bogen vom II. Le sens ignatien de la consolation 

(23–62) zu III. Notre manière de procéder (63–88). 

Natürlich können auf einer begrenzten Seiten-

zahl nur Stichworte dessen genannt werden, 

was Trost u. Misstrost in der Bibel, in der Imita-

tio Christi u. bei Ignatius bedeuten. So bleibt die 

Anregung, den geistl. Trost im eigenen Leben u. 

im Leben der Kirche zu entdecken (IV. La con-

solation aujourd’hui u. Conclusion, 89–106) die 

eigentliche geistl. Aufgabe, zu der die Lektüre 

einlädt. Die Unterscheidung der Geister führt 

zu nüchterner Begeisterung u. frohem Dienst, 

wenn die Antipoden „Trost“ u. „Misstrost“ er­

kannt werden, u. wenn im Alltag die Ausrich-

tung auf Gottes tröstende Gegenwart ständig 

nachjustiert wird. Das iuvare animas als ignati-

anische Kurzformel für die Seelsorge wird dann 

zum menschlichen Mitwirken am „Amt zu trös­

ten“ des Gekreuzigten u. Auferstandenen.

Hans Zollner SJ

Lektüre

440


