Notiz

Margareta Gruber OSF | Vallendar

geb. 1961, Professorin fiir Exegese des Neuen Testa-
ments und Biblische Theologie, Beiratsmitglied
von GEIST & LEBEN

mgruber@pthv.de

Wie sieht Gott seine Kinder?

Die Bilder der Fliichtlingsstrome, die im Herbst an den Grenzen Osterreichs und
Deutschlands ankamen, sah ich in der Lobby eines kleinen Hotels in der Stadt
Qom im Iran, ca. 120 km von Teheran entfernt. Dort war ich, um Vorlesungen und
Seminare tiber das Christentum an der Adjan-University zu halten. Mit mir schau-
ten Gaste aus Saudi-Arabien auf diese Bilder; als schiitische Minderheit in ihrer
Heimat waren sie als Pilger zu den von ihnen verehrten Heiligtiimern im Iran un-
terwegs. Ich fragte einen Doktoranden, wie die Vorgidnge in Europa im Fernsehen
kommentiert wiirden; man sehe, sagte er, dass fiir ,,den Westen“ Menschrechte
nicht nur Gerede seien und dass er es ernst ndhme mit dem Christentum.

Eine Woche lang war auch ich mit Pilgerinnen unterwegs und reiste nach
Mashad, zum grofiten schiitischen Heiligtum im Iran, wo das Grab des achten
Imam ‘Al Reza (gest. 818) verehrt wird. Drei Abende konnte ich an der Hand mei-
ner Gastgeberin Fatimeh, die mich mit der natiirlichen Autoritit einer alten Frau
durch die Eingangskontrollen mitnahm, die Hofe des riesigen Heiligtums durch-
queren, um mich dann in ihrer Ndhe auf der Frauenseite im Hof vor der goldenen
Kuppel, unter der der Schrein des Imam steht, niederzulassen. Auf den Teppichen
dréngten sich Frauen jeden Alters und ihre Kinder zusammen; es waren tausende
Pilger da, von denen viele, dhnlich wie in Lourdes, Heilung suchten.

Ich werde diese langen nachtlichen Gebetsstunden nie vergessen: Lautes, ge-
meinsamen Beten, z.T. in der fiir die schiitische Frommigkeit charakteristischen
Weise unter Schluchzen und Tranen. Manchmal erhoben sich alle, streckten in
flehendem Gestus die Hinde zum Himmel und schlugen sich laut an die Brust. Es
gab auch andere Beterinnen wie Fatimeh, die sich auf einen Hocker an die Seite
setzte und konzentriert im Koran las. Dass ich keine Muslima bin, konnte ich nicht
verbergen, trotz meiner vorschriftsmafligen Kleidung und des nicht immer erfolg-
reichen Versuchs, die Haare unter dem Chador festzuhalten. Doch wurde ich von
keinem negativen Wort oder unangenehmen Blick bedridngt, eher erwiderten die
Frauen mein etwas schiichternes Lacheln im Gedridnge. Ich fiillte die Gebetsstun-



Notiz

den auf meine Weise und bat Gott darum, wie ich es von den Iranerinnen gelernt
hatte, dass er die Gebete dieser Menschen erhore. Dabei hatte ich selber eine Frage
im Herzen, die ich seit meiner vierjdhrigen Zeit in Jerusalem mit mir herumtrage:
Wie sieht Gott seine Kinder, die Juden, die Christen, die Muslime, und all die an-
deren? Trotz der Haltung der ,,Hochachtung®, zu der sich die Katholische Kirche
im Konzil im Zugehen auf die Muslime und ihren Glauben verpflichtet hat (Nos-
tra Aetate 3), hat sie bisher keine christliche Theologie des Islam entwickelt. Im
Testament von Christian de Chergé, des Priors der Abtei von Tibhirine in Algerien,
der 1996 ermordet wurde, driickt er seine Sehnsucht aus, mit dem Blick Gottes,
des Vaters, ,seine Kinder aus dem Islam“ zu betrachten, ,,s0, wie er sie sieht: ganz
erleuchtet von der Herrlichkeit Christi, auch sie Friichte seines Leidens, angetan
mit den Gaben des Geistes, dessen tiefverborgene Freude immer die sein wird, die
Gemeinschaft zu begriinden und die Ahnlichkeit wiederherzustellen, indem er mit
all den Unterschieden unter den Menschen spielt.“

In Qom hatte ich auch die Gelegenheit, einen bedeutenden schiitischen Geist-
lichen und Gelehrten zu treffen. Ich hatte in unserem kurzen Gesprich den Ein-
druck, dass er ein weiser und glaubiger Mann sei und so stellte ich ihm diese Frage:
Wie sieht Gott seine Kinder? Er antwortete mir mit einer Prophetengeschichte: Ein
Mann fragte den Propheten Mohammad, wie Gott sei. Wie ein Vater liebe er seine
Kinder, und noch viel mehr, war die Antwort. Das unruhige Gewissen des Fragen-
den gab sich nicht zufrieden: Warum bestraft Gott seine Kinder dann, bohrte er
nach. Die Geschichte endet mit einer Frage: Wer hat gesagt, dass ich sie bestrafe?
Ich war tiberrascht und bertiihrt: Im Kontext meiner Frage nach den Religionen
konnte die Strafe nur die ewige Strafe meinen - die Unmaoglichkeit, das Paradies
erlangen zu kdnnen. Das hatte ich auf fundamentalistischen Plakaten in Jerusalem
im Blick auf Nicht-Muslime nicht nur einmal gelesen. Nun sagte dieser Gelehrte
dies gerade nicht. Die Geschichte ldsst es vielmehr offen! Das erinnerte mich an
Jesus, der auf die Frage, ob es nur wenige seien, die gerettet wiirden, keine Antwort
gab, sondern seine Jiinger auf ihren eigenen Weg verweist: Miiht ihr euch mit allen
Kriften, durch die enge Pforte zu kommen (Lk 13,24). Dieser Spur ist das Konzil
gefolgt, wenn es die Frage des Heils fiir Nicht-Christen ausdriicklich 6ffnet. Zum
Schluss bat der muslimische Geistliche mich, die ich als franziskanische Schwester
besonders mit Gott verbunden sei, um mein Gebet. Das nehme ich seither ernst.

C. Theobald sieht im , Glaube(n) des Anderen, in seiner dem Bosen sich wi-
dersetzenden und die Menschen zusammenbringenden Lebenskraft, die (...) be-
wunderungswiirdig ist“, das zu entdeckende Zeichen der Zeit und bezieht darin
nicht nur die glaubigen, sondern explizit auch die religionslosen Menschen mit
ein. Dem entspricht es, wenn im Friedensgebet in Assisi 2011 neben den Vertre-
ter(innen) der Weltreligionen auch solche der Nicht-Gldubigen und Indifferenten
zu Wort kamen. In diesem Geist kann es dann auch geschehen, dass tatsachlich
ein Moment des Gebets geschenkt wird, wie bei der Verleihung des Friedenspreises
an Navid Kermani in Frankfurt am 18. Oktober 2015.



