
Wie sieht Gott seine Kinder?
Die Bilder der Flüchtlingsströme, die im Herbst an den Grenzen Österreichs und 
Deutschlands ankamen, sah ich in der Lobby eines kleinen Hotels in der Stadt 
Qom im Iran, ca. 120 km von Teheran entfernt. Dort war ich, um Vorlesungen und 
Seminare über das Christentum an der Adjan-University zu halten. Mit mir schau-
ten Gäste aus Saudi-Arabien auf diese Bilder; als schiitische Minderheit in ihrer 
Heimat waren sie als Pilger zu den von ihnen verehrten Heiligtümern im Iran un-
terwegs. Ich fragte einen Doktoranden, wie die Vorgänge in Europa im Fernsehen 
kommentiert würden; man sehe, sagte er, dass für „den Westen“ Menschrechte 
nicht nur Gerede seien und dass er es ernst nähme mit dem Christentum. 

Eine Woche lang war auch ich mit Pilgerinnen unterwegs und reiste nach 
Mashad, zum größten schiitischen Heiligtum im Iran, wo das Grab des achten 
Imam ‘Alī Rezā (gest. 818) verehrt wird. Drei Abende konnte ich an der Hand mei
ner Gastgeberin Fatimeh, die mich mit der natürlichen Autorität einer alten Frau 
durch die Eingangskontrollen mitnahm, die Höfe des riesigen Heiligtums durch-
queren, um mich dann in ihrer Nähe auf der Frauenseite im Hof vor der goldenen 
Kuppel, unter der der Schrein des Imam steht, niederzulassen. Auf den Teppichen 
drängten sich Frauen jeden Alters und ihre Kinder zusammen; es waren tausende 
Pilger da, von denen viele, ähnlich wie in Lourdes, Heilung suchten. 

Ich werde diese langen nächtlichen Gebetsstunden nie vergessen: Lautes, ge-
meinsamen Beten, z.T. in der für die schiitische Frömmigkeit charakteristischen 
Weise unter Schluchzen und Tränen. Manchmal erhoben sich alle, streckten in 
flehendem Gestus die Hände zum Himmel und schlugen sich laut an die Brust. Es 
gab auch andere Beterinnen wie Fatimeh, die sich auf einen Hocker an die Seite 
setzte und konzentriert im Koran las. Dass ich keine Muslima bin, konnte ich nicht 
verbergen, trotz meiner vorschriftsmäßigen Kleidung und des nicht immer erfolg-
reichen Versuchs, die Haare unter dem Chador festzuhalten. Doch wurde ich von 
keinem negativen Wort oder unangenehmen Blick bedrängt, eher erwiderten die 
Frauen mein etwas schüchternes Lächeln im Gedränge. Ich füllte die Gebetsstun-

3

Notiz

Margareta Gruber OSF | Vallendar

geb. 1961, Professorin für Exegese des Neuen Testa-
ments und Biblische Theologie, Beiratsmitglied 
von GEIST & LEBEN

mgruber@pthv.de



den auf meine Weise und bat Gott darum, wie ich es von den Iranerinnen gelernt 
hatte, dass er die Gebete dieser Menschen erhöre. Dabei hatte ich selber eine Frage 
im Herzen, die ich seit meiner vierjährigen Zeit in Jerusalem mit mir herumtrage: 
Wie sieht Gott seine Kinder, die Juden, die Christen, die Muslime, und all die an-
deren? Trotz der Haltung der „Hochachtung“, zu der sich die Katholische Kirche 
im Konzil im Zugehen auf die Muslime und ihren Glauben verpflichtet hat (Nos­
tra Aetate 3), hat sie bisher keine christliche Theologie des Islam entwickelt. Im 
Testament von Christian de Chergé, des Priors der Abtei von Tibhirine in Algerien, 
der 1996 ermordet wurde, drückt er seine Sehnsucht aus, mit dem Blick Gottes, 
des Vaters, „seine Kinder aus dem Islam“ zu betrachten, „so, wie er sie sieht: ganz 
erleuchtet von der Herrlichkeit Christi, auch sie Früchte seines Leidens, angetan 
mit den Gaben des Geistes, dessen tiefverborgene Freude immer die sein wird, die 
Gemeinschaft zu begründen und die Ähnlichkeit wiederherzustellen, indem er mit 
all den Unterschieden unter den Menschen spielt.“ 

In Qom hatte ich auch die Gelegenheit, einen bedeutenden schiitischen Geist-
lichen und Gelehrten zu treffen. Ich hatte in unserem kurzen Gespräch den Ein-
druck, dass er ein weiser und gläubiger Mann sei und so stellte ich ihm diese Frage: 
Wie sieht Gott seine Kinder? Er antwortete mir mit einer Prophetengeschichte: Ein 
Mann fragte den Propheten Mohammad, wie Gott sei. Wie ein Vater liebe er seine 
Kinder, und noch viel mehr, war die Antwort. Das unruhige Gewissen des Fragen
den gab sich nicht zufrieden: Warum bestraft Gott seine Kinder dann, bohrte er 
nach. Die Geschichte endet mit einer Frage: Wer hat gesagt, dass ich sie bestrafe? 
Ich war überrascht und berührt: Im Kontext meiner Frage nach den Religionen 
konnte die Strafe nur die ewige Strafe meinen – die Unmöglichkeit, das Paradies 
erlangen zu können. Das hatte ich auf fundamentalistischen Plakaten in Jerusalem 
im Blick auf Nicht-Muslime nicht nur einmal gelesen. Nun sagte dieser Gelehrte 
dies gerade nicht. Die Geschichte lässt es vielmehr offen! Das erinnerte mich an 
Jesus, der auf die Frage, ob es nur wenige seien, die gerettet würden, keine Antwort 
gab, sondern seine Jünger auf ihren eigenen Weg verweist: Müht ihr euch mit allen 
Kräften, durch die enge Pforte zu kommen (Lk 13,24). Dieser Spur ist das Konzil 
gefolgt, wenn es die Frage des Heils für Nicht-Christen ausdrücklich öffnet. Zum 
Schluss bat der muslimische Geistliche mich, die ich als franziskanische Schwester 
besonders mit Gott verbunden sei, um mein Gebet. Das nehme ich seither ernst. 

C. Theobald sieht im „Glaube(n) des Anderen, in seiner dem Bösen sich wi-
dersetzenden und die Menschen zusammenbringenden Lebenskraft, die (…) be-
wunderungswürdig ist“, das zu entdeckende Zeichen der Zeit und bezieht darin 
nicht nur die gläubigen, sondern explizit auch die religionslosen Menschen mit 
ein. Dem entspricht es, wenn im Friedensgebet in Assisi 2011 neben den Vertre
ter(innen) der Weltreligionen auch solche der Nicht-Gläubigen und Indifferenten 
zu Wort kamen. In diesem Geist kann es dann auch geschehen, dass tatsächlich 
ein Moment des Gebets geschenkt wird, wie bei der Verleihung des Friedenspreises 
an Navid Kermani in Frankfurt am 18. Oktober 2015.

4

Notiz


