
1	 Der Beitrag ist eine erweiterte und überarbeitete Fassung des im Weblog der Katholischen Citykirche 
Wuppertal Dei Verbum erschienen Beitrags Im Fegefeuer der Barmherzigkeit (http://www.dei-verbum.
de/fegefeuer-der-barmherzigkeit/) [Stand: 18.10.2015].

Barmherzigkeit 
Paradigma des Volkes Gottes 

Der Ruf nach Barmherzigkeit wird lauter, wenn der Mensch sich seiner eigenen 
Ausweglosigkeit bewusst wird.1 Er ist v.a. vernehmbar, wenn die Logik von Recht 
und Gesetz nur noch Verurteilung zulässt. Barmherzigkeit wird dann zum Aus-
weis wahrer Menschlichkeit, die in striktem Kontrast zur reinen und normierten 
Lehre steht. Fast scheint es so, als schlössen sich Barmherzigkeit und Gerechtigkeit 
gegenseitig aus. Ohne Zweifel lässt sich schneller nach Barmherzigkeit rufen, als 
Barmherzigkeit zu üben.

Schrei nach Existenz

Am Beginn jeder Eucharistiefeier steht der Ruf nach dem göttlichen Erbarmen. 
Er ist biblisch vorgeprägt. Der Ruf Kyrie eleison (κύριε ἐλέησον) ist im Matthäus
evangelium zu hören, als zwei Blinde Jesus um Heilung bitten: „Als sie [Jesus und 
seine Jünger; WK] Jericho verließen, folgte ihm eine große Zahl von Menschen. An 
der Straße aber saßen zwei Blinde, und als sie hörten, dass Jesus vorbeikam, riefen 
sie laut: Herr, Sohn Davids, hab Erbarmen mit uns! Die Leute aber wurden ärger-
lich und befahlen ihnen zu schweigen. Sie aber schrien noch lauter: Herr, Sohn 
Davids, hab Erbarmen mit uns! Jesus blieb stehen, rief sie zu sich und sagte: Was 
soll ich euch tun? Sie antworteten: Herr, wir möchten, dass unsere Augen geöffnet 
werden. Da hatte Jesus Mitleid mit ihnen und berührte ihre Augen. Im gleichen 
Augenblick konnten sie wieder sehen, und sie folgten ihm.“ (Mt 20,29–34)

Der Ruf nach dem Erbarmen des Herrn ist gleich zweimal zu hören. Die Not der 
beiden Blinden ist so groß, dass sie sich nicht nur nicht mundtot machen lassen, 
sie schreien sogar noch lauter. Aus dem Ruf wird ein Schrei nach Barmherzigkeit. 

Nachfolge

Werner Kleine | Wuppertal

geb. 1966, verheiratet, 2 Kinder, Dr. theol., Pasto
ralreferent, Initiator der Citypastoral Wuppertal

wernerkleine@web.de

6



So schreien nur Menschen, die im wahrsten Sinn des Wortes am Boden sind. Der 
Text beschreibt das eindrücklich, wenn er darauf hinweist, dass die beiden Blin-
den an der Straße saßen – nicht in der Stadt Jericho, die Jesus gerade eben verließ, 
sondern vor ihren Toren, außerhalb der gemeinschaftsbegründeten Sicherheit. 
Sie sind in jeder Hinsicht desozialisiert – draußen, am Rand, am Boden. Das sind 
die subtilen Marker, mit denen ihre Situation beschrieben wird.

Wer so am Boden ist, hat nichts mehr zu bieten. Das ist kein Ausweis von De-
mut. Es ist diese Nichtigkeit, die weder Stolz noch Scham kennt. Wer am Boden 
liegend nichts mehr hat, dem bleibt nur der existentielle Schrei. Und das tun die 
beiden Blinden: Sie schreien nach Existenz, nach dem Erbarmen Jesu. Der so An-
gerufene reagiert mit tiefer Erschütterung. Die Einheitsübersetzung gibt das grie-
chische Partizip σπλαγχνισθείς, mit dem die Reaktion Jesu beschrieben wird, 
nur schwach mit „Mitleid“ wieder. Das Verb geht auf das Substantiv σπλάγχνον 
zurück, das in erster Linie „Herz“, im Plural σπλάγχνα auch „Eingeweide“ 
bedeutet. Der erbarmungswürdige Schrei der beiden Blinden trifft Jesus nicht 
einfach bloß im Innersten; es ist eine geradezu körperliche Reaktion. Es trifft 
ihn in den Eingeweiden. Das Betroffensein ist unmittelbar. Von hierher erklärt 
sich auch die körperliche Kontaktnahme im Berühren der Augen. Offenen Auges 
folgen sie ihm. Der Schrei nach Erbarmung hat ihnen die Augen geöffnet und 
ihnen Ansehen gegeben. Die eben noch menschlicher Bodensatz waren, finden 
nun existentiellen Halt in der Gemeinschaft Jesu.

Wechselwirksamkeiten

Der Wortstamm σπλαγχν- findet sich auch in dem Substantiv εὐσπλαγχνία, 
das mit „Barmherzigkeit“ übersetzt werden kann. Die Vorsilbe εὐ- bedeutet ein 
Betroffensein, das eine positive Reaktion freisetzt. Dabei verwendet das Grie-
chische diesen Begriff für die menschliche Barmherzigkeit, während die von 
Gott stammende Barmherzigkeit mit dem Begriffsfeld ἐλεημοσύνη bzw. ἐλεεῖν 
angesprochen wird. Der Terminus εὐσπλαγχνία kommt als Adjektiv im Neuen 
Testament nur zweimal vor. So heißt es im 1. Petrusbrief: „Seid alle eines Sinnes, 
voll Mitgefühl und brüderlicher Liebe, seid barmherzig und demütig!“ (1 Petr 
3,8) Und der Autor des Epheserbriefes schreibt: „Seid gütig zueinander, seid 
barmherzig, vergebt einander, weil auch Gott euch durch Christus vergeben 
hat.“ (Eph 4,32)

Hier wird deutlich, dass Barmherzigkeit keine reine Angelegenheit Gottes 
ist. Der Schrei nach Existenz wurde von Gott in Jesus Christus beantwortet. Die 
Erzählung der Heilung der beiden Blinden in Mt 20,29–34 ist prototypisch zu 
verstehen. Von Gott angesehen, erlangt der Mensch Ansehen. Wer sich so nach 
Barmherzigkeit schreiend an Gott wendet, tritt in die Gemeinschaft des Volkes 
Gottes ein. Im 1. Petrusbrief steht genau dieser Gedanke hinter der Idee des ge-

7

Barmherzigkeit



meinsamen Priestertums: „Ihr aber seid ein auserwähltes Geschlecht, eine könig-
liche Priesterschaft, ein heiliger Stamm, ein Volk, das sein besonderes Eigentum 
wurde, damit ihr die großen Taten dessen verkündet, der euch aus der Finsternis 
in sein wunderbares Licht gerufen hat. Einst wart ihr nicht sein Volk, jetzt aber 
seid ihr Gottes Volk; einst gab es für euch kein Erbarmen (οὐκ ἠλεημένοι), jetzt 
aber habt ihr Erbarmen (ἐλεηθέντες) gefunden.“ (1 Petr 2,9f.)

Wer durch die Barmherzigkeit Gottes Ansehen und Existenz erlangt, steht 
nicht mehr für sich allein. Barmherzigkeit ist kein Geschenk für den Einzelnen, 
sie ist die Basis des Volkes Gottes, mehr noch: Sie wird zur Wesenseigenschaft 
des Volkes Gottes. Nicht umsonst heißt es in der fünften Seligpreisung: „Selig die 
Barmherzigen; denn sie werden Erbarmen finden.“ (Mt 5,7) Die Wechselwirksam-
keit der Barmherzigkeit ist unübersehbar. Nur wer Barmherzigkeit übt, wird Erbar-
men finden. Wenn es im Volk Gottes keine Barmherzigkeit gibt, verliert es seine 
Existenzgrundlage. Barmherzigkeit ist die Verfassung des Volkes Gottes. 

Allzumenschliche Versuchung

Die gottgewirkte Barmherzigkeit begründet das Volk Gottes. Sie fällt aber nicht 
einfach vom Himmel. Sie ereignet sich ganz konkret in zwischenmenschlichem 
Handeln. Auch hier ist das Handeln Jesu in der Erzählung von der Heilung der 
beiden Blinden prototypisch. Der Ruf des Kyrie eleison erging ja nicht als fromme 
Floskel. Der Adressat des Rufes wurde vielmehr durch den Zusatz υἱὸς Δαυίδ, Sohn 
Davids, präzisiert (vgl. Mt 20,30f.). Die Blinden erkennen in Jesus den Messias, 
den Gesandten Gottes. Es geht also bereits hier nicht um die bloße Bitte mensch-
licher Zuwendung. Die so oft von Menschen Ent- und Getäuschten sehen deshalb 
geradezu himmelschreiend in Jesus als Sohn Davids, als von Gott Gesandtem, 
ihre womöglich letzte Chance. Nur er kann ihnen Recht und Gerechtigkeit ver-
schaffen, wo Menschenrecht im wahrsten Sinn des Wortes mit Füßen getreten 
wird und versagt.

Nun besteht das Volk Gottes aus Menschen. Die Gefahr, die wechselwirksa
men Folgen der Barmherzigkeit Gottes zu übersehen, ist ständig gegeben. Es ist 
sicher kein Zufall, dass Markus im Vorfeld der Erzählung der Heilung des blinden 
Bartimäus (vgl. Mk 10,46–52), der Parallelerzählung der matthäischen Blinden-
heilung, eine Mahnung Jesu an seine Jünger überliefert: Die Zebedäussöhne Ja-
kobus und Johannes ereifern sich über ihren Rang im Reich Gottes. Nachdem sie 
so den Ärger der anderen Apostel provoziert haben, ruft Jesus seine Gefolgsleute 
zu sich und ermahnt sie: „Ihr wisst, dass die, die als Herrscher gelten, ihre Völker 
unterdrücken und die Mächtigen ihre Macht über die Menschen missbrauchen. 
Bei euch aber soll es nicht so sein, sondern wer bei euch groß sein will, der soll 
euer Diener sein, und wer bei euch der Erste sein will, soll der Sklave aller sein.“ 
(Mk 10,42b–44)

8

Nachfolge



Keine Gerechtigkeit ohne Barmherzigkeit

Die allzumenschliche Versuchung, sich selbst Ansehen zu verschaffen, endet in 
Konkurrenzkampf und Zwietracht. So lässt sich kein Staat machen; so kann kein 
Volk bestehen. Es ist das Gottesrecht der Barmherzigkeit, durch die er sein Volk 
begründet. Ohne Barmherzigkeit kann es keine Gerechtigkeit geben.

Gerechtigkeit aber verlangt Konkretion. Gerechtigkeit ist ein Ereignis, sie muss 
geschaffen werden. Das nicht ohne Humor im Lukasevangelium erzählte Gleich-
nis von der armen Witwe und dem ungerechten Richter macht das deutlich. An-
gesichts der Hartnäckigkeit der Frau bekommt es der Richter mit der Angst zu tun, 
so dass er ihr, um endlich Ruhe zu haben, Recht verschafft (vgl. Lk 18,1–8).

Glaube ist keine Frage der Frömmigkeit. Glaube strebt nach Gerechtigkeit und 
drängt zur Tat, er ereignet sich in konkreter Barmherzigkeit. Das auf der Barmher-
zigkeit Gottes begründete Volk Gottes kann nur bestehen, wenn es Barmherzig-
keit übt. Dabei erschöpft sich diese nicht in bloß menschlichem Wohlwollen. Es 
ist die Barmherzigkeit Gottes selbst, die durch den Menschen wirkt. Dass auch das 
mehr als eine fromme Platitüde ist, zeigt sich in der Fortführung der Bergpredigt, 
wenn die Lyrik der Seligpreisungen in konkrete Prosa übersetzt wird: „Hütet euch, 
eure Gerechtigkeit vor den Menschen zur Schau zu stellen; sonst habt ihr keinen 
Lohn von eurem Vater im Himmel zu erwarten. Wenn du Almosen gibst, lass es 
also nicht vor dir herposaunen, wie es die Heuchler in den Synagogen und auf 
den Gassen tun, um von den Leuten gelobt zu werden. Amen das sage ich euch: 
Sie haben ihren Lohn bereits erhalten. Wenn du Almosen gibst, soll deine linke 
Hand nicht wissen, was deine rechte tut. Dein Almosen soll verborgen bleiben, 
und dein Vater, der auch das Verborgene sieht, wird es dir vergelten.“ (Mt 6,1–4)

Dreimal kommt in der Einheitsübersetzung des Abschnittes das Wort „Almo-
sen“ vor. Der griechische Text verwendet hier das Wort ἐλεημοσύνη, das wörtlich 
Barmherzigkeit, näherhin die von Gott stammende Barmherzigkeit bedeutet. 
Das Almosen ist in sich ein Akt göttlicher Barmherzigkeit. Im Almosen erweist 
sich diese göttliche Barmherzigkeit. Dessen muss sich der/die Geber(in) bewusst 
sein. In der Gabe verwirklicht sich die Barmherzigkeit Gottes, die Gerechtigkeit 
(δικαιοσύνη) zum Ziel hat. Weil es sich eben um die Gerechtigkeit Gottes handelt, 
mahnt der erste Vers des Abschnittes, sich davor zu hüten, die vermeintlich eige-
ne Gerechtigkeit vor den Menschen zur Schau zu stellen.

Das Gericht der Barmherzigkeit

Der Zusammenhang von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit für das Selbstver
ständnis des Volkes Gottes wird bei Matthäus ausgeführt. In der großen Rede vom 
Weltgericht (Mt 25,31–46) kommt das Wort Barmherzigkeit (ἐλεημοσύνη) zwar 
nicht vor. Der Sache nach prägt es aber die dargestellten Handlungen, wenn Jesus 

9

Barmherzigkeit



 2	 Vgl. zum sog. „korinthischen Vorfall“: W. Kleine, Zwischen Furcht und Hoffnung. Eine textlinguistische 
Untersuchung des Briefes 2 Kor 1-9 zur wechselseitigen Bedeutsamkeit von Apostel und Gemeinde (BBB 
141). Berlin 2002, 54–56.

spricht: „Ich war hungrig und ihr habt mir zu essen gegeben; ich war durstig und 
ihr habt mir zu trinken gegeben; ich war fremd und obdachlos und ihr habt mich 
aufgenommen; ich war nackt und ihr habt mir Kleidung gegeben; ich war krank 
und ihr habt mich besucht; ich war im Gefängnis und ihr seid zu mir gekom-
men.“ (Mt 25,35–36) Aus diesem Handeln folgt: „Amen, ich sage euch: Was ihr 
für einen meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan. (Mt 25,40) 
Die Folgen des unbarmherzigen Handelns werden ebenfalls festgestellt: „Amen, 
ich sage euch: Was ihr für einen dieser Geringsten nicht getan habt, das habt ihr 
auch mir nicht getan.“ (Mt 25,45) 

Es ist also keinesfalls egal, ob man handelt oder nicht: Die Verantwortung 
bleibt. Man kann sich nicht auf einen Lehrnotstand oder ähnliches berufen. An 
der Barmherzigkeit oder Unbarmherzigkeit des Handelns entscheidet sich das Ge-
schick des Menschen: „Und sie werden weggehen und die ewige Strafe erhalten, 
die Gerechten aber das ewige Leben.“ (Mt 25,46) Das Handeln selbst wird also 
zum augenblicklichen Gericht, das sich nicht in ferner Zukunft ereignet. Es ereig-
net sich jetzt und hier.

Jetzt! Konkret!

Es wurde deutlich, dass Barmherzigkeit keine Angelegenheit frommer Lippenbe-
kenntnisse ist. Gerechtigkeit ereignet sich wahrhaft erst in der Barmherzigkeit. 
Wer um die Barmherzigkeit Gottes bittet, muss selbst barmherzig sein. Die Ein-
heit des Volkes Gottes, ja seine Existenz, steht auf dem Spiel, wenn Barmherzig-
keit verweigert wird.

Nicht umsonst erinnert Paulus die Gemeinde in Korinth auf dem Höhepunkt 
eines Konfliktes zwischen sich und den Korinthern an diesen Zusammenhang. 
Der Streit ging um Geld. Anlässlich der sog. „Jerusalemer Kollekte“, zu der sich 
Paulus auf dem Apostelkonzil verpflichtet hatte (vgl. Gal 2,10), ist es offenkundig 
zu einem Vorfall gekommen, bei dem eine uns nicht näher benannte Person dem 
Apostel unlautere Absichten unterstellt hatte.2 Paulus bezeichnet seinen Gegner 
als ἀδικήσας, als Unrecht Tuenden (vgl. 2 Kor 7,12). Der Vorfall stört das Gerech-
tigkeitsgefüge der Gemeinde. Bemerkenswert ist nun aber, wie Paulus die Wieder-
herstellung der Gerechtigkeit bewirken will. Er bekennt zuerst die eigenen Anteile 
an dem aktuellen Konflikt. Seine Reaktion hatte seinerzeit nicht zu einer Deeska-
lation beigetragen: „Wenn wir nämlich von Sinnen waren, so geschah es für Gott; 
wenn wir besonnen sind, geschieht es für euch.“ (2 Kor 5,13)

Paulus transzendiert den Konflikt: Gottes Handeln soll deutlich werden. Seine 
eigene Reaktion „wie von Sinnen“ lässt sich nicht beschönigen. Er selbst aber ist 

10

Nachfolge



3	 Auch W. Kasper erinnert an die Bedeutung von Kreuzestod und Auferstehung Jesu Christi für das pau-
linische Gerechtigkeitsverständnis; vgl. Ders., Barmherzigkeit. Grundbegriff des Evangeliums – Schlüs-
sel christlichen Lebens.Freiburg i. Br. 52015, 83.

4	 Vgl. F. Blass / A. Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch. Bearb. von F. Rehkopf. 
Göttingen 1990, § 318, 1.

um der Gemeinde willen wieder zu Verstand gekommen. Im Umgang mit dem 
Konflikt soll sich nun der Bestand der Gemeinde erweisen: Wird das Miteinan­
der wieder auf Barmherzigkeit bauen? „Denn die Liebe Christi drängt uns, da wir 
erkannt haben: Einer ist für alle gestorben, also sind alle gestorben. Er ist aber für 
alle gestorben, damit die Lebenden nicht mehr für sich leben, sondern für den, 
der für sie starb und auferweckt wurde.“ (2 Kor 5,14f.)

Paulus erinnert die Korinther an den Urgrund des christlichen Glaubens (vgl. 
1 Kor 15,14.17).3 Dieser Glaube gründet auf Kreuzestod und Auferstehung Jesu 
Christi. Wer diese Perspektive ausblendet, ist für ihn bemitleidenswert: „Wenn 
wir unsere Hoffnung nur in diesem Leben auf Christus gesetzt haben, sind wir 
bemitleidenswerter als alle Menschen.“ (1 Kor 15,19) Bemitleidenswert heißt auf 
Griechisch: ἐλεεινός. Die semantische Verwandtschaft dieses Wortes mit dem 
Begriffsfeld Barmherzigkeit (ἐλεῖν, ἐλελημοσύνη, ἐλεήμων, ἔλεος) ist unüberseh
bar. In Kreuzestod und Auferstehung Jesu Christi handelt Gott unüberbietbar 
barmherzig. Wenn Paulus in 2 Kor 5,14f. daran erinnert, wird im Hintergrund der 
Aspekt der Barmherzigkeit Gottes zum Klingen gebracht.

Dieser Aspekt ist wichtig für die Fortführung des Gedankens in V. 16 f.: „Also 
schätzen wir von jetzt an niemand mehr nur nach menschlichen Maßstäben 
ein; auch wenn wir früher Christus nach menschlichen Maßstäben eingeschätzt 
haben, jetzt schätzen wir ihn nicht mehr so ein. Wenn jemand in Christus ist, 
dann ist er eine neue Schöpfung: Das Alte ist vergangen, Neues ist geworden.“ Das 
unüberbietbar barmherzige Handeln Gottes in Kreuzestod und Auferstehung Jesu 
Christi hat neue Maßstäbe gesetzt, hinter die man nicht mehr zurück kann. Das 
Volk Gottes hat sich daran zu orientieren. Es sind nicht mehr menschliche Maß-
stäbe, sondern fundamental neue. Das „Bei euch aber soll es nicht mehr so sein“ 
aus Mk 10,43 klingt hier an. Gott selbst ist es, der die neuen Maßstäbe begründet: 
„Aber das alles kommt von Gott, der uns durch Christus mit sich versöhnt und 
uns den Dienst der Versöhnung aufgetragen hat. Ja, Gott war es, der in Christus 
die Welt mit sich versöhnt hat, indem er den Menschen ihre Verfehlungen nicht 
anrechnete und das Wort von der Versöhnung anvertraute.“ (2 Kor 5,18f.)

Die Versöhnung der Menschen durch Gott mit Gott ist endgültig. Paulus 
verwendet hier für „versöhnen“ das Wort καταλλάξαντος – ein Aoristpartizip, 
das für eine einmalige Handlung4 steht: Die Versöhnung ist in Christus ein für 
allemal geschehen. Wer in seine Nachfolge eintritt, wird nicht nur dieser Ver-
söhnung teilhaftig; sie hat konkrete Auswirkungen auf das Miteinander im Volk 
Gottes: „Wir sind also Gesandte an Christi Statt, und Gott ist es, der durch uns 

11

Barmherzigkeit



5	 Vgl. W. Kasper, Barmherzigkeit, 83: „So lässt Gottes am Kreuz endgültig offenbare Barmherzigkeit uns, 
die wir das Gericht und den Tod verdient haben, unverdientermaßen neu leben und aufleben.“

mahnt. Wir bitten an Christi Statt: Lasst euch mit Gott versöhnen!“ (V. 20) Die 
Versöhnung ist und bleibt Gottes und nicht der Menschen Werk. Gott selbst ist 
es, der in seinem Volk handelt. Die Gabe Gottes wird zur Aufgabe. Und erst in 
der Erfüllung der Aufgabe empfängt das Volk die Gabe. Das ist die Gerechtig-
keit Gottes, die ihren Grund in der Versöhnungstat Gottes hat, wie Paulus ab
schließend konstatiert: „Er hat den, der keine Sünde kannte, für uns zur Sünde 
gemacht, damit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes würden.“ (2 Kor 5,21) 

Die Aussage klingt modernen Ohren fremd. Tatsächlich wird hier das Verwo-
bensein von Barmherzigkeit und Gerechtigkeit offenkundig: Jesus Christus teilt 
im Kreuzestod in totaler Solidarität die existentielle Gefallenheit des Menschen; 
diese Verzweiflung führt in letzter Konsequenz in den Kreuzesschrei der Gottver­
lassenheit (vgl. Mt 27,6). Wer so tief gesunken ist wie Jesus, kann nur noch ver-
zweifelt schreien. Der Schrei Jesu wurde erhört. Das Paradox der Auferweckung 
des Gottverlassenen durch Gott selbst wird zum Zeichen, dass die Gerechtigkeit 
das Ziel Gottes ist. Kreuzestod und Auferstehung Jesu werden damit zum Funda-
ment des Glaubens, dass Gott Gerechtigkeit aus Barmherzigkeit schafft5 – nicht 
als frommes Bekenntnis, sondern konkret, indem er Leben aus dem Tod erwirkt.

Auf Herz und Nieren

Die Barmherzigkeit wird zum Lakmustest des Volkes Gottes. Auf Barmherzigkeit 
gegründet kann in ihm keine Unbarmherzigkeit sein. Weil Barmherzigkeit selbst 
zur Gerechtigkeit führt und Gerechtigkeit auf Barmherzigkeit gründet, ist Barm-
herzigkeit nie als bloßer Gnadenakt Einzelnen gegenüber zu verstehen. Das Bild 
vom Leib Christi, wie Paulus es in 1 Kor 12,12–31a entfaltet, macht das deutlich: 
„Wenn ein Glied leidet, leiden alle Glieder mit; wenn ein Glied geehrt wird, freu-
en sich alle anderen mit ihm.“ (1 Kor 12,26) Barmherzigkeit und Gerechtigkeit 
haben eine soziale Dimension. Jede Störung dieses Verwobenseins bringt dem 
Leib Christi Leiden. So wie die beiden Blinden als Bodensatz der Stadtgemein-
schaft Jerichos eine soziale Störung beschreien, die Jesus in seinen Eingeweiden 
trifft, so wird auch das Volk Gottes als Leib Christi im Innersten getroffen, wenn 
das Ineinander von Barmherzigkeit und Gerechtigkeit zerstört wird. Jesus schafft 
die Heilung der sozialen Störung durch einen konkreten Akt der Barmherzigkeit. 
So wird Gerechtigkeit möglich.

Von hier aus ist die Weisung Jesu zu begreifen, die eher zur Mahnung wird: 
„Amen, ich sage euch: Alles, was ihr auf Erden binden werdet, das wird auch im 
Himmel gebunden sein, und alles, was ihr auf Erden lösen werdet, das wird auch 
im Himmel gelöst sein.“ (Mt 18,18)

12

Nachfolge



Im Fegefeuer der Barmherzigkeit

Vordergründig gibt Jesus seinen Jüngern freie Hand. Die Binde- und Lösegewalt 
scheint willkürlich zu sein. Tatsächlich aber erteilt Jesus diese Vollmacht im Zu-
sammenhang mit der geschwisterlichen Zurechtweisung streitender Gemeinde-
mitglieder (vgl. Mt 18,15–17). Schließlich mündet die Mahnung in das Gleichnis 
vom unbarmherzigen Gläubiger (vgl. Mt 18,21–35). Dieses erzählt von einem 
Mann, der seinem König eine schier unglaubliche Summe Geld schuldete. Weil 
er die Schuld nicht zurückzahlen kann, bittet er seinen Herrn um Geduld. Aus 
Mitleid erlässt dieser ihm die Schuld. Der so barmherzig Begnadete geht nun aber 
hin und fordert von einem seiner Schuldner eine vergleichsweise geringe Summe 
unbarmherzig zurück. Daraufhin lässt ihn der König schwer bestrafen. Dazu führt 
das Matthäusevangelium folgenden Grund an: „Hättest nicht auch du mit jenem, 
der gemeinsam mit dir in meinem Dienst steht, Erbarmen haben müssen, so wie 
ich mit dir Erbarmen hatte?“ (Mt 18,33) Erbarmen – der griechische Text ist hier 
eindeutig, ἐλεῆσει bzw. ἠλέσα. Beide Verben signalisieren wie die deutsche Über-
setzung: Barmherzigkeit setzt Barmherzigkeit voraus. Nach dem Gleichnis macht 
Jesus sich auf den Weg nach Jerusalem (vgl. Mt 19,1). Dort wird er, der Barmher-
zigkeit verkündet, in Konflikt mit den Vertretern der reinen Lehre geraten.

Die Binde- und Lösegewalt, die Jesus seinen Jüngern im Mt 18,18 überträgt, 
beinhaltet keinen Auftrag der Selbstermächtigung. Das Wort Jesu enthält viel-
mehr eine Warnung. Wie sehr Barmherzigkeit und Vergebung eine conditio sine 
qua non derer sind, die Jesus nachfolgen, zeigt der vor dem Gleichnis stehende 
Einschub: „Da trat Petrus zu ihm und fragte: Herr, wie oft muss ich meinem Bru-
der vergeben, wenn er sich gegen mich versündigt? Siebenmal? Jesus sagte zu 
ihm: Nicht siebenmal, sondern siebenundsiebzigmal.“ (Mt 18,21f.) Vergebung 
und Barmherzigkeit sind Pflicht. Wer die Lösung von der Schuld verweigert, han-
delt entsprechend unbarmherzig. Er stellt sich zwischen Gott und den um Verge-
bung Bittenden. Wer derart unbarmherzig handelt, handelt sich das Gericht ein. 
Wie will er im Angesicht dessen bestehen, von dem Ps116,5 sagt: „Der Herr ist 
gnädig und gerecht, unser Gott ist barmherzig.“ Die Zeit des Gerichtes ist in der 
Jetztzeit. Jetzt ist die Zeit der Aufrichtung der Gerechtigkeit aus Barmherzigkeit – 
um Gottes willen! Barmherzigkeit – das ist Christenpflicht.

13

Barmherzigkeit


