Nachfolge

Werner Kleine | Wuppertal

geb. 1966, verheiratet, 2 Kinder, Dr. theol., Pasto-
ralreferent, Initiator der Citypastoral Wuppertal

wernerkleine@web.de

Barmherzigkeit

Paradigma des Volkes Gottes

Der Ruf nach Barmherzigkeit wird lauter, wenn der Mensch sich seiner eigenen
Ausweglosigkeit bewusst wird.! Er ist v.a. vernehmbar, wenn die Logik von Recht
und Gesetz nur noch Verurteilung zuldsst. Barmherzigkeit wird dann zum Aus-
weis wahrer Menschlichkeit, die in striktem Kontrast zur reinen und normierten
Lehre steht. Fast scheint es so, als schlossen sich Barmherzigkeit und Gerechtigkeit
gegenseitig aus. Ohne Zweifel ldsst sich schneller nach Barmherzigkeit rufen, als
Barmherzigkeit zu tiben.

Schrei nach Existenz

Am Beginn jeder Eucharistiefeier steht der Ruf nach dem gottlichen Erbarmen.
Er ist biblisch vorgepriagt. Der Ruf Kyrie eleison (icvoLe éAénoov) ist im Matthéus-
evangelium zu horen, als zwei Blinde Jesus um Heilung bitten: , Als sie [Jesus und
seine Jiinger; WK] Jericho verlieflen, folgte ihm eine grofle Zahl von Menschen. An
der Strafde aber saflen zwei Blinde, und als sie horten, dass Jesus vorbeikam, riefen
sie laut: Herr, Sohn Davids, hab Erbarmen mit uns! Die Leute aber wurden drger-
lich und befahlen ihnen zu schweigen. Sie aber schrien noch lauter: Herr, Sohn
Davids, hab Erbarmen mit uns! Jesus blieb stehen, rief sie zu sich und sagte: Was
soll ich euch tun? Sie antworteten: Herr, wir mochten, dass unsere Augen geoffnet
werden. Da hatte Jesus Mitleid mit ihnen und beriihrte ihre Augen. Im gleichen
Augenblick konnten sie wieder sehen, und sie folgten ihm.“ (Mt 20,29-34)

Der Ruf nach dem Erbarmen des Herrn ist gleich zweimal zu horen. Die Not der
beiden Blinden ist so grof3, dass sie sich nicht nur nicht mundtot machen lassen,
sie schreien sogar noch lauter. Aus dem Ruf wird ein Schrei nach Barmherzigkeit.

1 Der Beitrag ist eine erweiterte und iiberarbeitete Fassung des im Weblog der Katholischen Citykirche
Wuppertal Dei Verbum erschienen Beitrags Im Fegefeuer der Barmherzigkeit (http://www.dei-verbum.
de/fegefeuer-der-barmherzigkeit/) [Stand: 18.10.2015].



Barmbherzigkeit

So schreien nur Menschen, die im wahrsten Sinn des Wortes am Boden sind. Der
Text beschreibt das eindriicklich, wenn er darauf hinweist, dass die beiden Blin-
den an der Strafle safden - nicht in der Stadt Jericho, die Jesus gerade eben verlief3,
sondern vor ihren Toren, auflerhalb der gemeinschaftsbegriindeten Sicherheit.
Sie sind in jeder Hinsicht desozialisiert - draufien, am Rand, am Boden. Das sind
die subtilen Marker, mit denen ihre Situation beschrieben wird.

Wer so am Boden ist, hat nichts mehr zu bieten. Das ist kein Ausweis von De-
mut. Es ist diese Nichtigkeit, die weder Stolz noch Scham kennt. Wer am Boden
liegend nichts mehr hat, dem bleibt nur der existentielle Schrei. Und das tun die
beiden Blinden: Sie schreien nach Existenz, nach dem Erbarmen Jesu. Der so An-
gerufene reagiert mit tiefer Erschiitterung. Die Einheitsiibersetzung gibt das grie-
chische Partizip omAayxvioOeic, mit dem die Reaktion Jesu beschrieben wird,
nur schwach mit ,,Mitleid“ wieder. Das Verb geht auf das Substantiv omA&yxvov
zuriick, das in erster Linie ,Herz“, im Plural omtAdyxva auch ,Eingeweide“
bedeutet. Der erbarmungswiirdige Schrei der beiden Blinden trifft Jesus nicht
einfach blof8 im Innersten; es ist eine geradezu korperliche Reaktion. Es trifft
ihn in den Eingeweiden. Das Betroffensein ist unmittelbar. Von hierher erklart
sich auch die korperliche Kontaktnahme im Berithren der Augen. Offenen Auges
folgen sie ihm. Der Schrei nach Erbarmung hat ihnen die Augen gedftnet und
ihnen Ansehen gegeben. Die eben noch menschlicher Bodensatz waren, finden
nun existentiellen Halt in der Gemeinschaft Jesu.

Wechselwirksamkeiten

Der Wortstamm ontAayyxv- findet sich auch in dem Substantiv evomAayxvia,
das mit ,Barmherzigkeit“ tibersetzt werden kann. Die Vorsilbe £0- bedeutet ein
Betroffensein, das eine positive Reaktion freisetzt. Dabei verwendet das Grie-
chische diesen Begriff fiir die menschliche Barmherzigkeit, wahrend die von
Gott stammende Barmherzigkeit mit dem Begriffsfeld éAenpoovvn bzw. éAeety
angesprochen wird. Der Terminus evonmtAayxvia kommt als Adjektivim Neuen
Testament nur zweimal vor. So heifdt es im 1. Petrusbrief: ,Seid alle eines Sinnes,
voll Mitgefiihl und briiderlicher Liebe, seid barmherzig und demiitig!“ (1 Petr
3,8) Und der Autor des Epheserbriefes schreibt: ,Seid giitig zueinander, seid
barmherzig, vergebt einander, weil auch Gott euch durch Christus vergeben
hat.“ (Eph 4,32)

Hier wird deutlich, dass Barmherzigkeit keine reine Angelegenheit Gottes
ist. Der Schrei nach Existenz wurde von Gott in Jesus Christus beantwortet. Die
Erzdhlung der Heilung der beiden Blinden in Mt 20,29-34 ist prototypisch zu
verstehen. Von Gott angesehen, erlangt der Mensch Ansehen. Wer sich so nach
Barmherzigkeit schreiend an Gott wendet, tritt in die Gemeinschaft des Volkes
Gottes ein. Im 1. Petrusbrief steht genau dieser Gedanke hinter der Idee des ge-



Nachfolge

meinsamen Priestertums: , Ihr aber seid ein auserwéhltes Geschlecht, eine konig-
liche Priesterschaft, ein heiliger Stamm, ein Volk, das sein besonderes Eigentum
wurde, damit ihr die groflen Taten dessen verkiindet, der euch aus der Finsternis
in sein wunderbares Licht gerufen hat. Einst wart ihr nicht sein Volk, jetzt aber
seid ihr Gottes Volk; einst gab es fiir euch kein Erbarmen (ovx nAenuévou), jetzt
aber habt ihr Erbarmen (éAen6évtec) gefunden. (1 Petr 2,9f.)

Wer durch die Barmherzigkeit Gottes Ansehen und Existenz erlangt, steht
nicht mehr fiir sich allein. Barmherzigkeit ist kein Geschenk fiir den Einzelnen,
sie ist die Basis des Volkes Gottes, mehr noch: Sie wird zur Wesenseigenschaft
des Volkes Gottes. Nicht umsonst heift es in der fiinften Seligpreisung: ,Selig die
Barmherzigen; denn sie werden Erbarmen finden.“ (Mt 5,7) Die Wechselwirksam-
keit der Barmherzigkeit ist uniibersehbar. Nur wer Barmherzigkeit tibt, wird Erbar-
men finden. Wenn es im Volk Gottes keine Barmherzigkeit gibt, verliert es seine
Existenzgrundlage. Barmherzigkeit ist die Verfassung des Volkes Gottes.

Allzumenschliche Versuchung

Die gottgewirkte Barmherzigkeit begriindet das Volk Gottes. Sie fdllt aber nicht
einfach vom Himmel. Sie ereignet sich ganz konkret in zwischenmenschlichem
Handeln. Auch hier ist das Handeln Jesu in der Erzahlung von der Heilung der
beiden Blinden prototypisch. Der Ruf des Kyrie eleison erging ja nicht als fromme
Floskel. Der Adressat des Rufes wurde vielmehr durch den Zusatz viog Aavid, Sohn
Davids, prazisiert (vgl. Mt 20,30f.). Die Blinden erkennen in Jesus den Messias,
den Gesandten Gottes. Es geht also bereits hier nicht um die blof3e Bitte mensch-
licher Zuwendung. Die so oft von Menschen Ent- und Getduschten sehen deshalb
geradezu himmelschreiend in Jesus als Sohn Davids, als von Gott Gesandtem,
ihre womoglich letzte Chance. Nur er kann ihnen Recht und Gerechtigkeit ver-
schaffen, wo Menschenrecht im wahrsten Sinn des Wortes mit Fiifien getreten
wird und versagt.

Nun besteht das Volk Gottes aus Menschen. Die Gefahr, die wechselwirksa-
men Folgen der Barmherzigkeit Gottes zu tibersehen, ist stdndig gegeben. Es ist
sicher kein Zufall, dass Markus im Vorfeld der Erzéhlung der Heilung des blinden
Bartimdus (vgl. Mk 10,46-52), der Parallelerzahlung der matthdischen Blinden-
heilung, eine Mahnung Jesu an seine Jiinger tiberliefert: Die Zebeddussohne Ja-
kobus und Johannes ereifern sich tiber ihren Rang im Reich Gottes. Nachdem sie
so den Arger der anderen Apostel provoziert haben, ruft Jesus seine Gefolgsleute
zu sich und ermahnt sie: ,,Ihr wisst, dass die, die als Herrscher gelten, ihre Volker
unterdriicken und die Mdchtigen ihre Macht tiber die Menschen missbrauchen.
Bei euch aber soll es nicht so sein, sondern wer bei euch grof3 sein will, der soll
euer Diener sein, und wer bei euch der Erste sein will, soll der Sklave aller sein.“
(Mk 10,42b-44)



Barmbherzigkeit

Keine Gerechtigkeit ohne Barmherzigkeit

Die allzumenschliche Versuchung, sich selbst Ansehen zu verschaffen, endet in
Konkurrenzkampf und Zwietracht. So ldsst sich kein Staat machen; so kann kein
Volk bestehen. Es ist das Gottesrecht der Barmherzigkeit, durch die er sein Volk
begriindet. Ohne Barmherzigkeit kann es keine Gerechtigkeit geben.
Gerechtigkeit aber verlangt Konkretion. Gerechtigkeit ist ein Ereignis, sie muss
geschaffen werden. Das nicht ohne Humor im Lukasevangelium erzahlte Gleich-
nis von der armen Witwe und dem ungerechten Richter macht das deutlich. An-
gesichts der Hartndckigkeit der Frau bekommt es der Richter mit der Angst zu tun,
so dass er ihr, um endlich Ruhe zu haben, Recht verschafft (vgl. Lk 18,1-8).
Glaube ist keine Frage der Frommigkeit. Glaube strebt nach Gerechtigkeit und
drdngt zur Tat, er ereignet sich in konkreter Barmherzigkeit. Das auf der Barmher-
zigkeit Gottes begriindete Volk Gottes kann nur bestehen, wenn es Barmherzig-
keit iibt. Dabei erschopft sich diese nicht in blof menschlichem Wohlwollen. Es
ist die Barmherzigkeit Gottes selbst, die durch den Menschen wirkt. Dass auch das
mehr als eine fromme Platitiide ist, zeigt sich in der Fortfiihrung der Bergpredigt,
wenn die Lyrik der Seligpreisungen in konkrete Prosa tibersetzt wird: ,,Hiitet euch,
eure Gerechtigkeit vor den Menschen zur Schau zu stellen; sonst habt ihr keinen
Lohn von eurem Vater im Himmel zu erwarten. Wenn du Almosen gibst, lass es
also nicht vor dir herposaunen, wie es die Heuchler in den Synagogen und auf
den Gassen tun, um von den Leuten gelobt zu werden. Amen das sage ich euch:
Sie haben ihren Lohn bereits erhalten. Wenn du Almosen gibst, soll deine linke
Hand nicht wissen, was deine rechte tut. Dein Almosen soll verborgen bleiben,
und dein Vater, der auch das Verborgene sieht, wird es dir vergelten.“ (Mt 6,1-4)
Dreimal kommt in der Einheitstibersetzung des Abschnittes das Wort ,,Almo-
sen“ vor. Der griechische Text verwendet hier das Wort éAenuootvn, das wortlich
Barmherzigkeit, naherhin die von Gott stammende Barmherzigkeit bedeutet.
Das Almosen ist in sich ein Akt gottlicher Barmherzigkeit. Im Almosen erweist
sich diese gottliche Barmherzigkeit. Dessen muss sich der/die Geber(in) bewusst
sein. In der Gabe verwirklicht sich die Barmherzigkeit Gottes, die Gerechtigkeit
(ducaroovvn) zum Ziel hat. Weil es sich eben um die Gerechtigkeit Gottes handelt,
mahnt der erste Vers des Abschnittes, sich davor zu hiiten, die vermeintlich eige-
ne Gerechtigkeit vor den Menschen zur Schau zu stellen.

Das Gericht der Barmherzigkeit

Der Zusammenhang von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit fiir das Selbstver-
stindnis des Volkes Gottes wird bei Matthdus ausgefiihrt. In der grof3en Rede vom
Weltgericht (Mt 25,31-46) kommt das Wort Barmherzigkeit (¢ Aenpoovvn) zwar
nicht vor. Der Sache nach prégt es aber die dargestellten Handlungen, wenn Jesus



Nachfolge

spricht: ,Ich war hungrig und ihr habt mir zu essen gegeben; ich war durstig und
ihr habt mir zu trinken gegeben; ich war fremd und obdachlos und ihr habt mich
aufgenommen; ich war nackt und ihr habt mir Kleidung gegeben; ich war krank
und ihr habt mich besucht; ich war im Gefdngnis und ihr seid zu mir gekom-
men.“ (Mt 25,35-36) Aus diesem Handeln folgt: ,,Amen, ich sage euch: Was ihr
fiir einen meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan. (Mt 25,40)
Die Folgen des unbarmherzigen Handelns werden ebenfalls festgestellt: ,Amen,
ich sage euch: Was ihr fiir einen dieser Geringsten nicht getan habt, das habt ihr
auch mir nicht getan.“ (Mt 25,45)

Es ist also keinesfalls egal, ob man handelt oder nicht: Die Verantwortung
bleibt. Man kann sich nicht auf einen Lehrnotstand oder dhnliches berufen. An
der Barmherzigkeit oder Unbarmherzigkeit des Handelns entscheidet sich das Ge-
schick des Menschen: ,,Und sie werden weggehen und die ewige Strafe erhalten,
die Gerechten aber das ewige Leben.“ (Mt 25,46) Das Handeln selbst wird also
zum augenblicklichen Gericht, das sich nicht in ferner Zukunft ereignet. Es ereig-
net sich jetzt und hier.

Jetzt! Konkret!

Es wurde deutlich, dass Barmherzigkeit keine Angelegenheit frommer Lippenbe-
kenntnisse ist. Gerechtigkeit ereignet sich wahrhaft erst in der Barmherzigkeit.
Wer um die Barmherzigkeit Gottes bittet, muss selbst barmherzig sein. Die Ein-
heit des Volkes Gottes, ja seine Existenz, steht auf dem Spiel, wenn Barmherzig-
keit verweigert wird.

Nicht umsonst erinnert Paulus die Gemeinde in Korinth auf dem Hohepunkt
eines Konfliktes zwischen sich und den Korinthern an diesen Zusammenhang.
Der Streit ging um Geld. Anlésslich der sog. ,Jerusalemer Kollekte“, zu der sich
Paulus auf dem Apostelkonzil verpflichtet hatte (vgl. Gal 2,10), ist es offenkundig
zu einem Vorfall gekommen, bei dem eine uns nicht ndher benannte Person dem
Apostel unlautere Absichten unterstellt hatte.? Paulus bezeichnet seinen Gegner
als adwnoag, als Unrecht Tuenden (vgl. 2 Kor 7,12). Der Vorfall stort das Gerech-
tigkeitsgefiige der Gemeinde. Bemerkenswert ist nun aber, wie Paulus die Wieder-
herstellung der Gerechtigkeit bewirken will. Er bekennt zuerst die eigenen Anteile
an dem aktuellen Konflikt. Seine Reaktion hatte seinerzeit nicht zu einer Deeska-
lation beigetragen: ,Wenn wir ndmlich von Sinnen waren, so geschah es fiir Gott;
wenn wir besonnen sind, geschieht es fiir euch.“ (2 Kor 5,13)

Paulus transzendiert den Konflikt: Gottes Handeln soll deutlich werden. Seine
eigene Reaktion ,wie von Sinnen“ ldsst sich nicht beschonigen. Er selbst aber ist

2 Vgl. zum sog. ,korinthischen Vorfall“: W. Kleine, Zwischen Furcht und Hoffnung. Eine textlinguistische
Untersuchung des Briefes 2 Kor 1-9 zur wechselseitigen Bedeutsamkeit von Apostel und Gemeinde (BBB
141). Berlin 2002, 54-56.

10



Barmbherzigkeit

um der Gemeinde willen wieder zu Verstand gekommen. Im Umgang mit dem
Konflikt soll sich nun der Bestand der Gemeinde erweisen: Wird das Miteinan-
der wieder auf Barmherzigkeit bauen? ,,Denn die Liebe Christi drdngt uns, da wir
erkannt haben: Einer ist fiir alle gestorben, also sind alle gestorben. Er ist aber fiir
alle gestorben, damit die Lebenden nicht mehr fiir sich leben, sondern fiir den,
der fiir sie starb und auferweckt wurde.“ (2 Kor 5,14f.)

Paulus erinnert die Korinther an den Urgrund des christlichen Glaubens (vgl.
1 Kor 15,14.17) .2 Dieser Glaube griindet auf Kreuzestod und Auferstehung Jesu
Christi. Wer diese Perspektive ausblendet, ist fiir ihn bemitleidenswert: ,Wenn
wir unsere Hoffnung nur in diesem Leben auf Christus gesetzt haben, sind wir
bemitleidenswerter als alle Menschen.“ (1 Kor 15,19) Bemitleidenswert heif3t auf
Griechisch: éAeewvdc. Die semantische Verwandtschaft dieses Wortes mit dem
Begriffsfeld Barmherzigkeit (éAetv, éAeAnpoovvn, éAenuwyv, éAeog) ist uniiberseh-
bar. In Kreuzestod und Auferstehung Jesu Christi handelt Gott uniiberbietbar
barmherzig. Wenn Paulus in 2 Kor 5,14f. daran erinnert, wird im Hintergrund der
Aspekt der Barmherzigkeit Gottes zum Klingen gebracht.

Dieser Aspekt ist wichtig fuir die Fortfithrung des Gedankens in V. 16 f.: ,,Also
schitzen wir von jetzt an niemand mehr nur nach menschlichen Maf3stdben
ein; auch wenn wir frither Christus nach menschlichen Maf3stdben eingeschétzt
haben, jetzt schdtzen wir ihn nicht mehr so ein. Wenn jemand in Christus ist,
dann ist er eine neue Schopfung: Das Alte ist vergangen, Neues ist geworden.“ Das
uniiberbietbar barmherzige Handeln Gottes in Kreuzestod und Auferstehung Jesu
Christi hat neue Mafistdbe gesetzt, hinter die man nicht mehr zurtick kann. Das
Volk Gottes hat sich daran zu orientieren. Es sind nicht mehr menschliche Maf2-
stibe, sondern fundamental neue. Das , Bei euch aber soll es nicht mehr so sein*
aus Mk 10,43 klingt hier an. Gott selbst ist es, der die neuen Mafistdbe begriindet:
»Aber das alles kommt von Gott, der uns durch Christus mit sich versohnt und
uns den Dienst der Versohnung aufgetragen hat. Ja, Gott war es, der in Christus
die Welt mit sich versohnt hat, indem er den Menschen ihre Verfehlungen nicht
anrechnete und das Wort von der Versohnung anvertraute.“ (2 Kor 5,18f.)

Die Versohnung der Menschen durch Gott mit Gott ist endgiiltig. Paulus
verwendet hier fiir ,,versohnen“ das Wort kataAA&Eavtog - ein Aoristpartizip,
das fiir eine einmalige Handlung* steht: Die Versohnung ist in Christus ein fiir
allemal geschehen. Wer in seine Nachfolge eintritt, wird nicht nur dieser Ver-
sohnung teilhaftig; sie hat konkrete Auswirkungen auf das Miteinander im Volk
Gottes: ,,Wir sind also Gesandte an Christi Statt, und Gott ist es, der durch uns

3 Auch W. Kasper erinnert an die Bedeutung von Kreuzestod und Auferstehung Jesu Christi fiir das pau-
linische Gerechtigkeitsverstindnis; vgl. Ders., Barmherzigkeit. Grundbegriff des Evangeliums - Schliis-
sel christlichen Lebens Freiburg i. Br. 52015, 83.

4 Vgl F. Blass / A. Debrunner, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch. Bearb. von F. Rehkopf.
Gottingen 1990, § 318, 1.

n



Nachfolge

mahnt. Wir bitten an Christi Statt: Lasst euch mit Gott versohnen!“ (V. 20) Die
Versohnung ist und bleibt Gottes und nicht der Menschen Werk. Gott selbst ist
es, der in seinem Volk handelt. Die Gabe Gottes wird zur Aufgabe. Und erst in
der Erfillung der Aufgabe empfiangt das Volk die Gabe. Das ist die Gerechtig-
keit Gottes, die ihren Grund in der Versbhnungstat Gottes hat, wie Paulus ab-
schlieffend konstatiert: , Er hat den, der keine Stinde kannte, fiir uns zur Stinde
gemacht, damit wir in ihm Gerechtigkeit Gottes wiirden.“ (2 Kor 5,21)

Die Aussage klingt modernen Ohren fremd. Tatsdchlich wird hier das Verwo-
bensein von Barmherzigkeit und Gerechtigkeit offenkundig: Jesus Christus teilt
im Kreuzestod in totaler Solidaritat die existentielle Gefallenheit des Menschen;
diese Verzweiflung fiithrt in letzter Konsequenz in den Kreuzesschrei der Gottver-
lassenheit (vgl. Mt 27,6). Wer so tief gesunken ist wie Jesus, kann nur noch ver-
zweifelt schreien. Der Schrei Jesu wurde erhort. Das Paradox der Auferweckung
des Gottverlassenen durch Gott selbst wird zum Zeichen, dass die Gerechtigkeit
das Ziel Gottes ist. Kreuzestod und Auferstehung Jesu werden damit zum Funda-
ment des Glaubens, dass Gott Gerechtigkeit aus Barmherzigkeit schafft’ - nicht
als frommes Bekenntnis, sondern konkret, indem er Leben aus dem Tod erwirkt.

Auf Herz und Nieren

Die Barmherzigkeit wird zum Lakmustest des Volkes Gottes. Auf Barmherzigkeit
gegriindet kann in ihm keine Unbarmherzigkeit sein. Weil Barmherzigkeit selbst
zur Gerechtigkeit fiihrt und Gerechtigkeit auf Barmherzigkeit griindet, ist Barm-
herzigkeit nie als blof3er Gnadenakt Einzelnen gegeniiber zu verstehen. Das Bild
vom Leib Christi, wie Paulus es in 1 Kor 12,12-31a entfaltet, macht das deutlich:
»Wenn ein Glied leidet, leiden alle Glieder mit; wenn ein Glied geehrt wird, freu-
en sich alle anderen mit ihm.“ (1 Kor 12,26) Barmherzigkeit und Gerechtigkeit
haben eine soziale Dimension. Jede Storung dieses Verwobenseins bringt dem
Leib Christi Leiden. So wie die beiden Blinden als Bodensatz der Stadtgemein-
schaft Jerichos eine soziale Storung beschreien, die Jesus in seinen Eingeweiden
trifft, so wird auch das Volk Gottes als Leib Christi im Innersten getroffen, wenn
das Ineinander von Barmherzigkeit und Gerechtigkeit zerstort wird. Jesus schafft
die Heilung der sozialen Storung durch einen konkreten Akt der Barmherzigkeit.
So wird Gerechtigkeit moglich.

Von hier aus ist die Weisung Jesu zu begreifen, die eher zur Mahnung wird:
»2Amen, ich sage euch: Alles, was ihr auf Erden binden werdet, das wird auch im
Himmel gebunden sein, und alles, was ihr auf Erden 16sen werdet, das wird auch
im Himmel gel6st sein.“ (Mt 18,18)

5 Vgl. W. Kasper, Barmherzigkeit, 83: ,So lasst Gottes am Kreuz endgiiltig offenbare Barmherzigkeit uns,
die wir das Gericht und den Tod verdient haben, unverdientermaflen neu leben und aufleben.

12



Barmbherzigkeit

Im Fegefeuer der Barmherzigkeit

Vordergriindig gibt Jesus seinen Jiingern freie Hand. Die Binde- und Losegewalt
scheint willkiirlich zu sein. Tatsdachlich aber erteilt Jesus diese Vollmacht im Zu-
sammenhang mit der geschwisterlichen Zurechtweisung streitender Gemeinde-
mitglieder (vgl. Mt 18,15-17). Schliefdlich miindet die Mahnung in das Gleichnis
vom unbarmherzigen Glaubiger (vgl. Mt 18,21-35). Dieses erzahlt von einem
Mann, der seinem Konig eine schier unglaubliche Summe Geld schuldete. Weil
er die Schuld nicht zuriickzahlen kann, bittet er seinen Herrn um Geduld. Aus
Mitleid erlédsst dieser ihm die Schuld. Der so barmherzig Begnadete geht nun aber
hin und fordert von einem seiner Schuldner eine vergleichsweise geringe Summe
unbarmherzig zurtick. Daraufhin ldsst ihn der Konig schwer bestrafen. Dazu fithrt
das Matthdusevangelium folgenden Grund an: ,,Hattest nicht auch du mit jenem,
der gemeinsam mit dir in meinem Dienst steht, Erbarmen haben miissen, so wie
ich mit dir Erbarmen hatte?“ (Mt 18,33) Erbarmen - der griechische Text ist hier
eindeutig, éAerjoeL bzw. NA¢oa. Beide Verben signalisieren wie die deutsche Uber-
setzung: Barmherzigkeit setzt Barmherzigkeit voraus. Nach dem Gleichnis macht
Jesus sich auf den Weg nach Jerusalem (vgl. Mt 19,1). Dort wird er, der Barmher-
zigkeit verkiindet, in Konflikt mit den Vertretern der reinen Lehre geraten.

Die Binde- und Losegewalt, die Jesus seinen Jiingern im Mt 18,18 tibertragt,
beinhaltet keinen Auftrag der Selbstermachtigung. Das Wort Jesu enthdlt viel-
mehr eine Warnung. Wie sehr Barmherzigkeit und Vergebung eine conditio sine
qua non derer sind, die Jesus nachfolgen, zeigt der vor dem Gleichnis stehende
Einschub: , Da trat Petrus zu ihm und fragte: Herr, wie oft muss ich meinem Bru-
der vergeben, wenn er sich gegen mich versiindigt? Siebenmal? Jesus sagte zu
ihm: Nicht siebenmal, sondern siebenundsiebzigmal.“ (Mt 18,21f.) Vergebung
und Barmherzigkeit sind Pflicht. Wer die Losung von der Schuld verweigert, han-
delt entsprechend unbarmherzig. Er stellt sich zwischen Gott und den um Verge-
bung Bittenden. Wer derart unbarmherzig handelt, handelt sich das Gericht ein.
Wie will er im Angesicht dessen bestehen, von dem Ps116,5 sagt: ,Der Herr ist
gnddig und gerecht, unser Gott ist barmherzig.“ Die Zeit des Gerichtes ist in der
Jetztzeit. Jetzt ist die Zeit der Aufrichtung der Gerechtigkeit aus Barmherzigkeit -
um Gottes willen! Barmherzigkeit - das ist Christenpflicht.

13



