
1	 Ähnlichen Fragen stellten sich auch B. Conrad, Die anderen Prediger. Die Dominikanische Gemein­
schaft als Teil des Ordo Praedicatorum, in: Ordenskorrespondenz 52 (2011), 133–142 und G. Neu-
Yilik, Stilfragen. Einige Reflexionen (nicht nur) über die Laien im Predigerorden, in: W. Hoyer (Hrsg.), 
Gott loben, segnen, verkündigen. 75 Jahre Dominikanerprovinz des hl. Albert in Süddeutschland und 
Österreich. Freiburg i.Br. 2014, 216–249.

Predigt ist Familiensache
Überlegungen zur Dominikanischen Laiengemeinschaft

„Was hat ein Laie in einem Predigerorden zu suchen?“ Sind Dominikaner(innen) 
nicht Ordensangehörige und ist ihr Charisma nicht die Predigt, die ja Geweih
ten vorbehalten ist? Wie kann sich da ein Laie als Dominikaner(in) bezeichnen?  
Gerade angesichts des vergangenen Jahres der Orden und des nun anbrechenden 
800jährigen Jubiläums des Dominikanerordens lohnt es sich, Licht auf diese 
doch eher unbekannte Form der dominikanischen Berufung zu werfen.1

Die Wurzeln des Dominikanerordens

Ein Blick in die Geschichte zeigt, dass der Dominikanerorden etwas andere Wur-
zeln hat als man sie von einem Predigerorden erwarten würde. Denn Domini-
kus' Wirken begann nicht mit der Gründung des v.a. aus Priestern bestehenden 
Männerordens, sondern er hatte bereits 1206 ein Kloster gegründet – das Frauen
kloster Prouille. Dieses Kloster war aber nicht nur ein Nonnenkloster für ehema
lige Katharerinnen, sondern es stellte auch die Ausgangsbasis für Dominikus' 
Missionsbestrebungen und für seine Brüder dar. Daher trägt das Kloster in einigen 
Urkunden auch einfach den Namen des Projektes sancta praedicatio. Dies zeigt 
wohl die frühe Erkenntnis Dominikus', dass die Verkündigung des Evangeliums 
durch das geschulte Wort und das gelebte Beispiel von Armut und Nächstenliebe 
nicht nur die Sache eines kleinen Kreises von Priestern sein kann, sondern die 
ganze Kirche mit ihren verschiedenen Berufungen miteinbeziehen muss. So fin-

Nachfolge

Till Hötzel | Wien

geb. 1989, MA, Student der Geschichte und Theo
logie, Mitglied der Dominikanischen Laiengemein-
schaft in Wien

tillhoetzel@web.de

14



den sich von Beginn an auch Laien, die sich in den Dienst „des Dominikus von 
Osma und seiner Brüder und Schwestern“ oder vielmehr der sancta praedicatio 
selbst stellen, wie es auch in der Urkunde vom 8. August 1207 formuliert ist, 
durch die sich Ermengarde Godoline und Sanche Gasc mitsamt ihrer Familie und 
ihrem Besitz der Gemeinschaft von Prouille unterstellten. Laien, die ihren Besitz 
einem Kloster schenkten und sich dann ganz in den Dienst und unter den Schutz 
des Klosters begaben (Oblaten), kannten schon die älteren Orden. So wurde diese 
Institution als sog. Donaten auch von den frühen Dominikaner(inne)n übernom-
men. Dass dies nicht nur ein wirtschaftliches Verhältnis begründete, zeigt das 
Beispiel der Ehefrau, Mutter, Klosterstifterin und Heiligen Zdislava (1220–1252), 
die „den Brüdern gleich“ in den Orden aufgenommen wurde. 

Von Beginn an hören wir also von Laien, die mit ihren Mitteln und in ihren 
jeweiligen Positionen in der Welt die Anliegen des hl. Dominikus und des jungen 
Dominikanerordens unterstützen wollten. Die alte Institution des Donatentums 
erwies sich v.a. zur Unterstützung der Dominikanerinnenklöster als sehr nütz-
lich. Insbesondere in Prouille waren bis ins 14. Jh. nicht nur dominikanische 
Nonnen, sondern auch Brüder und Laien beheimatet. Da der Orden aber sehr 
schnell eine ortsübergreifende Struktur annahm, mussten auch andere Formen 
gefunden werden, in denen Laien an der Spiritualität und der Predigttätigkeit des 
Ordens mitwirken konnten. 

Es dauerte bis ins 15. Jh., bis sich eine organisierte, institutionalisierte und 
ordensweit geregelte Form herausgebildet hatte, wie Laien in den Orden einge
bunden werden können. In einer Zeit sehr aktiver Armuts-, Bußpredigt- und 
Frauenbewegungen unter den Laien war aber bereits im 13. Jh. der Bedarf nach 
Orientierung unter solchen Gruppen sehr groß. Eine zeitgemäße Spiritualität wie 
jene des hl. Dominikus, die ein evangeliumsgemäßes Leben ganz in der Verkün-
digung der Frohen Botschaft im Wort der Predigt und im Beispiel gelebter Armut 
und Nächstenliebe findet, war daher vielen als Ankerpunkt für das eigene geist-
liche Leben willkommen. Schon früh wurden den Dominikaner(inne)n religiöse 
Gemeinschaften wie 1235 die Militia Christi angegliedert. Diese bildeten primär 
für Männer eine Form, den Dominikanerorden zu unterstützen – in der Frühzeit 
wohl tatsächlich auch militärisch, später dann v.a. ideell und durch eine Verbin-
dung zur Spiritualität und dem Apostolat der Dominikaner(innen). Außerdem 
begaben sich relativ bald sog. Büßerinnen – also Frauen, meist Witwen, die ein re-
ligiöses Leben führen, aber nicht in die Klausur eines Klosters eintreten, sondern 
weiterhin auch apostolisch und caritativ tätig sein wollten – in die geistliche Be-
gleitung von Dominikanern und orientierten sich an der Spiritualität des Ordens. 
Ihre Gemeinschaften trafen sich meist monatlich bei den Dominikanern und 
waren aufgefordert, dort auch die Sakramente zu empfangen. Ansonsten bemüh-
ten sie sich nach ihren Möglichkeiten, ein religiöses Leben zu führen und sich 
apostolisch und caritativ zu engagieren, wie insbesondere die Heiligenlegenden 

15

Dominikanische Laiengemeinschaft



2	 Einen kurzen Überblick zur Geschichte bieten Z. Rocha Ferreira, Eine kurze Geschichte des Europäi­
schen Rates der Dominikanischen Laiengemeinschaften, in: J. H. Weise (Hrsg.), Jeder ist ein Wort Gottes 
für den anderen. Grundlagentexte der Dominikanischen Laiengemeinschaft (Dominikanische Quellen 
und Zeugnisse 13). Leipzig 2009, 18–33 und K.-B. Springer, Predigt in der Welt. Über die Geschichte der 
dominikanischen Laien, in: kontakt. Freundesgabe der Dominikaner der Provinz Teutonia 42 (2014), 
17–20.

aus diesen Gemeinschaften über Giovanna von Orvieto, Maria von Venedig und 
besonders Katharina von Siena zeigen.2

So gab es praktisch von Anbeginn des Dominikanerordens Laien, die einer-
seits am Gebetsleben und der Spiritualität der Brüder teilhaben und andererseits 
deren Wirken in Predigt und Werken der Nächstenliebe praktisch unterstützen 
wollten. Keineswegs aber wurden diese Laien von den Brüdern sozusagen unter 
die Fittiche genommen, betreut und organisiert, sondern sie suchten meist selbst 
die Nähe zum Orden und entschieden mit, wie eng und in welcher Form sie sich 
anbinden wollten. So wurden die Richtlinien für die Büßerinnengemeinschaften 
meist auf deren Bitte von den Ordensoberen approbiert. Diese Büßerinnen trugen 
als Zeichen ihrer Verbundenheit oft den dominikanischen Habit, unterstanden 
aber nicht der Jurisdiktion des Ordens und bewahrten meist eine große Unab-
hängigkeit. Einzelne Laien suchten sich jene dominikanischen Gemeinschaften, 
in denen sie zum einen ihre Erwartungen an den Orden am besten erfüllt sahen 
und zum anderen an Tätigkeiten des Ordens nach ihren Möglichkeiten mitwirken 
konnten. So war beispielsweise die Priorin der Büßerinnengemeinschaft von Or-
vieto, für die der Ordensmeister Munñio von Zamorra seine ordinationes erließ, 
eine verheiratete Frau, deren Mann Mitglied der Militia der gesegneten Jungfrau 
Maria vor Ort war. Somit hatten beide einen Weg und eine Gemeinschaft gefun-
den, sich in den Dominikanerorden einzubringen.

Der dritte Orden

Erst im Übergang von 14. zum 15. Jh. wurde das Bedürfnis nach einer instituti-
onalisierten Gemeinschaft von Männern und Frauen, die als Laien unter einer 
festen Regel versuchen, ein spezifisch dominikanisches Charisma im Orden selbst 
zu leben, größer. Als Antwort darauf entstand die Regel des Ordens der Büßer vom 
heiligen Dominikus, die dem Ordensmeister Munñio von Zamorra zugeschrie-
ben, tatsächlich aber wohl erst kurz vor ihrer päpstlichen Approbation 1405 
verfasst wurde. Diese Regel griff v.a. das Interesse der Zeit nach Selbstheiligung 
und den Wunsch nach Teilhabe am religiösen Stand auf und gestaltete das Leben 
der Gemeinschaft, die nun dritter Orden genannt wurde, nach dem Spiegelbild 
der Brüder des ersten und der Nonnen des zweiten Ordens. Zum großen Vorbild 
wurde Katharina von Siena. Diese Regel blieb bis ins 20. Jh. unverändert in Kraft. 
Der dritte Orden brachte insbesondere im 19. Jh. die apostolisch tätigen Schwes
terngemeinschaften des Dominikanerordens hervor. Ihr Engagement, bspw. in 

16

Nachfolge



3	 Apostolorum actuositatem, Dekret über das Laienapostolat des II. Vatikanums, Nr. 3.
4	 Die Regel der Dominikanischen Laiengemeinschaften, in: J. H. Weise (Hrsg.), Jeder ist ein Wort Gottes, 

201-207, hier: 201f. [s. Anm. 2].

Schulen und Krankenhäusern, war den klausurierten Nonnen nicht möglich und 
so fanden sich unverheiratete Frauen des dritten Ordens, die diese Tätigkeiten als 
ihre Form der Predigt erkannten. Neben diesen Schwestern verloren die nicht in 
klösterlichen Gemeinschaften lebenden Angehörigen des dritten Ordens immer 
mehr die Möglichkeit, eine laiengemäße Form des dominikanischen Charismas 
zu leben und somit auch an Bedeutung.

Laiendominikaner(in) als eigenständige Berufung

Im Anschluss an das Zweite Vatikanische Konzil hörte der Dominikanerorden 
auf, von erstem, zweitem und drittem Orden zu sprechen und ging stattdessen 
zum Begriff der dominikanischen Familie aus Brüdern, Nonnen, Schwestern 
und Laien über. So gemeinschaftlich und harmonisch das klingt, wurden damit 
die Laien vor große Herausforderungen gestellt. Sie sollten davon wegkommen, 
punktuell Ordensleben zu imitieren, ohne es konsequent leben zu können und 
stattdessen eine für sie im Leben umsetzbare Form des Dominikanischen finden. 
Bis 1987 wurde unter starker Beteiligung der Laien eine neue Regel für die Domi-
nikanische Laiengemeinschaft erarbeitet und dann päpstlich approbiert. 

So versteht die Laiengemeinschaft ebenso wie die Brüder und Schwestern des 
Ordens die Säulen des dominikanischen Lebens Gebet, Gemeinschaft, Studium 
und Verkündigung als Grundlage ihrer Spiritualität. Ihre Mitglieder sehen sich 
berufen, Dominikaner(innen) zu sein. Gleichzeitig betrachten sie sich aber voll-
ständig als Laien. Das Leben der Laiengemeinschaft soll weder ein „Ordensleben 
light“ sein, noch durch seine Ansprüche die Mitglieder aus Familie, Beruf und Ge-
sellschaft herausreißen. Die Regel der Dominikanischen Laiengemeinschaft will 
vielmehr einen fruchtbaren Boden bilden, um in der eigenen Lebenssituation 
den Glauben leben und verkünden zu können. Die Regel formuliert dies so:

„1. Männer und Frauen, die mitten in der Welt die Nachfolge Christi leben, 
haben kraft Taufe und Firmung Anteil am dreifachen Amt Jesu Christi, der Pro-
phet, Priester und Hirte ist. Sie sind dazu berufen, die Gegenwart Christi in den 
Völkern lebendig zu erhalten und dazu beizutragen, dass ‚die Menschen überall 
auf der Erde die Heilsbotschaft Gottes erkennen und annehmen können‘3.
2. Einige von ihnen lassen sich vom Geist Gottes zu einem Leben aus Geist und 
Charisma des hl. Dominikus bewegen. Mit einem besonderen Versprechen, das 
ihren eigenen Statuten entspricht, gliedern sie sich in den Orden ein.“4

Dominikanisches Leben ist in besonderer Weise darauf ausgerichtet, nach 
dem Vorbild des hl. Dominikus den Glauben durch die Predigt zu verkünden. Pre-
digt umfasst für den Orden immer schon nicht nur die Priestern und Diakonen 

17

Dominikanische Laiengemeinschaft



vorbehaltene Homilie in der Messe, sondern jegliche Verkündigung des Glaubens 
durch das Wort des Vortrags und Gespräches sowie des Beispiels gelebter Armut 
und Nächstenliebe. Praktisch gestaltet sich dieses Apostolat der Laien ganz unter-
schiedlich, wie ja auch die Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils emp-
fehlen, dass jeder Laie in seinem jeweiligem Umfeld nach persönlichen Wegen 
suchen soll, den Glauben durch sein Leben authentisch zu verkünden. 

Diese Verkündigung wird im Dominikanischen speziell durch eine stets 
hörende Offenheit gegenüber der Welt getragen, welche v.a. in den unterschied-
lichen Formen des Studiums Ausdruck findet. Hier können sich die verschieden­
en Zweige des Ordens gut durch die unterschiedlichen Fähigkeiten und Kompe-
tenzen ihrer Mitglieder, insbesondere der in so vielen Bereichen auch außerhalb 
von Theologie und Kirche tätigen Laien, gegenseitig bereichern. 

Sowohl die apostolische Tätigkeit als auch das Studium werden nach domini
kanischer Überzeugung nur fruchtbar, wenn sie aus der Tiefe der geistlichen 
Erfahrung in den Sakramenten und im Gebet schöpfen. Die Dominikanische 
Laiengemeinschaft hat sich in der Phase der Revidierung ihrer Regel bewusst dazu 
entschieden, keine eigenen Gebetsweisen zu entwickeln. Die Mitglieder der Lai-
engemeinschaften sollen stattdessen nach ihren Möglichkeiten gerade hier den 
Anschluss an das Gebetsleben der Brüder und Schwestern des Ordens suchen. Die 
Regel und die Direktorien der Provinzen empfehlen daher sooft wie möglich das 
Stunden- und Rosenkranzgebet sowie die heilige Messe eines dominikanischen 
Klosters vor Ort mitzufeiern. 

Im Leben aus Predigt, Studium und Gebet werden alle Dominikaner(innen) 
durch die Gemeinschaft in ihren jeweiligen Ordenszweigen und in der gesamten 
dominikanischen Familie bestärkt. Daher soll auch die Berufung des dominika-
nischen Laien nach Möglichkeit in der Gemeinschaft einer Laiengruppe gelebt 
werden, in der sich die Mitglieder gegenseitig unterstützen. So intensiv wie in 
den klösterlichen Zweigen des Ordens kann die Gemeinschaft hier nicht gelebt 
werden. Aber ganz ohne den Rückhalt einer Gruppe sind gerade in der Verschie-
denheit der Lebensumstände der Laien die Entwicklung einer dominikanischen 
Identität und die Anbindung an die Ordensfamilie schwer umzusetzen.

Als Familie in die Zukunft

Wie oben dargestellt, ist der Dominikanerorden seit seiner Gründungszeit bereit, 
Laien in den eigenen Orden einzugliedern. So werden auch heute die dominika
nischen Laien durch ein Versprechen, das sie gegenüber dem Ordensmeister ab
legen, juristisch in den Orden inkorporiert, bleiben aber zugleich Laien. Damit 
wird in ganz besonderer Weise ihre Einbindung in die dominikanische Familie 
aufgezeigt. Praktisch bilden sich Gruppen von Laien meist an Dominikaner- oder 
Dominikanerinnenklöstern; in der süddeutsch-österreichischen Provinz des Do-

18

Nachfolge



5	 Die Dominikanischen Laiengemeinschaften in der Provinz des hl. Albert von Süddeutschland und 
Österreich stellen sich auf ihrer Homepage vor: http://dominikanische-laien.de. Kontaktmöglichkeit: 
Laiendominikaner@gmx.de. Für die Provinz Teutonia sind die entsprechenden Informationen zu fin-
den auf: http://www.laiendominikaner.de. Kontaktmöglichkeit: kontakt@laiendominikaner.de.

minikanerordens leben dominikanische Laien in Bamberg, Bronnbach, Freiburg, 
Graz, Heidelberg, Landsberg, München, Regensburg und Wien. In der Provinz 
Teutonia sind Gruppen in Berlin, Düsseldorf, Hamburg, Köln, Lohne, Vechta und 
Warburg ansässig. Die Gruppen sind demokratisch organisiert und werden von 
Laien selbst geleitet.5 Die enge Verbindung zur dominikanischen Familie ist durch 
einen geistlichen Assistenten aus einem der anderen Ordenszweige gewährleistet. 
Das gemeinschaftliche Leben der Gruppen hat seinen Kern in einem monat-
lichen Treffen, in dem sowohl das gemeinsame Gebet in Messe, Stundengebet 
oder anderem seinen Platz hat, als auch der Austausch über ein Thema oder das 
Studium eines Textes. Auch auf Provinzebene sind die dominikanischen Laien 
organisiert und versuchen, durch den Austausch zwischen den Gruppen die ge-
meinschaftliche Identität zu stärken, Ideen für Verkündigung und Apostolat wei-
terzugeben und durch Studientage die Weiterbildung zu vertiefen und fördern.

Gerade junge Menschen werden leicht durch den hohen Anspruch und die 
große Verbindlichkeit der Versprechen abgeschreckt. Die Versprechen sind aber 
ein besonders deutliches Zeichen, dass die Laiendominikaner(innen) auch eine 
eigenständige und vollwertige Berufung leben. Das geistliche und apostolische 
Leben der Laien soll in der Heiligen Schrift wurzeln und aus den Quellen der 
geistlichen Traditionen der Kirche schöpfen wie bei Geistlichen und Ordensleu-
ten. Die Laien sind jedoch in Familie, Beruf und Gesellschaft vor andere Heraus-
forderungen und Möglichkeiten gestellt, in denen sie den Glauben leben und 
verkünden. Eine Spiritualität wie jene des Dominikanerordens, die aus der Frage, 
wie der Glaube in einer sich wandelnden Zeit verkündet werden kann, entstan-
den und immer weiter gewachsen ist, kann dabei Anleitung und Halt geben. In 
der heutigen Zeit stellt sich für einen Gläubigen immer wieder die Frage nach der 
Vereinbarkeit von Glaube und Vernunft. Genau mit dieser Frage setzen sich die 
Mitglieder der dominikanischen Familie seit der Frühzeit des Ordens auseinan-
der. Der Kern dominikanischer Spiritualität besteht stets darin, die Wahrheit zu 
suchen und durch Predigt die Welt an dieser Suche teilhaben zu lassen. 

In Vorbereitung auf das Ordensjubiläum 2016 stellte der Dominikanerorden 
das Jahr 2014 unter das Motto „Die dominikanischen Laien und die Verkündi-
gung“. Im Brief des Ordensmeisters fordert Bruno Cadoré dazu auf, die Verkün-
digung als Aufgabe der ganzen dominikanischen Familie zu begreifen: „Die Ein-
heit unseres Ordens stammt in der Tat aus seinem Auftrag zur Evangelisierung: 
die Laien, die Schwestern und die Brüder des Ordens sind Mitglieder derselben 
Familie, die ihre Identität dadurch erhält, gesandt zu sein, um das Evangelium 
zu predigen, indem sie Zeugnis ablegt von einem Gott, der kommt, um mit der 

19

Dominikanische Laiengemeinschaft



6	 B. Cadoré, Novene zum Ordensjubiläum (2014). Die Dominikanischen Laien und die Verkündigung. 
URL: http://dominikanische-laien.de/?p=1022 [Stand: 24.7.2015].	

7	 Ebd.

Welt zu sprechen.“6 Daher ist die Verkündigungsaufgabe des Ordens nur mit der 
Beteiligung der Laien vollständig. Die anderen Zweige brauchen deren besondere 
Erfahrungen aus ihren Lebensumständen in der Welt, aus ihren Schwierigkeiten, 
vom Glauben in Beruf, Gesellschaft, Freundeskreis und Familie Zeugnis abzu-
legen, und aus den Anforderungen christliche Werte im eigenen beruflichen, 
familiären und politischen Umfeld zu leben. Nur wenn alle Zweige des Ordens 
ihre Erfahrungsschätze einbringen, kann die dominikanische Familie ihrem Auf-
trag, das Wort Gottes in jeder Zeit neu zum Klingen zu bringen, gerecht werden.6 
B. Cadoré formuliert es so: „Durch all diese Erfahrungen erfährt man Gott, seine 
Gegenwart, sein Wort und seine Vorsehung (…) Von Gott zu reden, bedeutet, zu-
zulassen, dass unsere menschlichen Worte vom Atem Gottes inspiriert werden, so 
dass sie die Gegenwart und ‚Zusammenleben mit uns‘ von etwas, das größer ist als 
wir alle, bezeugen.“7

20

Nachfolge


