
„sachtes unvermercktes aufmercken“
Geistliche Begleitung in den Briefen Gerhard Tersteegens

Der Pietismus entwickelte sich als eine internationale protestantische Frömmig­
keitsbewegung seit der ersten Hälfte des 17. Jhs. In angelsächsischen Ländern 
spricht man von Puritanismus, in den Niederlanden auch von der sog. Näheren 
Reformation. Teils waren die Pietisten in den lutherischen oder reformierten 
Kirchen aktiv, teils radikalisierten sie sich und stifteten neue Gemeinschaften 
außerhalb der Kirchen. Manche Gruppen waren von mittelalterlicher oder zeitge­
nössischer römisch-katholischer Mystik stark beeinflusst. 

So auch Gerhard Tersteegen (1697–1769). Er gilt als der bekannteste reformier­
te Mystiker Deutschlands. Obwohl er bis zu seinem Tod Mitglied der Reformierten 
Kirche in Mühlheim blieb, war er in radikal-pietistischen Kreisen aktiv. Terstee­
gen war ein ökumenischer Christ avant la lettre, vertraut mit mystischer Literatur 
von den Kirchenvätern bis zu Madame Guyon. Bekannt ist er v.a. durch seine Ge­
dichte und Lieder, gesammelt unter dem Titel Geistliches Blumengärtlein (1729), 
aber auch durch die Aufsätze in Weg der Wahrheit (1750). Tersteegen hegte viel 
Sympathie für das Mönchtum, in dem er – wie nicht wenige Pietisten – eine Er­
weckungsbewegung für die als erstarrt empfundene Kirche sah. Darum nahm 
er in den von ihm herausgegeben Auserlesene(n) Lebensbeschreibungen Heiliger 
Seelen auch viele Heilige aus verschiedenen Orden auf. Tersteegen nutzte seine 
Bekanntheit, um Kontakte bis in die Vereinigten Staaten, in die Niederlande und 
nach Schweden zu knüpfen. Seine Briefe in niederdeutscher Sprache sowie die 
Sammlung unter dem schlichten Titel Briefe sind mittlerweile in kritischen wis­
senschaftlichen Ausgaben erschienen (Göttingen 1982 u. 2008). 

Unweit von Mühlheim – im Hause Otterbeck in Heiligenhaus – wurde noch 
zu seinen Lebzeiten eine kleine Kommunität in seinem Geiste gestiftet. Er selbst 
schrieb eine Regel für diese Gemeinschaft und begleitete die Gruppe in Form von 
Briefen, um die es im Folgenden gehen soll.

Gerhard Tersteegen

Kick Bras | Haarlem

geb. 1949, verheiratet, 3 Kinder, ev. Pfarrer, Projekt­
mitarbeiter am Titus Brandsma Institut Nijmegen

kickbras@hetnet.nl

21



Briefe an Brüder und Schwestern in Otterbeck

Kurz nach ihrer Gründung im Mai 1731 schreibt Tersteegen ein erstes Mal (Nr. 
42) an die Gemeinschaft.1 Es ist ein Gruß im Namen Jesu: „Er selbst reiche euch 
dar, was euch noth ist (…) Oefnet ihm euer gantzes Hertz, daß er es erfülle mit 
seiner Liebe (…)“ Nach einem zweiten, ebenso österlich-hoffnungsvoll wie pa­
ränetisch geprägten Brief hat der dritte einen sorgenvolleren Ton (Nr. 142). Nach 
gemeinschaftlichen Schwierigkeiten mahnt Tersteegen: „Wann werdet ihr GOTT, 
und wann werdet ihr meine Seele erfreuen?“ Er bittet um Aufrichtigkeit, um Wah­
rung des Stillschweigens und um mehr Selbstverleugnung, „damit ihr nicht mehr 
sinnliche, sondern endlich einmal recht innige geistliche Menschen werdet“. 
Der letzte bekannte Brief an die Gemeinschaft datiert vom Januar 1737 (Nr. 184). 
Streit, Lauheit im Gebet und mangelnde Selbstverleugnung sind die Gründe, dass 
man in Otterbeck nicht in Liebe und Einheit lebt. Tersteegen schärft den Mitglie­
dern ein, sich dem Heiligen Geist zu öffnen und bittet um weitere Nachrichten. 

Die meisten nach Otterbeck gesandten Briefe sind jedoch nicht an die Ge­
meinschaft als ganze gerichtet, sondern an Georg Heinrich Fischer, geschrieben 
zwischen Dezember 1727 und Dezember 1764. Fischer war von Beruf Messerma­
cher und schon früh ein Anhänger Tersteegens. Wahrscheinlich sah Tersteegen in 
ihm eine Autorität für die Gemeinschaft von Otterbeck. Neben konkret-lebens­
praktischen Inhalten, z.B. Medizinisches, geht es in den Schreiben meist um die 
Begleitung von Fischers geistlichem Leben, wobei sich thematisch verschiedene 
Schwerpunkte erkennen lassen. 

Abgeschiedenheit und Selbstverleugnung

Bereits in seinem ersten Brief an Fischer verbindet Tersteegen drei wichtige Aspek­
te des geistlichen Lebens: Abgeschiedenheit von der Welt, Selbstverleugnung und 
Andacht für Gott: „Was gehet uns welt und Creaturen an, Nur mit einem festen 
und völligen willen, in die verleugnung unserer liebsten lüsten und vergnügun­
gen in allen dingen ausser Gott, uns hinein gewagt: Und mit einem andächtigen 
eingekehrtem hertzen uns an Gott gewehnet“ (Nr. 7).

Diese Themen kehren häufig wieder, so z.B. im Brief Nr. 8, sind sie doch „der 
Grund, Kern und Zweck der ganzen Gottseligkeit“. Solches „entäusseren alles 
Lebens und Trostes dieser Zeit“ (Brief 48) ist nicht immer leicht. Es geht um eine 
völlige Entblößung (Nr. 74), auf die viele Menschen mit Angst reagieren. Deshalb 
mahnt Tersteegen Fischer zu Treue und Beständigkeit (Nr. 46) und wünscht ihm 
Anfang des Jahres 1734, Gott möge ihn durch „seine beybleibende Gnade und 

1	 Ich benütze G. Tersteegen, Briefe 1/ 2 (= Gerhard Tersteegen Werke, Band 7/1 u. 7/2). Hrsg. von G.A. 
Benrath, unter Mitwirkung von U. Bister / K. vom Orde. Göttingen 2008. Die hierin verwendete Num­
merierung sowie die Schreibung und Hervorhebungen Tersteegens werden beibehalten. 

22

Nachfolge



Gegenwart bestätigen und kräftig machen“, er solle nur „kindlich, sanft, und lau­
ter abgeschieden und eingesuncken“ (Nr. 103) bleiben. In Nr. 264 betont Terstee­
gen seine Anteilnahme an Fischers Schwierigkeiten, mahnt ihn jedoch, nicht 
bei diesen stehen zu bleiben: „Wir müssen uns GOtt schencken, und sodann ver­
gnügt seyn mit Ihm, und mit dem, was wir gegenwärtig haben“. 

Selbstverleugnung ist für Tersteegen eine Form der Übereignung an Jesus. 
Dieser alltäglich nachzuvollziehende Akt macht den Menschen besser (Nr. 293): 
„Alle deine Fehler werden verbessert durch die Liebes-Vereinigung mit JEsu, und 
daß du Denselben in dir leben lässest“. Fischer möge sich ertragen, sich selbst 
verlassen, und mit Jesus in reiner Liebe vereinigen. Auch später bittet er Fischer, 
nicht so stark auf sich selbst fokussiert zu sein (vgl. Nr. 340). Das begünstige Mut­
losigkeit und Unruhe: „Gib dich selbst in GOttes Namen dran! Wir sind keine Sa­
che, die so viel Besehens werth ist“. Fischers inneres Auge soll sich auf Jesus rich­
ten und dort bleiben. Schließlich fasst Tersteegen zusammen (Nr. 346): „Worin 
besteht der Ausgang aus sich selbst? In der verschmähung und vergessung seiner 
selbst, und in der Uberlassung an Gott mit Glauben u[nd] liebe (...) Man gelanget 
bald dahin, wenn man würcksamer weise sehr treu ist in der selbst verleugnung, 
und leydender weise sehr treu in der süssen Geduld. Was sind vor hindernisse, daß 
man insgemein so bald nicht dahin gelanget? 1. Die Selbstliebe, woraus entstehen 
vertrauen auf sich selbst, besehen seiner selbst, sorge für sich selbst, Mutlosig­
keit wegen seiner selbst (...) Siehe l[ieber] br[uder], durch die Liebe gehen wir in 
eine sache ein; durch die Creaturliebe in die Creatur, durch die selbstliebe in uns 
selbst, durch die Liebe Gottes in Gott. Liebe Den, so wird dir geholffen.“

Selbstverleugnung bedeutet für die Gemeinschaft, den Anderen zu achten 
und bei Streitigkeiten einander zu vergeben. Das „Heilmittel“ sieht Tersteegen 
auch hier im Sich-Loslassen und in der Selbstübergabe an Christus. Fischers Nei­
gung, alles erklären zu wollen, möge er in diese Übergabe einbeziehen. Statt im 
Blick auf die eigenen Schwachheiten den Mut zu verlieren, sei es besser, das inne­
re Auge unverwandt auf den Herrn zu richten. Rückzug aus weltlicher Geschäftig­
keit musste mit dem Wohnen in der Kommunität sowie dem notwendigen Brot­
erwerb in Einklang gebracht werden. Fischer musste öfter verreisen, um im Haus 
Verfertigtes zu verkaufen. Hier galt es, den eigenen Vorsätzen treu zu bleiben. Da­
raus ist ersichtlich: In Kreisen radikaler Pietisten verstand man Abgeschiedenheit 
– ein klassisches Motiv biblisch-christlicher Spiritualität – und Selbstverleugnung 
radikal als Trennung von der „Welt“, so es nur irgend möglich erschien. Man 
achtete darauf, in Gemeinschaft zu leben und zu arbeiten. Für individuelles und 
gemeinsames Gebet war viel Zeit vorgesehen. Daneben gab es auch pietistische 
Eremiten. Aber im Grunde geht es in der Abgeschiedenheit um eine spirituelle 
Mentalität, wie Tersteegen betont. Man kann sich nicht hinkehren zu Gott, wenn 
man sich nicht zunächst von allen und allem abwendet, v.a. von sich selbst (siehe 
z.B. Nr. 346). 

23

Gerhard Tersteegen



Frieden in Gelassenheit

Abgeschiedenheit und Selbstverleugnung sind Haltungen, auf deren Boden ein 
Leben in „gelassener Abhänglichkeit und Liebe in GOttes Gegenwart und seligster 
Gemeinschaft“ (Nr. 8) wachsen kann. Was schreibt Tersteegen über diese my­
stische Gottesgemeinschaft?  

Jesus ist, so Tersteegen, die lautere Liebe Gottes. Sie lockt und zieht den Men­
schen zu sich hin. Auch hier ist Selbst-Übergabe entscheidend, nämlich das Sich-
Ziehen-Lassen (Nr. 39). Die ewige Liebe Gottes wird nicht müde, den Menschen 
„mütterlich“ zu suchen (Nr. 49). Muss dann nicht dessen Antwort sein, sich selbst 
zu verlassen, damit diese Liebe ihn ganz haben und beseligen kann? Tersteegen 
schreibt überschwänglich, die Liebe Jesu möge sich immer mehr ausbreiten in 
unserem Grunde, ja alles Eigene in uns überschwemmen, damit wir auch unseren 
Mitmenschen Früchte dieser Liebe bringen (Nr. 50). Erneut kommt Tersteegen auf 
die Selbstübergabe zu sprechen, denn da „ist auch der friede oder ruhe des Geistes 
in Gott völlig da“ (Nr. 54). Hier äußert sich Tersteegen ausführlich zur Gelassen­
heit der Seele aus Ergebenheit: „Ihre Gemütsbewegungen und wille liegen ruhig, 
als ohne bewegung, und wan der wille sich beweget, so thut ers gantz frey und 
ruhig; Der grund liegt ziemlich offen und bloß vor Gott, und kan sich auch eine 
geraume Zeit also halten, ohne zwang und mühe“ (Nr. 54). Frieden findet man 
nur in Gelassenheit, d.h. man soll sich wie ein Kind in den Schoß Gottes sinken 
lassen. Über Gelassenheit, seit Meister Eckhart ein zentrales Thema in der Mystik, 
spricht Tersteegen gerne. Es hat durch Johannes Tauler und die Romanische Mys­
tik auf ihn eingewirkt. Ganz auf dieser Linie liegt auch Brief Nr. 75: „Zum andern 
rathe nicht nur gebät und sammlung an, sondern auch nun und dan bey und in 
demselben eine innere Wirckloßheit im kindlichen grunde, als wan du gar nichts 
hättest, köntest, woltest, und wüstet, damit der herr selbst das alles in dir seye und 
wircke: das unsere taug nicht; das Göttliche muß an dessen statt kommen.“ 

„Kindliche Überlassung“ ist ein Motiv, das in diesem Zusammenhang wieder­
holt auftaucht. Gelassenheit ist eine Art innere Ruhe. Sie beinhaltet aber auch 
die Bereitwilligkeit, es Gott zu überlassen, welche Empfindungen man dabei hat: 
„Ein friedsames, sanftes u[nd] inniges erinnern an den innern freund, leydende 
alle wiederstrebungen u[nd] zerstreuungen ungestört, mit möglicher überlassung 
an den herren“ (Nr. 96). Und Gott, so tröstet er Fischer, lasse ihn seine Schwach­
heiten erfahren, „um derselben lediglich überlassung und von ihr abhängig zu 
bleiben“ (Nr. 98). Fischer hatte offensichtlich unter sorgenvoller Schwermut zu 
leiden. Das beeinträchtigte sein Gebet und raubte ihm die innere Ruhe. Kenn­
zeichnend für Tersteegens geistliche Begleitung in solchen Schwierigkeiten sind 
seine Worte in Brief Nr. 179: „durch viel annehmlichkeit und störung über das 
was im unterm theil vorgehet, wie auch durch überlegungen, unwilligkeit, und 
anstrengen anders zu wollen seyn, wird alles nur noch mehr troubliret u[nd] 

24

Nachfolge



verdeckt. Aber durch vergessen, durch süsse leidsame vereinigung mit Gottes wol­
gefallen und bißweilen durch ein sachtes unvermercktes aufmercken des Glaubens 
auf Gottes Nahheit in dir, bleibt alles ruhig, u[nd] der wille stirbt, um sich näher 
mit G[ot]t zu vereinigen. Liebe die einsamkeit, aber hüte dich für alle anstrengung: 
Leyde, und sey zufrieden!“ 

Offensichtlich hat dieser Brief Fischer geholfen, denn in Nr. 196 schreibt Ters­
teegen: „aus den früchten ist gnugsam zu schliessen, daß der friede in dir eine 
Gabe Gottes u[nd] auswirckung seiner Gegenwart sey“. Man soll dabei nicht so 
viel Acht geben auf Empfindlichkeiten, denn diese kommen und gehen. „Seelen, 
die zum recht geistlichen Wesen berufen sind, müssen alle Eindrücke, Licht und 
Gnaden möglichst paßiv empfangen, und da lassen, wo sie empfangen werden“, 
schreibt er in Brief Nr. 217. Tersteegen lehnt Emotionen und Rührungen nicht ab, 
aber er warnt davor, sich auf Empfindungen zu gründen. 

Die Briefe dieser Jahre zeigen, dass Fischer immer mehr versteht, was Tersteegen 
meint und versucht, danach zu leben. Aber er hat die Neigung zu übersteigerter 
Selbstbeobachtung. Auch die gilt es nach und nach zu lassen. Darum schreibt 
Tersteegen in Nr. 244, Fischer möge nicht sich und seine Taten „auf eine ängstliche 
sorgliche weise“ beobachten. Vielmehr soll er dem innerlich gegenwärtigen Hei­
land sanft und vertraulich anhangen, „und so dan thue frey was du thust (…), so 
guth du vermagst u[nd] verstehest“. Tersteegen kann das Wirken Gottes in Fischer 
erkennen. Aber er betont, dass es Gnade ist und dass Gott es manchmal verbirgt, 
um uns zu lehren, aus der Gnade zu leben. Fischer soll dankbar und froh sein: „Ist 
es gleich noch kein ausgebohrner bleibender Stand der göttlichen Vereinigung, so 
hat dir doch GOtt eine Gnade erzeigt, die du in Ewigkeit zu erkennen hast, und die 
viele in dieser Zeit nicht erlangen, welche besser und treuer sind, als du und ich.“ 
(Nr. 342) 

Stufen und Wege geistlichen Lebens

Fischer bittet Tersteegen um eine Darlegung über die Wege geistlichen Lebens. 
Tersteegen antwortet in Brief Nr. 263 ausführlich. Anfänglich spricht er von 
seinem Unvermögen, darüber Brauchbares sagen zu können. Auch sieht er die 
Gefahr, dass Fischer in klaren Konzepten zu viel Sicherheit suche. Wie auch in 
anderen Briefen (Nr. 9; 54; 87; 120; 179) warnt er Fischer, sich nicht primär auf sei­
nen Verstand zu stützen, sondern mehr auf die Erfahrung, welche Gott in seinem 
Herzen wirkt, zu vertrauen. Dazu setzt Tersteegen beim Brief an die Römer an. Es 
gäbe einen Unterschied zwischen dem Gesetz (Röm 7) und dem Sein in Christus 
(Röm 8). Wendet sich ein Mensch ab vom Geschaffenen, um sich nach Gott auszu­
strecken, verbleibt er noch im Stande des Gesetzes. Denn er versucht sich selbst zu 
verbessern und lebt in Furcht und Unruhe des Gewissens. Gelegentlich empfindet 
er die Süßigkeit der Gnade. Aber erst wenn die Seele sich die Vergebung ihrer Sünde 

25

Gerhard Tersteegen



im Blut Jesu Christi zueignet, kommt sie unter die Gnade und lebt in Christus. 
Freilich: Von einer echten, tiefen Verwurzelung kann man hier noch nicht spre­
chen. Noch ist zu viel falsches Selbstvertrauen im Spiel. Ist ihr dies einmal abhan­
den gekommen (oder genommen), lebt die Seele in Furcht und Sorge wie im Stand 
des Gesetzes. Sie ersehnt immer innere Bestätigung durch besondere geistliche 
Empfindungen. Tersteegen nennt das den „wirksamen“ Stand, weil Leute dieses 
Standes darauf aus sind, durch eigene Wirksamkeit wieder die Empfindungen der 
Gnade zu empfangen. Es ist aber auch ein Stand der Läuterung: „Hält aber die See­
le diese Läuterungen, Entblößungen und Vernichtigungen nach GOttes Willen 
aus, und verläßt sich selbst gantz, dann wird sie auch gantz in GOtt eingenom­
men: Christus wird ihre wesentliche Gerechtigkeit in ihr, und der Grund-Anfang 
ihres Lebens, und ihrer inneren und äusseren Verrichtungen; sie ist gantz arm, 
unansehnlich und schwach, und doch auch gantz reich, unüberwindlich und 
sehr unschuldig; sie ist mit GOtt vereiniget, der in ihr lebet, und sie in GOtt, wie 
Erfahrene mit mehrerem davon zeugen können.“

Diesen Stand nennt Tersteegen den „leidentlichen“ Stand. Es ist der Stand je­
ner, die zum inwendigen Gebet berufen sind. Sie haben eine Neigung zur inneren 
Stille und Abgeschiedenheit in einer allgemein liebevollen Andacht zu Gott. Auch 
sie haben weiter durch Läuterungen zu gehen, durch die sie Gott zur völligen Ver­
einigung mit sich führt. Man hält sich „abgeschieden“, liebt das Gebet, lebt nach 
Gottes Willen, aber ist nicht mehr bekümmert um sich selbst, trägt alle Gemüts­
beschaffenheiten mit Frieden, „Gott in allem kindlich anbätende, liebende und 
verherrlichende mit stillem Geiste“. 

Über die Stände oder Stufen schreibt Tersteegen auch noch ausführlich in 
anderen Briefen, nämlich in Nr. 271 an Johann Lobach und in Nr. 337 an Peter 
Büngers. Auch hier relativiert er jegliche Einteilung: „Uebrigens, lieber Bruder, 
so ist es unnöthig, ja oft schädlich, wann die Seelen den Unterscheid der Stände 
so genau wissen“ (Nr. 337). „Es ist zwar wohl etwas daran, aber nicht bey allen 
Seelen, auch nicht so ordentlich und unterschiedelich“ (Nr. 271). In seinem „War­
nungsschreiben wider die Leichtsinnigkeit“, aufgenommen als fünftes Stück im 
Weg der Wahrheit warnt er davor, derartige Konzepte in der Seelenführung ein­
fach zu applizieren. Dennoch unterscheidet Tersteegen verschieden Stufen, davon 
zeugen mehrere Briefe. In Nr. 271 spricht er von einer siebenfachen Weise, Gott in 
Christo allein „anzusehen“ und sich selbst zu vergessen. „Im Stand der Busse“ tut 
man das „suchender Weise“: Der Sünder, erschüttert durch seine Schuld, soll von 
sich selbst absehen und nur Gottes Gnade suchen. „Im Stand der Erquickungen“ 
geht es um die Ebene der Empfindungen: Der gerechtfertigte Sünder empfindet 
Freude durch die Vergebung der Sünden. Er möge aber nicht an Gottes Gaben 
festhalten, sondern nur Gott in Christo allein im Glauben anhangen und so sich 
selbst vergessen. „Im Wege der Heiligung“ (von hier ab spricht er nicht mehr kon­
sequent von Ständen) tut man das „übender Weise“: Man soll die Heiligung nicht 

26

Nachfolge



in eigener Kraft erfassen, aber Gott in Christo ansehen. Der Eindruck von Gottes 
Gegenwart wird dann die Seele durchdringen und sie wird wie im Schlaf geheiligt. 
Wer in dieser Übung treu und beständig ist, erhält einen geheimen Eindruck von 
Gottes inniger Nähe. Dem soll die Seele sich „einfältiger Weise“ zuwenden: nicht 
sich selbst besehen, nur bei Gott eingesammelt bleiben, ohne sinnliche oder ver­
ständliche Betrachtungen. Dann wird Gott sich ihr wesentlicher offenbaren. Da­
rauf kann die Seele nur antworten, indem sie Ihn allein in „beschauender Weise“ 
ansieht. Aber in den „bedencklichen und wichtigen Ständen der inneren Leyden, 
Entblössungen und Läuterungen“ soll man „überlassender Weise“ Gott in Christo 
allein ansehen; wenn es keine Empfindungen von Licht und Trost gibt, soll man 
sich Gott in Christo in Hoffnung auf reine Gnade überlassen. So stirbt der alte 
Mensch und kann im „Stand der göttlichen Einheit und Vergestaltung“ mit Gott 
erfüllet werden in „wesentlicher Weise“.

In Nr. 337 spricht Tersteegen über den „Stand der Busse“, den er auch „Stand 
des Gesetzes“ oder den „Zug des Vaters“ nennt. Hat ein Mensch, gedrängt durch 
sein Gewissen, sich vom Bösen distanziert und tut Gutes, dann steht er unter dem 
Gesetz. Man spricht von Buße, wenn er dabei Reue zeigt über vergangene Sünden. 
Eigentlich ist es der Vater, der ihn zu sich zieht. Danach kommt der Glaube an Je­
sus, und zwar in unterschiedlichen Stufen: das Kommen zu Jesus, das Annehmen 
Jesu, das Bleiben in Jesus. Derart in Christus verwurzelt, spricht Tersteegen vom 
„Wohnen Christi in der Seele“ und der „Seele in Christus“ sowie vom „Einswerden 
mit Ihm“. Vergleicht man Tersteegens Äußerungen über die Stufen geistlichen 
Lebens, so zeigt sich, dass er nicht immer eine konsequente ordo salutis anbietet. 
Auch sind die Übergänge zwischen den Stufen fließend. Das Verbindende und 
Gemeinsame ist das Ziehen Gottes und die Priorität des Werkes Gottes im Herzen. 
Wachstum im Glauben geschieht, wo ein Mensch von sich selbst und den eigenen 
Fehlern absehen lernt, um sich zugleich immer wieder auf Gott in Christus allein 
zu fokussieren. Es kommt darauf an, sich Gottes Leitung und Gnade anzuvertrau­
en und sich ihm zu überlassen. Dies ist wohl die zentrale Botschaft der Briefe an 
die Brüder und Schwestern in der Pilgerhütte Otterbeck.

Ertrag für heute

Die Sprache der Pietisten des 18. Jhs. ist uns in vielerlei Hinsicht fremd geworden. 
Aber wer die Schriften Tersteegens in ihrem Kontext versteht, kann doch viel 
lernen für das geistliche Leben sowie für die geistliche Begleitung anderer.2 Der 
Wert von „Abgeschiedenheit“ inmitten einer Welt, die immer mehr und immer 
lärmender sich unseres Inneren bemächtigt, bleibt lebenswichtig. Wir brauchen 

2	 Eine gute Einführung gibt R. Reschika, Ich will ins Meer der Liebe mich versenken. Die Mystik Gerhard 
Tersteegens für heute. München 2013.

27

Gerhard Tersteegen



geistliche Begleitung. Sie hilft, Bilanz zu ziehen und sich neu auszurichten auf die 
Mitte des Glaubens. Tersteegen weiß sehr wohl, dass es nicht die Welt an sich ist, 
die uns bedroht, sondern die angstvolle Begierde, in der unser Ego sich zu dieser 
Welt verhält. Und wer wollte Tersteegens Betonung der Gelassenheit und der 
Selbstübergabe etwas entgegenhalten? 

Nochmals: Seine Sprache ist gelegentlich für das moderne Ideal des autono­
men Menschen anstößig. Vielleicht würden wir mehr die menschliche Aktivität 
und Verantwortlichkeit auch im geistlichen Leben betonen. Aber mystische Ge­
lassenheit und Selbstübergabe – die Auseinandersetzung mit diesen Themen steht 
früher oder später auf jedem geistlichen Weg an. Nicht das eigene krampfhafte 
Trachten und Treiben leitet zu innerem Frieden und geistlichem Wachstum. Hier 
kann die Zuversicht auf das verborgene Wirken des Heiligen Geistes im Innern 
des Menschen mehr bewirken, in der Kirche und in menschlichen Gemeinschaf­
ten. Das ist das Wesen der Mystagogie Tersteegens: Menschen begleiten in deren 
innerem Wachstum, damit sie empfänglich werden für jene Transformation, die 
Gott in ihnen gnadenvoll bewirkt. Tersteegen relativiert eigenes Erleben und so 
auch den unausbleiblichen Wechsel von Emotionen und Erfahrungen. Er rät, 
weniger auf eigene Empfindungen, sondern mehr auf Gottes Liebe und Weisheit 
zu vertrauen. Diese nüchterne Mystik Tersteegens ist ein gesundes Gegengewicht 
zu unserer heutigen Erlebnisgesellschaft und zur gegenwärtigen Attraktivität der 
Enthusiastik. 

28

Nachfolge


