Gerhard Tersteegen

Kick Bras | Haarlem

geb. 1949, verheiratet, 3 Kinder, ev. Pfarrer, Projekt-
mitarbeiter am Titus Brandsma Institut Nijmegen

kickbras@hetnet.nl

.sachtes unvermercktes aufmercken

Geistliche Begleitung in den Briefen Gerhard Tersteegens

Der Pietismus entwickelte sich als eine internationale protestantische Frommig-
keitsbewegung seit der ersten Hélfte des 17. Jhs. In angelsdchsischen Landern
spricht man von Puritanismus, in den Niederlanden auch von der sog. Ndheren
Reformation. Teils waren die Pietisten in den lutherischen oder reformierten
Kirchen aktiv, teils radikalisierten sie sich und stifteten neue Gemeinschaften
auferhalb der Kirchen. Manche Gruppen waren von mittelalterlicher oder zeitge-
nossischer romisch-katholischer Mystik stark beeinflusst.

So auch Gerhard Tersteegen (1697-1769). Er gilt als der bekannteste reformier-
te Mystiker Deutschlands. Obwohl er bis zu seinem Tod Mitglied der Reformierten
Kirche in Miithlheim blieb, war er in radikal-pietistischen Kreisen aktiv. Terstee-
gen war ein Okumenischer Christ avant la lettre, vertraut mit mystischer Literatur
von den Kirchenvitern bis zu Madame Guyon. Bekannt ist er v.a. durch seine Ge-
dichte und Lieder, gesammelt unter dem Titel Geistliches Blumengdrtlein (1729),
aber auch durch die Aufsitze in Weg der Wahrheit (1750). Tersteegen hegte viel
Sympathie fiir das Ménchtum, in dem er - wie nicht wenige Pietisten - eine Er-
weckungsbewegung fiir die als erstarrt empfundene Kirche sah. Darum nahm
er in den von ihm herausgegeben Auserlesene(n) Lebensbeschreibungen Heiliger
Seelen auch viele Heilige aus verschiedenen Orden auf. Tersteegen nutzte seine
Bekanntheit, um Kontakte bis in die Vereinigten Staaten, in die Niederlande und
nach Schweden zu kniipfen. Seine Briefe in niederdeutscher Sprache sowie die
Sammlung unter dem schlichten Titel Briefe sind mittlerweile in kritischen wis-
senschaftlichen Ausgaben erschienen (Gottingen 1982 u. 2008).

Unweit von Miithlheim - im Hause Otterbeck in Heiligenhaus - wurde noch
zu seinen Lebzeiten eine kleine Kommunitédt in seinem Geiste gestiftet. Er selbst
schrieb eine Regel fiir diese Gemeinschaft und begleitete die Gruppe in Form von
Briefen, um die es im Folgenden gehen soll.

21



Nachfolge

Briefe an Briider und Schwestern in Otterbeck

Kurz nach ihrer Griindung im Mai 1731 schreibt Tersteegen ein erstes Mal (Nr.
42) an die Gemeinschaft.! Es ist ein Gruf$ im Namen Jesu: , Er selbst reiche euch
dar, was euch noth ist (...) Oefnet ihm euer gantzes Hertz, daf} er es erfiille mit
seiner Liebe (...)“ Nach einem zweiten, ebenso Osterlich-hoffnungsvoll wie pa-
ranetisch geprdgten Brief hat der dritte einen sorgenvolleren Ton (Nr. 142). Nach
gemeinschaftlichen Schwierigkeiten mahnt Tersteegen: ,Wann werdet ihr GOTT,
und wann werdet ihr meine Seele erfreuen?“ Er bittet um Aufrichtigkeit, um Wah-
rung des Stillschweigens und um mehr Selbstverleugnung, ,,damit ihr nicht mehr
sinnliche, sondern endlich einmal recht innige geistliche Menschen werdet“.
Der letzte bekannte Brief an die Gemeinschaft datiert vom Januar 1737 (Nr. 184).
Streit, Lauheit im Gebet und mangelnde Selbstverleugnung sind die Griinde, dass
man in Otterbeck nicht in Liebe und Einheit lebt. Tersteegen scharft den Mitglie-
dern ein, sich dem Heiligen Geist zu 6ffnen und bittet um weitere Nachrichten.

Die meisten nach Otterbeck gesandten Briefe sind jedoch nicht an die Ge-
meinschaft als ganze gerichtet, sondern an Georg Heinrich Fischer, geschrieben
zwischen Dezember 1727 und Dezember 1764. Fischer war von Beruf Messerma-
cher und schon frith ein Anhédnger Tersteegens. Wahrscheinlich sah Tersteegen in
ihm eine Autoritat fiir die Gemeinschaft von Otterbeck. Neben konkret-lebens-
praktischen Inhalten, z.B. Medizinisches, geht es in den Schreiben meist um die
Begleitung von Fischers geistlichem Leben, wobei sich thematisch verschiedene
Schwerpunkte erkennen lassen.

Abgeschiedenheit und Selbstverleugnung

Bereits in seinem ersten Brief an Fischer verbindet Tersteegen drei wichtige Aspek-
te des geistlichen Lebens: Abgeschiedenheit von der Welt, Selbstverleugnung und
Andacht fur Gott: ,Was gehet uns welt und Creaturen an, Nur mit einem festen
und volligen willen, in die verleugnung unserer liebsten liisten und vergniigun-
gen in allen dingen ausser Gott, uns hinein gewagt: Und mit einem anddchtigen
eingekehrtem hertzen uns an Gott gewehnet“ (Nr. 7).

Diese Themen kehren hadufig wieder, so z.B. im Brief Nr. 8, sind sie doch ,,der
Grund, Kern und Zweck der ganzen Gottseligkeit“. Solches , entdusseren alles
Lebens und Trostes dieser Zeit“ (Brief 48) ist nicht immer leicht. Es geht um eine
vollige Entblofung (Nr. 74), auf die viele Menschen mit Angst reagieren. Deshalb
mahnt Tersteegen Fischer zu Treue und Bestdandigkeit (Nr. 46) und wiinscht ihm
Anfang des Jahres 1734, Gott moge ihn durch ,seine beybleibende Gnade und

1 Ichbeniitze G. Tersteegen, Briefe 1/ 2 (= Gerhard Tersteegen Werke, Band 7/1 u. 7/2). Hrsg. von G.A.
Benrath, unter Mitwirkung von U. Bister / K. vom Orde. Géttingen 2008. Die hierin verwendete Num-
merierung sowie die Schreibung und Hervorhebungen Tersteegens werden beibehalten.

22



Gerhard Tersteegen

Gegenwart bestatigen und kraftig machen*, er solle nur , kindlich, sanft, und lau-
ter abgeschieden und eingesuncken® (Nr. 103) bleiben. In Nr. 264 betont Terstee-
gen seine Anteilnahme an Fischers Schwierigkeiten, mahnt ihn jedoch, nicht
bei diesen stehen zu bleiben: ,Wir miissen uns GOtt schencken, und sodann ver-
gniigt seyn mit lhm, und mit dem, was wir gegenwdrtig haben®.
Selbstverleugnung ist fiir Tersteegen eine Form der Ubereignung an Jesus.
Dieser alltdglich nachzuvollziehende Akt macht den Menschen besser (Nr. 293):
»Alle deine Fehler werden verbessert durch die Liebes-Vereinigung mit JEsu, und
daf’ du Denselben in dir leben ldssest“. Fischer moge sich ertragen, sich selbst
verlassen, und mit Jesus in reiner Liebe vereinigen. Auch spéter bittet er Fischer,
nicht so stark auf sich selbst fokussiert zu sein (vgl. Nr. 340). Das begtinstige Mut-
losigkeit und Unruhe: ,,Gib dich selbst in GOttes Namen dran! Wir sind keine Sa-
che, die so viel Besehens werth ist“. Fischers inneres Auge soll sich auf Jesus rich-
ten und dort bleiben. Schlieflich fasst Tersteegen zusammen (Nr. 346): ,,Worin
besteht der Ausgang aus sich selbst? In der verschmahung und vergessung seiner
selbst, und in der Uberlassung an Gott mit Glauben u[nd] liebe (...) Man gelanget
bald dahin, wenn man wiircksamer weise sehr treu ist in der selbst verleugnung,
und leydender weise sehr treu in der stissen Geduld. Was sind vor hindernisse, dafs
man insgemein so bald nicht dahin gelanget? 1. Die Selbstliebe, woraus entstehen
vertrauen auf sich selbst, besehen seiner selbst, sorge fiir sich selbst, Mutlosig-
keit wegen seiner selbst (...) Siehe I[ieber] br[uder], durch die Liebe gehen wir in
eine sache ein; durch die Creaturliebe in die Creatur, durch die selbstliebe in uns
selbst, durch die Liebe Gottes in Gott. Liebe Den, so wird dir geholffen.“
Selbstverleugnung bedeutet fiir die Gemeinschaft, den Anderen zu achten
und bei Streitigkeiten einander zu vergeben. Das , Heilmittel“ sieht Tersteegen
auch hier im Sich-Loslassen und in der Selbstiibergabe an Christus. Fischers Nei-
gung, alles erkliren zu wollen, moge er in diese Ubergabe einbeziehen. Statt im
Blick auf die eigenen Schwachheiten den Mut zu verlieren, sei es besser, das inne-
re Auge unverwandt auf den Herrn zu richten. Riickzug aus weltlicher Geschaftig-
keit musste mit dem Wohnen in der Kommunitidt sowie dem notwendigen Brot-
erwerb in Einklang gebracht werden. Fischer musste 6fter verreisen, um im Haus
Verfertigtes zu verkaufen. Hier galt es, den eigenen Vorsdtzen treu zu bleiben. Da-
raus ist ersichtlich: In Kreisen radikaler Pietisten verstand man Abgeschiedenheit
- ein klassisches Motiv biblisch-christlicher Spiritualitdt - und Selbstverleugnung
radikal als Trennung von der ,,Welt“, so es nur irgend moglich erschien. Man
achtete darauf, in Gemeinschaft zu leben und zu arbeiten. Fiir individuelles und
gemeinsames Gebet war viel Zeit vorgesehen. Daneben gab es auch pietistische
Eremiten. Aber im Grunde geht es in der Abgeschiedenheit um eine spirituelle
Mentalitdt, wie Tersteegen betont. Man kann sich nicht hinkehren zu Gott, wenn
man sich nicht zunédchst von allen und allem abwendet, v.a. von sich selbst (siehe
z.B. Nr. 346).

23



Nachfolge

Frieden in Gelassenheit

Abgeschiedenheit und Selbstverleugnung sind Haltungen, auf deren Boden ein
Leben in , gelassener Abhdinglichkeit und Liebe in GOttes Gegenwart und seligster
Gemeinschaft“ (Nr. 8) wachsen kann. Was schreibt Tersteegen tiber diese my-
stische Gottesgemeinschaft?

Jesus ist, so Tersteegen, die lautere Liebe Gottes. Sie lockt und zieht den Men-
schen zu sich hin. Auch hier ist Selbst-Ubergabe entscheidend, ndmlich das Sich-
Ziehen-Lassen (Nr1. 39). Die ewige Liebe Gottes wird nicht miide, den Menschen
y,miitterlich“ zu suchen (Nr. 49). Muss dann nicht dessen Antwort sein, sich selbst
zu verlassen, damit diese Liebe ihn ganz haben und beseligen kann? Tersteegen
schreibt tiberschwinglich, die Liebe Jesu moge sich immer mehr ausbreiten in
unserem Grunde, ja alles Eigene in uns tiberschwemmen, damit wir auch unseren
Mitmenschen Friichte dieser Liebe bringen (Nr. 50). Erneut kommt Tersteegen auf
die Selbstiibergabe zu sprechen, denn da ,,ist auch der friede oder ruhe des Geistes
in Gott vollig da“ (Nr. 54). Hier duflert sich Tersteegen ausfiihrlich zur Gelassen-
heit der Seele aus Ergebenheit: , Ihre Gemiitsbewegungen und wille liegen ruhig,
als ohne bewegung, und wan der wille sich beweget, so thut ers gantz frey und
ruhig; Der grund liegt ziemlich offen und blof3 vor Gott, und kan sich auch eine
geraume Zeit also halten, ohne zwang und miithe“ (Nr. 54). Frieden findet man
nur in Gelassenheit, d.h. man soll sich wie ein Kind in den Schof3 Gottes sinken
lassen. Uber Gelassenheit, seit Meister Eckhart ein zentrales Thema in der Mystik,
spricht Tersteegen gerne. Es hat durch Johannes Tauler und die Romanische Mys-
tik auf ihn eingewirkt. Ganz auf dieser Linie liegt auch Brief Nr. 75: ,Zum andern
rathe nicht nur gebdt und sammlung an, sondern auch nun und dan bey und in
demselben eine innere WircklofSheit im kindlichen grunde, als wan du gar nichts
hittest, kontest, woltest, und wiistet, damit der herr selbst das alles in dir seye und
wircke: das unsere taug nicht; das Gottliche mufs an dessen statt kommen.“

,Kindliche Uberlassung* ist ein Motiv, das in diesem Zusammenhang wieder-
holt auftaucht. Gelassenheit ist eine Art innere Ruhe. Sie beinhaltet aber auch
die Bereitwilligkeit, es Gott zu iberlassen, welche Empfindungen man dabei hat:
,Ein friedsames, sanftes u[nd] inniges erinnern an den innern freund, leydende
alle wiederstrebungen u[nd] zerstreuungen ungestort, mit moglicher tiberlassung
an den herren“ (Nr. 96). Und Gott, so trostet er Fischer, lasse ihn seine Schwach-
heiten erfahren, ,um derselben lediglich tiberlassung und von ihr abhéingig zu
bleiben* (Nr. 98). Fischer hatte offensichtlich unter sorgenvoller Schwermut zu
leiden. Das beeintrachtigte sein Gebet und raubte ihm die innere Ruhe. Kenn-
zeichnend fiir Tersteegens geistliche Begleitung in solchen Schwierigkeiten sind
seine Worte in Brief Nr. 179: ,,durch viel annehmlichkeit und storung tiber das
was im unterm theil vorgehet, wie auch durch tiberlegungen, unwilligkeit, und
anstrengen anders zu wollen seyn, wird alles nur noch mehr troubliret u[nd]

24



Gerhard Tersteegen

verdeckt. Aber durch vergessen, durch stisse leidsame vereinigung mit Gottes wol-
gefallen und bifweilen durch ein sachtes unvermercktes aufmercken des Glaubens
auf Gottes Nahheit in dir, bleibt alles ruhig, u[nd] der wille stirbt, um sich ndher
mit G[ot]t zu vereinigen. Liebe die einsamkeit, aber hiite dich fiir alle anstrengung:
Leyde, und sey zufrieden!“

Offensichtlich hat dieser Brief Fischer geholfen, denn in Nr. 196 schreibt Ters-
teegen: ,aus den friichten ist gnugsam zu schliessen, daf} der friede in dir eine
Gabe Gottes u[nd] auswirckung seiner Gegenwart sey“. Man soll dabei nicht so
viel Acht geben auf Empfindlichkeiten, denn diese kommen und gehen. ,Seelen,
die zum recht geistlichen Wesen berufen sind, miissen alle Eindriicke, Licht und
Gnaden moglichst pafliv empfangen, und da lassen, wo sie empfangen werden*,
schreibt er in Brief Nr. 217. Tersteegen lehnt Emotionen und Rithrungen nicht ab,
aber er warnt davor, sich auf Empfindungen zu griinden.

Die Briefe dieser Jahre zeigen, dass Fischer immer mehr versteht, was Tersteegen
meint und versucht, danach zu leben. Aber er hat die Neigung zu tibersteigerter
Selbstbeobachtung. Auch die gilt es nach und nach zu lassen. Darum schreibt
Tersteegen in Nr. 244, Fischer moge nicht sich und seine Taten ,,auf eine dngstliche
sorgliche weise“ beobachten. Vielmehr soll er dem innerlich gegenwértigen Hei-
land sanft und vertraulich anhangen, ,,und so dan thue frey was du thust (...), so
guth du vermagst u[nd] verstehest“. Tersteegen kann das Wirken Gottes in Fischer
erkennen. Aber er betont, dass es Gnade ist und dass Gott es manchmal verbirgt,
um uns zu lehren, aus der Gnade zu leben. Fischer soll dankbar und froh sein: , Ist
es gleich noch kein ausgebohrner bleibender Stand der gottlichen Vereinigung, so
hat dir doch GOtt eine Gnade erzeigt, die du in Ewigkeit zu ertkennen hast, und die
viele in dieser Zeit nicht erlangen, welche besser und treuer sind, als du und ich.“
(Nr. 342)

Stufen und Wege geistlichen Lebens

Fischer bittet Tersteegen um eine Darlegung tiber die Wege geistlichen Lebens.
Tersteegen antwortet in Brief Nr. 263 ausfiihrlich. Anfanglich spricht er von
seinem Unvermogen, dariiber Brauchbares sagen zu konnen. Auch sieht er die
Gefahr, dass Fischer in klaren Konzepten zu viel Sicherheit suche. Wie auch in
anderen Briefen (Nr. 9; 54; 87; 120; 179) warnt er Fischer, sich nicht primar auf sei-
nen Verstand zu stiitzen, sondern mehr auf die Erfahrung, welche Gott in seinem
Herzen wirkt, zu vertrauen. Dazu setzt Tersteegen beim Brief an die Romer an. Es
gdbe einen Unterschied zwischen dem Gesetz (ROm 7) und dem Sein in Christus
(Rom 8). Wendet sich ein Mensch ab vom Geschaffenen, um sich nach Gott auszu-
strecken, verbleibt er noch im Stande des Gesetzes. Denn er versucht sich selbst zu
verbessern und lebt in Furcht und Unruhe des Gewissens. Gelegentlich empfindet
er die Stiligkeit der Gnade. Aber erst wenn die Seele sich die Vergebung ihrer Siinde

25



Nachfolge

im Blut Jesu Christi zueignet, kommt sie unter die Gnade und lebt in Christus.
Freilich: Von einer echten, tiefen Verwurzelung kann man hier noch nicht spre-
chen. Noch ist zu viel falsches Selbstvertrauen im Spiel. Ist ihr dies einmal abhan-
den gekommen (oder genommen), lebt die Seele in Furcht und Sorge wie im Stand
des Gesetzes. Sie ersehnt immer innere Bestatigung durch besondere geistliche
Empfindungen. Tersteegen nennt das den ,wirksamen“ Stand, weil Leute dieses
Standes darauf aus sind, durch eigene Wirksamkeit wieder die Empfindungen der
Gnade zu empfangen. Es ist aber auch ein Stand der Lauterung: ,Hilt aber die See-
le diese Lauterungen, Entblofungen und Vernichtigungen nach GOttes Willen
aus, und verldfit sich selbst gantz, dann wird sie auch gantz in GOtt eingenom-
men: Christus wird ihre wesentliche Gerechtigkeit in ihr, und der Grund-Anfang
ihres Lebens, und ihrer inneren und dusseren Verrichtungen; sie ist gantz arm,
unansehnlich und schwach, und doch auch gantz reich, untiberwindlich und
sehr unschuldig; sie ist mit GOtt vereiniget, der in ihr lebet, und sie in GOtt, wie
Erfahrene mit mehrerem davon zeugen kénnen.“

Diesen Stand nennt Tersteegen den ,leidentlichen® Stand. Es ist der Stand je-
ner, die zum inwendigen Gebet berufen sind. Sie haben eine Neigung zur inneren
Stille und Abgeschiedenheit in einer allgemein liebevollen Andacht zu Gott. Auch
sie haben weiter durch Lauterungen zu gehen, durch die sie Gott zur volligen Ver-
einigung mit sich fithrt. Man hilt sich ,,abgeschieden“, liebt das Gebet, lebt nach
Gottes Willen, aber ist nicht mehr bekiimmert um sich selbst, trdgt alle Gemdiits-
beschaffenheiten mit Frieden, ,,Gott in allem kindlich anbatende, liebende und
verherrlichende mit stillem Geiste“.

Uber die Stinde oder Stufen schreibt Tersteegen auch noch ausfiihrlich in
anderen Briefen, namlich in Nr. 271 an Johann Lobach und in Nr. 337 an Peter
Biingers. Auch hier relativiert er jegliche Einteilung: , Uebrigens, lieber Bruder,
so ist es unnothig, ja oft schddlich, wann die Seelen den Unterscheid der Stande
so genau wissen“ (Nr. 337). ,,Es ist zwar wohl etwas daran, aber nicht bey allen
Seelen, auch nicht so ordentlich und unterschiedelich“ (Nr. 271). In seinem ,War-
nungsschreiben wider die Leichtsinnigkeit“, aufgenommen als flinftes Stiick im
Weg der Wahrheit warnt er davor, derartige Konzepte in der Seelenfithrung ein-
fach zu applizieren. Dennoch unterscheidet Tersteegen verschieden Stufen, davon
zeugen mehrere Briefe. In Nr. 271 spricht er von einer siebenfachen Weise, Gott in
Christo allein ,, anzusehen“ und sich selbst zu vergessen. ,Im Stand der Busse“ tut
man das ,suchender Weise“: Der Siinder, erschiittert durch seine Schuld, soll von
sich selbst absehen und nur Gottes Gnade suchen. ,,Im Stand der Erquickungen*
geht es um die Ebene der Empfindungen: Der gerechtfertigte Stinder empfindet
Freude durch die Vergebung der Stinden. Er moge aber nicht an Gottes Gaben
festhalten, sondern nur Gott in Christo allein im Glauben anhangen und so sich
selbst vergessen. ,,Im Wege der Heiligung“ (von hier ab spricht er nicht mehr kon-
sequent von Standen) tut man das ,iibender Weise“: Man soll die Heiligung nicht

26



Gerhard Tersteegen

in eigener Kraft erfassen, aber Gott in Christo ansehen. Der Eindruck von Gottes
Gegenwart wird dann die Seele durchdringen und sie wird wie im Schlaf geheiligt.
Wer in dieser Ubung treu und bestindig ist, erhilt einen geheimen Eindruck von
Gottes inniger Ndhe. Dem soll die Seele sich ,einfdltiger Weise“ zuwenden: nicht
sich selbst besehen, nur bei Gott eingesammelt bleiben, ohne sinnliche oder ver-
standliche Betrachtungen. Dann wird Gott sich ihr wesentlicher offenbaren. Da-
rauf kann die Seele nur antworten, indem sie Ihn allein in ,beschauender Weise*
ansieht. Aber in den ,bedencklichen und wichtigen Stinden der inneren Leyden,
Entblossungen und Liuterungen® soll man ,iiberlassender Weise“ Gott in Christo
allein ansehen; wenn es keine Empfindungen von Licht und Trost gibt, soll man
sich Gott in Christo in Hoffnung auf reine Gnade tiberlassen. So stirbt der alte
Mensch und kann im ,,Stand der gottlichen Einheit und Vergestaltung” mit Gott
erfiillet werden in ,,wesentlicher Weise*.

In Nr. 337 spricht Tersteegen tiber den , Stand der Busse“, den er auch ,,Stand
des Gesetzes“ oder den ,,Zug des Vaters“ nennt. Hat ein Mensch, gedrangt durch
sein Gewissen, sich vom Bosen distanziert und tut Gutes, dann steht er unter dem
Gesetz. Man spricht von Buf3e, wenn er dabei Reue zeigt iber vergangene Stinden.
Eigentlich ist es der Vater, der ihn zu sich zieht. Danach kommt der Glaube an Je-
sus, und zwar in unterschiedlichen Stufen: das Kommen zu Jesus, das Annehmen
Jesu, das Bleiben in Jesus. Derart in Christus verwurzelt, spricht Tersteegen vom
»2Wohnen Christi in der Seele“ und der ,,Seele in Christus“ sowie vom , Einswerden
mit Ihm“. Vergleicht man Tersteegens Auerungen {iber die Stufen geistlichen
Lebens, so zeigt sich, dass er nicht immer eine konsequente ordo salutis anbietet.
Auch sind die Uberginge zwischen den Stufen flieRend. Das Verbindende und
Gemeinsame ist das Ziehen Gottes und die Prioritdt des Werkes Gottes im Herzen.
Wachstum im Glauben geschieht, wo ein Mensch von sich selbst und den eigenen
Fehlern absehen lernt, um sich zugleich immer wieder auf Gott in Christus allein
zu fokussieren. Es kommt darauf an, sich Gottes Leitung und Gnade anzuvertrau-
en und sich ihm zu iberlassen. Dies ist wohl die zentrale Botschaft der Briefe an
die Briider und Schwestern in der Pilgerhiitte Otterbeck.

Ertrag fur heute

Die Sprache der Pietisten des 18. Jhs. ist uns in vielerlei Hinsicht fremd geworden.
Aber wer die Schriften Tersteegens in ihrem Kontext versteht, kann doch viel
lernen fiir das geistliche Leben sowie fiir die geistliche Begleitung anderer.? Der
Wert von ,,Abgeschiedenheit” inmitten einer Welt, die immer mehr und immer
lirmender sich unseres Inneren bemaéchtigt, bleibt lebenswichtig. Wir brauchen

2 Eine gute Einfiihrung gibt R. Reschika, Ich will ins Meer der Liebe mich versenken. Die Mystik Gerhard
Tersteegens fiir heute. Miinchen 2013.

27



Nachfolge

geistliche Begleitung. Sie hilft, Bilanz zu ziehen und sich neu auszurichten auf die
Mitte des Glaubens. Tersteegen weifd sehr wohl, dass es nicht die Welt an sich ist,
die uns bedroht, sondern die angstvolle Begierde, in der unser Ego sich zu dieser
Welt verhilt. Und wer wollte Tersteegens Betonung der Gelassenheit und der
Selbstiibergabe etwas entgegenhalten?

Nochmals: Seine Sprache ist gelegentlich fiir das moderne Ideal des autono-
men Menschen ansto3ig. Vielleicht wiirden wir mehr die menschliche Aktivitat
und Verantwortlichkeit auch im geistlichen Leben betonen. Aber mystische Ge-
lassenheit und Selbstiibergabe - die Auseinandersetzung mit diesen Themen steht
frither oder spater auf jedem geistlichen Weg an. Nicht das eigene krampfhafte
Trachten und Treiben leitet zu innerem Frieden und geistlichem Wachstum. Hier
kann die Zuversicht auf das verborgene Wirken des Heiligen Geistes im Innern
des Menschen mehr bewirken, in der Kirche und in menschlichen Gemeinschatf-
ten. Das ist das Wesen der Mystagogie Tersteegens: Menschen begleiten in deren
innerem Wachstum, damit sie empfanglich werden fiir jene Transformation, die
Gott in ihnen gnadenvoll bewirkt. Tersteegen relativiert eigenes Erleben und so
auch den unausbleiblichen Wechsel von Emotionen und Erfahrungen. Er rit,
weniger auf eigene Empfindungen, sondern mehr auf Gottes Liebe und Weisheit
zu vertrauen. Diese niichterne Mystik Tersteegens ist ein gesundes Gegengewicht
zu unserer heutigen Erlebnisgesellschaft und zur gegenwartigen Attraktivitat der
Enthusiastik.

28



