Nachhaltigkeit

Philipp Graf | Freiburg i.Br.

geb. 1992, Stud. theol., derzeit Teilnehmer des
Theologischen Studienjahres Jerusalem

graf.ph@t-online.de

Auf Gottsuche in der Welt

Ignatianische Mystik und nachhaltiger Lebensstil

Die jingsten Klima-, Fliichtlings- und Finanzkrisen zeigen, dass Losungen, soll-
ten sie iberhaupt gefunden wurden, einen langen Atem brauchen. Auf politischer
Ebene vorgeschlagene Losungsstrategien bediirfen anschlief3end v.a. der Unter-
stiitzung und Umsetzung im konkreten Leben des/der Einzelnen. Besonders in
Fragen der Umwelt, aber auch der gerechten Verteilung des Wohlstands und der
damit zusammenhédngenden Migrationsproblematik zeigt sich: Hier scheitern oft-
mals Appelle fiir einen nachhaltigen, d.h. einen generationeniibergreifend dko-
logisch vertrdglichen und sozial verantwortlichen Lebensstil an der mangelnden
Motivation des/der Einzelnen. Dieser Beitrag versucht, die Motivationspotentiale
fiir einen nachhaltigen Lebensstil aufzuzeigen, den die ignatianische Spirituali-
tat unter dem Grundsatz ,,Gott in allen Dingen finden“ und in den Geistlichen
Ubungen ihres Griinders Ignatius von Loyola bietet. Dazu ist zunéchst der Nach-
haltigkeitsgedanke in der christlichen Theologie zu verorten. Dann sind die An-
satzpunkte der ignatianischen Spiritualitét in der christlichen Schopfungstheolo-
gie kurz zu erldutern, ehe die Kraft zur Motivation, die der ignatianischen Mystik
innewohnt, sichtbar gemacht werden kann.

Das Thema Nachhaltigkeit in der katholischen Soziallehre

Zweifellos hat die Nachhaltigkeitsdebatte in der christlichen Theologie lange ein
Nischendasein gefiihrt; bis in die 1980er hinein wurde dem Christentum sogar
vorgeworfen, zur Ausbeutung der Natur beizutragen.! Mit dem erstarkenden ge-
sellschaftlichen Bewusstsein fiir Nachhaltigkeit hilt dieser Wert - wenn auch

1 Zur Auseinandersetzung mit diesem Vorwurf vgl. K. Lehmann, Vergifst die Kirche die Schopfung ihres
Herrn?, in: Ders., Glauben bezeugen, Gesellschaft gestalten. Reflexionen und Positionen. Freiburg i.Br.
1993, 137-141.

39



Junge Theologie

verspatet - nun Einzug in die katholische Soziallehre. Deren klassische Prinzipien
Gemeinwohl, Solidaritat und Subsidiaritat beschrianken sich auf den zwischen-
menschlichen Bereich und haben somit einen vorwiegend synchronen Charak-
ter. Um ethischem Handeln eine generationeniibergreifende, diachrone Perspek-
tive zu geben, ist fir M. Vogt das Prinzip der Nachhaltigkeit eine notwendige
Ergdnzung der klassischen Prinzipien.? A. Baumgartner und W. Korff sprechen in
diesem Zusammenhang von Retinitit,® d.h. ,Riickbindung der Zivilisationsent-
wicklung in das sie tragende Netzwerk der 6kologischen Regelkreise“.* Retinitdt
eroffnet dem Menschen sowohl die synchrone Perspektive auf die Welt als Schop-
fung, als auch die diachrone Perspektive auf die Welt als Geschichte. Mensch-
liches Handeln in der Welt muss sich als vernetzt begreifen, um seine Auswir-
kungen auf kommende Generationen in einer teleologischen Perspektive mit zu
bedenken. Welt und Gesellschaft sind in rdumlicher und zeitlicher Dimension
miteinander verwoben. Der Nachhaltigkeitsgedanke ist auf Zukunft angelegt,
deren Konturen durch das Wirken in der Gegenwart vorgeformt werden. Erst in
einem nachhaltigen Lebensstil wird wiederum auch der christliche Schopfungs-
glaube aktualisiert, der die Schopfung als Heilsgeschehen begreift. Auf der an-
deren Seite hilt die christliche Schopfungsspiritualitdt ,,iiber den Begriindungs-
diskurs hinaus ganz wesentliche Motivationspotentiale fiir ethisches Handeln“®
bereit. Ein Beispiel fiir ein solches Motivationspotential stellt die ignatianische
Weltmystik dar, die auf Pramissen der christlichen Schopfungstheologie aufbaut.

Schopfung und Geschichte: Ein Beziehungsgeschehen

Die Schopfung ist ein Beziehungsgeschehen, in dem der Schopfer die Kreatur auf
sich bezieht. Es ist nicht punktuell von Gott gesetzt, als ob die Schopfung in die
absolute Eigenstdndigkeit entlassen wire, sondern sie wird von Gott erhalten (cre-
atio continua). Auflerhalb dieser Beziehung Gott-Welt kann fiir den christlichen
Glauben nichts sein. Der Mensch wiederum kann als mit Freiheit ausgestattetes
Geschopf sein Bezogensein auf Gott erkennen, sich diesem aber auch verweigern.
Durch die Verweigerung ist das Gutsein der Schopfung (vgl. Gen 1,4.10 u.6.)
zumindest vorerst verhiillt, wie Paulus im achten Kapitel des Romerbriefes dar-
legt. Das ist eine zutiefst realistische Annahme: Der Mensch erfdahrt allerorten
die Welt und die Geschichte als unvollkommen, das Vertrauen in das Gutsein
der Schopfung und in Gott selbst wird erschiittert. Dagegen will die Bibel die
Botschaft von Gottes bleibender Treue setzen. Schlieflich liegt das Ziel der Schop-

2 Vgl. M. Vogt, Prinzip Nachhaltigkeit. Ein Entwurf aus theologisch-ethischer Perspektive (Hochschul-
schriften zur Nachhaltigkeit 39). Miinchen 2009, 21f.

3 Vgl. A. Baumgartner / W. Korff, Das Prinzip Solidaritdt, in: StdZ 208 (1990), 237-250, hier: 250.

M. Vogt, Prinzip Nachhaltigkeit, 347 [s. Anm. 2].

5 Ebd., 279 [s. Anm. 2].

IS

40



Nachhaltigkeit

fung bei Gott, bis dieser selbst in seiner Schopfung wohnt.® Die Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus ist - mit Paulus in ROm 8 - als Vorweg-Ereignis dieser
Verherrlichung der Welt in Gott zu verstehen.

Zundchst bleibt aber die Sehnsucht nach der vollkommenen und leidfreien
Schopfung. Der Mensch artikuliert stellvertretend fiir die Schopfung diese Sehn-
sucht;” in der Funktion der Statthalterschaft, d.h. Stellvertretung Gottes ist der
Mensch verantwortlich fiir die Schopfung. Der so genannte Herrschaftsauftrag
in Gen 1,27 und 2,15 ist als Auftrag zur verantworteten Haushaltung zu verste-
hen. Letztlich befindet sich der Mensch als Geschopf in einer Schicksalsgemein-
schaft mit den tibrigen Geschopfen, die er, da sie wie er selbst in ihrer Kreatiir-
lichkeit auf Gott hin transparent sind, als Mitgeschopfe anzusehen hat.®

Damit ist der Standort des Menschen als eine mit personaler Freiheit ausge-
stattete Kreatur in der Welt aufgezeigt: Er ist wie seine Mitgeschopfe bleibend auf
den Schopfer bezogen, kann sich aber zu diesem Bezogensein reflexiv verhalten.
Weil er Bild Gottes (Gen 1,26) ist, ist er zugleich der verantwortliche Partner an
Gottes Seite. Wenn er dies anerkennt und sich selbst wie auch die ganze Schop-
fung auf Gott bezogen weif3, dann ist die Voraussetzung erfiillt, an der die ignati-
anische Spiritualitdt mit ihrer Leitformel ,,Gott in allen Dingen finden“ ankniip-
fen kann.

Diese Aussage kann als ,,Signum der ignatianischen Lebenseinstellung*’
bezeichnet werden, die sich in den Geistlichen Ubungen des Ignatius von Loyola
entfaltet. Darin nimmt die ,,Betrachtung zur Erlangung der Liebe“ (GU 230-237)
eine Schliisselposition ein, weil sie die Erfahrung der Exerzitien in den Alltag
vermitteln will. Die Betrachtung ist in vier Stufen aufgebaut. Die erste besteht
darin, sich , die empfangenen Wohltaten der Schopfung, der Erlosung und der
besonderen Gaben* ins Geddchtnis zu rufen. Im zweiten Schritt soll Gottes Ein-
wohnung in seiner Schépfung und in der Person des Exerzitanten meditiert
werden. Dem glaubigen Menschen wendet sich die Liebe Gottes in der ,,Form
der Arbeit und Miihe fiir uns“ zu, was im dritten Schritt zu betrachten ist. Der
Mensch soll schlie8lich aus der Kontemplation heraus die Aktion Gottes in der
Schopfung fiir den Einzelnen nachahmen, indem er am schopferischen Wirken
Gottes teilnimmt.

6 Vgl. H. Schlogel, Umwelt und Okologie, in: K. Arntz u.a. (Hrsg.), Orientierung finden. Freiburg i. Br.
2008, 127-165, hier: 132.

7 Vgl.]. Sudbrack, , Weltfrommigkeit“ nach Ignatius von Loyola, in: A. Zottl (Hrsg.), Weltfrommigkeit.
Eichstatt 1985, 127-141, hier: 135.

8 Vgl. dazu A. Baumgartner / W. Korff, Das Prinzip Solidaritdt, 250 [s. Anm. 4]: ,Solche Verkniipfung
aber assoziiert die Vorstellung einer ,Schicksalsgemeinschaft’, die zwischen dem Menschen und der
auflermenschlichen Natur waltet. (...) Muf also Solidaritdt neu definiert werden, nicht nur als Begriff
der Mitmenschlichkeit, sondern als Begriff der Mitgeschopflichkeit?“

9 J.Sudbrack, , Gott in allen Dingen finden“. Eine ignatianische Maxime und ihr metahistorischer Hinter-
grund, in: GuL 65 (1992), 165-186, hier: 166.

41



Junge Theologie

Schopfung als Sakrament Gottes

Gisbert Greshake schldgt in seinem Werk Gott in allen Dingen finden eine Defi-
nition christlicher Mystik vor: ,Mystik bezeichnet die Offenheit des Menschen
fiir die unmittelbare Begegnung mit Gott sowie die gnadenhafte Fahigkeit und
Bereitschaft, das eigene Leben, die Welt und alles, was darin ist und geschieht, als
integrale Momente dieser unmittelbaren Beziehung zu Gott entgegenzunehmen
und zu verstehen.“!°

Die rationalistische Weltsicht hat laut Greshake nun aber zu einer Haltung
gefiihrt, die alles unter das Kriterium der Niitzlichkeit fiir den Menschen stellt;
die Welt wird zur Sklavin hoherer Anspriiche, womit aber auch ihr Eigenwert ver-
neint wird. Der Mensch wird zum Herrscher iiber die Dinge, weil er diese nur auf
sich, nicht aber auch auf Gott bezieht. Damit verliert der Mensch den Blick fiir
die Welt als Ort von Gottes bleibender Gegenwart sowie den mystischen Zugang
zur Welt als Sakrament, d.h. zeichenhafter Erscheinung Gottes.!!

Ignatianische Spiritualitdt kann eine Riickbesinnung auf die Sakramentalitét
von Welt und Geschichte unterstiitzen. Die Geistlichen Ubungen wollen die Ge-
meinschaft mit Gott als fiir das ganze Leben konstitutiv begreifen und zu einer
Betrachtung der Schopfung von Gott her ermutigen: ,,Gott selbst [hat] sich in
diese Welt hinein entdufiert”.’> Mit dem geschaffenen ,Material“, das sich ihm
bietet, soll der Mensch deshalb respektvoll umgehen und letztlich all sein Tun auf
den Lobpreis Gottes ausrichten, um dessentwillen Gott die Schopfung in ihr Da-
sein entlassen hat. Dies sagt Ignatius im ,,Prinzip und Fundament“ (vgl. GU 23).
Sich selbst, die gesamte Schopfung und die Geschichte als Heilsgeschichte, als Sa-
krament der Offenbarung Gottes und als Material zum Gotteslob zu sehen!® - die-
se mystische Weltsicht kann eine motivierende Grundlage fiir die Alltdglichkeit
nachhaltigen Handelns darstellen.

Geadelte Mit-Arbeit

Bewegten sich die vorherigen Ausfiithrungen eher auf der Ebene der Kontem-
plation im Horizont des Schépfungsglaubens, so ist nun die aktive Seite der
ignatianischen Spiritualitdt aufzuzeigen. Ignatius sieht im Menschen eine(n)
Mitarbeiter(in) Gottes. Damit denkt er bereits das voraus, was die Konzilsvdter
von Trient spdter als Zusammenarbeit zwischen Gott und Mensch bezeichnen.
Nicht nur im Ziel seiner Arbeit, dem Lobpreis Gottes, auch in seiner Arbeit selbst

10 G. Greshake, Gott in allen Dingen finden. Schopfung und Gotteserfahrung. Freiburg 1986, 7.

11 Vgl. ebd., 19-24 [s. Anm. 10].

12 P. Koster, Zur Freiheit befihigen. Kleiner Kommentar zu den grossen Exerzitien des hl. Ignatius von Loyo-
la. Leipzig 1999, 26.

13 Vgl. G. Greshake, Gott in allen Dingen finden, 18 [s. Anm. 10].

42



Nachhaltigkeit

begegnet dem Menschen in actione contemplativus (im Tun betrachtend) Gott.
Menschliche Arbeit ist somit als Nachahmung des gottlichen Schaffens geadelt,
denn in ihr kann Gott transparent werden.

Solche Veredelung menschlicher Arbeit geschieht, wo der Mensch durch sein
Wirken Gott verherrlicht, wie es Ignatius im ,,Prinzip und Fundament“ sagt. Das
nimmt den Menschen in Verantwortung. Seine verantwortete Freiheit, die immer
Freiheit zur Mitarbeit am Ziel der Geschichte ist, ist in der dialogischen Struktur
der Schopfung begriindet: , Erschaffensein ist ein von Gott Angesprochenwerden,
dem der Mensch zu antworten hat.“!

Der Mensch unterscheidet sich von den anderen Kreaturen dadurch, dass er
sich zu seiner Kreatiirlichkeit reflexiv verhalten kann. Die ignatianische Spiritu-
alitdt zeigt einen Weg auf, die eigene Kreatiirlichkeit und die der Mitgeschopfe
zu bejahen. Dariiber hinaus regt Ignatius dazu an, die Miithe Gottes fiir sich
selbst nachzuahmen und in Aktion zu treten - als Mitschopfer(in). Das ist der
zweite Unterschied des Menschen zu seinen Mitgeschopfen: dass er nicht nur
Kreatur, sondern auch Mitschopfer sein darf. Daraus ergibt sich die Ambivalenz
des menschlichen Wirkens; der Mensch kann kreativ-konstruktiv wirken, aber
auch destruktiv, indem er iiberheblich wird. Diesem Umstand kann die christ-
liche Mystik dadurch entgegen wirken, dass sie ,,in dankbarer Anbetung zu Gott
auf[schaut]. Erst und nur in der Anbetung Gottes versteht der gottebenbildliche
Mensch sich selbst und seinen Schopfungsauftrag richtig“.!® Anbetung wird im
Alltag konkret, indem sie zwei Grundhaltungen anregt: die Tugend des Maf3hal-
tens und die der Dankbarkeit. Die aristotelische Ethik erkennt in ersterer den
Angelpunkt aller anderen Tugenden; fiir einen nachhaltigen Lebensstil ist sie mit
Sicherheit die wesentliche Tugend. Christlich gewendet: Der an Kreuz und Aufer-
stehung orientierte Blick auf die Grenzen der eigenen Existenz und der gesamten
Weltgeschichte korrigiert einen verabsolutierten Fortschrittsoptimismus und
weitet den Horizont fiir ethisch verantwortliches Handeln. Diesen Blick schirfen
die Geistlichen Ubungen insbesondere durch die Betrachtung des Lebens, des Lei-
dens und der Auferstehung Christi.

Das Maf3halten wiederum ist eng verwoben mit der Tugend der Dankbarkeit,
die der Mensch dem Schopfer fiir das ihm geschenkte Leben entgegenbringt. Die
dem Menschen anvertraute Schopfung gehort ihm nicht. Sie ist vorgegebenes
Material des Gotteslobes, dessen Grundintention die ignatianische Formel ,,Alles
zur grofleren Ehre Gottes“ als Quintessenz angibt.

Schliefllich wird das ignatianische in actione contemplativus dort umgesetzt,
wo Nachhaltigkeit als praktizierter Schopfungsglaube angesehen wird. Der 2012
verstorbene griechisch-orthodoxe Patriarch von Antiochien, Ignatius IV., konkre-

14 M. Vogt, Prinzip Nachhaltigkeit, 286 [s. Anm. 2].
15 A. Lipple, Die Zukunft der Erde, in: Klerusblatt 65 (1985), 6-10, hier: 9.

43



Junge Theologie

tisierte dies folgendermafien: ,Ich denke vor allem (...) an die freiwillige Begren-
zung der Bediirfnisse und das tiefe Mitfithlen mit allem Leben. Die, denen das
Wort Gottes etwas bedeutet, werden erkennen, daf$ auch die Welt Wort Gottes
ist, und sie werden sie entsprechend behandeln. Die, denen die Eucharistie etwas
bedeutet, werden versuchen, diese zugleich zu verinnerlichen und zu verauf3erli-
chen, indem sie sie sich auswirken lassen auf ihr tdgliches Leben und auf ihre ge-
schichtliche Verantwortung. Vom Wort und Sakrament, vom Geist der Liturgie,
muf} die Kraft der Auferstehung in das kosmische Leben dringen.“1® Die Worte
des Patriarchen spiegeln die wesentliche diachrone Dimension der Nachhaltig-
keit wider, es geht ihm um die ,,geschichtliche Verantwortung“, die heute z.B. fiir
die Friedenspolitik neue Brisanz gewonnen hat, zumal in dieser die Vorausset-
zungen fiir eine nachhaltige Entwicklung der gesamten Weltgemeinschaft liegen.

16 Ignatius IV., Patriarch von Antiochien, Die Schipfung bewahren - sie verschonern, vergeistigen, verkli-
ren, in: US 45 (1990), 209.

44



