
Auf Gottsuche in der Welt
Ignatianische Mystik und nachhaltiger Lebensstil

Die jüngsten Klima-, Flüchtlings- und Finanzkrisen zeigen, dass Lösungen, soll
ten sie überhaupt gefunden wurden, einen langen Atem brauchen. Auf politischer 
Ebene vorgeschlagene Lösungsstrategien bedürfen anschließend v.a. der Unter-
stützung und Umsetzung im konkreten Leben des/der Einzelnen. Besonders in 
Fragen der Umwelt, aber auch der gerechten Verteilung des Wohlstands und der 
damit zusammenhängenden Migrationsproblematik zeigt sich: Hier scheitern oft-
mals Appelle für einen nachhaltigen, d.h. einen generationenübergreifend öko-
logisch verträglichen und sozial verantwortlichen Lebensstil an der mangelnden 
Motivation des/der Einzelnen. Dieser Beitrag versucht, die Motivationspotentiale 
für einen nachhaltigen Lebensstil aufzuzeigen, den die ignatianische Spirituali-
tät unter dem Grundsatz „Gott in allen Dingen finden“ und in den Geistlichen 
Übungen ihres Gründers Ignatius von Loyola bietet. Dazu ist zunächst der Nach-
haltigkeitsgedanke in der christlichen Theologie zu verorten. Dann sind die An-
satzpunkte der ignatianischen Spiritualität in der christlichen Schöpfungstheolo-
gie kurz zu erläutern, ehe die Kraft zur Motivation, die der ignatianischen Mystik 
innewohnt, sichtbar gemacht werden kann.

Das Thema Nachhaltigkeit in der katholischen Soziallehre

Zweifellos hat die Nachhaltigkeitsdebatte in der christlichen Theologie lange ein 
Nischendasein geführt; bis in die 1980er hinein wurde dem Christentum sogar 
vorgeworfen, zur Ausbeutung der Natur beizutragen.1 Mit dem erstarkenden ge
sellschaftlichen Bewusstsein für Nachhaltigkeit hält dieser Wert – wenn auch 

1	 Zur Auseinandersetzung mit diesem Vorwurf vgl. K. Lehmann, Vergißt die Kirche die Schöpfung ihres 
Herrn?, in: Ders., Glauben bezeugen, Gesellschaft gestalten. Reflexionen und Positionen. Freiburg i.Br. 
1993, 137–141.

Nachhaltigkeit

Philipp Graf | Freiburg i.Br.

geb. 1992, Stud. theol., derzeit Teilnehmer des 
Theologischen Studienjahres Jerusalem

graf.ph@t-online.de

39



verspätet – nun Einzug in die katholische Soziallehre. Deren klassische Prinzipien 
Gemeinwohl, Solidarität und Subsidiarität beschränken sich auf den zwischen-
menschlichen Bereich und haben somit einen vorwiegend synchronen Charak
ter. Um ethischem Handeln eine generationenübergreifende, diachrone Perspek-
tive zu geben, ist für M. Vogt das Prinzip der Nachhaltigkeit eine notwendige 
Ergänzung der klassischen Prinzipien.2 A. Baumgartner und W. Korff sprechen in 
diesem Zusammenhang von Retinität,3 d.h. „Rückbindung der Zivilisationsent-
wicklung in das sie tragende Netzwerk der ökologischen Regelkreise“.4 Retinität 
eröffnet dem Menschen sowohl die synchrone Perspektive auf die Welt als Schöp-
fung, als auch die diachrone Perspektive auf die Welt als Geschichte. Mensch-
liches Handeln in der Welt muss sich als vernetzt begreifen, um seine Auswir-
kungen auf kommende Generationen in einer teleologischen Perspektive mit zu 
bedenken. Welt und Gesellschaft sind in räumlicher und zeitlicher Dimension 
miteinander verwoben. Der Nachhaltigkeitsgedanke ist auf Zukunft angelegt, 
deren Konturen durch das Wirken in der Gegenwart vorgeformt werden. Erst in 
einem nachhaltigen Lebensstil wird wiederum auch der christliche Schöpfungs-
glaube aktualisiert, der die Schöpfung als Heilsgeschehen begreift. Auf der an-
deren Seite hält die christliche Schöpfungsspiritualität „über den Begründungs-
diskurs hinaus ganz wesentliche Motivationspotentiale für ethisches Handeln“5 
bereit. Ein Beispiel für ein solches Motivationspotential stellt die ignatianische 
Weltmystik dar, die auf Prämissen der christlichen Schöpfungstheologie aufbaut. 

Schöpfung und Geschichte: Ein Beziehungsgeschehen

Die Schöpfung ist ein Beziehungsgeschehen, in dem der Schöpfer die Kreatur auf 
sich bezieht. Es ist nicht punktuell von Gott gesetzt, als ob die Schöpfung in die 
absolute Eigenständigkeit entlassen wäre, sondern sie wird von Gott erhalten (cre-
atio continua). Außerhalb dieser Beziehung Gott-Welt kann für den christlichen 
Glauben nichts sein. Der Mensch wiederum kann als mit Freiheit ausgestattetes 
Geschöpf sein Bezogensein auf Gott erkennen, sich diesem aber auch verweigern. 

Durch die Verweigerung ist das Gutsein der Schöpfung (vgl. Gen 1,4.10 u.ö.) 
zumindest vorerst verhüllt, wie Paulus im achten Kapitel des Römerbriefes dar-
legt. Das ist eine zutiefst realistische Annahme: Der Mensch erfährt allerorten 
die Welt und die Geschichte als unvollkommen, das Vertrauen in das Gutsein 
der Schöpfung und in Gott selbst wird erschüttert. Dagegen will die Bibel die 
Botschaft von Gottes bleibender Treue setzen. Schließlich liegt das Ziel der Schöp-

2	 Vgl. M. Vogt, Prinzip Nachhaltigkeit. Ein Entwurf aus theologisch-ethischer Perspektive (Hochschul-
schriften zur Nachhaltigkeit 39). München 2009, 21f.

3	 Vgl. A. Baumgartner / W. Korff, Das Prinzip Solidarität, in: StdZ 208 (1990), 237–250, hier: 250.
4	 M. Vogt, Prinzip Nachhaltigkeit, 347 [s. Anm. 2].
5	 Ebd., 279 [s. Anm. 2].

40

Junge Theologie



6	 Vgl. H. Schlögel, Umwelt und Ökologie, in: K. Arntz u.a. (Hrsg.), Orientierung finden. Freiburg i. Br. 
2008, 127–165, hier: 132.

7	 Vgl. J. Sudbrack, „Weltfrömmigkeit“ nach Ignatius von Loyola, in: A. Zottl (Hrsg.), Weltfrömmigkeit. 
Eichstätt 1985, 127–141, hier: 135.

8	 Vgl. dazu A. Baumgartner / W. Korff, Das Prinzip Solidarität, 250 [s. Anm. 4]: „Solche Verknüpfung 
aber assoziiert die Vorstellung einer ‚Schicksalsgemeinschaft‘, die zwischen dem Menschen und der 
außermenschlichen Natur waltet. (...) Muß also Solidarität neu definiert werden, nicht nur als Begriff 
der Mitmenschlichkeit, sondern als Begriff der Mitgeschöpflichkeit?“

9	 J. Sudbrack, „Gott in allen Dingen finden“. Eine ignatianische Maxime und ihr metahistorischer Hinter-
grund, in: GuL 65 (1992), 165–186, hier: 166.

fung bei Gott, bis dieser selbst in seiner Schöpfung wohnt.6 Die Menschwerdung 
Gottes in Jesus Christus ist – mit Paulus in Röm 8 – als Vorweg-Ereignis dieser 
Verherrlichung der Welt in Gott zu verstehen.

Zunächst bleibt aber die Sehnsucht nach der vollkommenen und leidfreien 
Schöpfung. Der Mensch artikuliert stellvertretend für die Schöpfung diese Sehn-
sucht;7 in der Funktion der Statthalterschaft, d.h. Stellvertretung Gottes ist der 
Mensch verantwortlich für die Schöpfung. Der so genannte Herrschaftsauftrag 
in Gen 1,27 und 2,15 ist als Auftrag zur verantworteten Haushaltung zu verste-
hen. Letztlich befindet sich der Mensch als Geschöpf in einer Schicksalsgemein-
schaft mit den übrigen Geschöpfen, die er, da sie wie er selbst in ihrer Kreatür-
lichkeit auf Gott hin transparent sind, als Mitgeschöpfe anzusehen hat.8 

Damit ist der Standort des Menschen als eine mit personaler Freiheit ausge-
stattete Kreatur in der Welt aufgezeigt: Er ist wie seine Mitgeschöpfe bleibend auf 
den Schöpfer bezogen, kann sich aber zu diesem Bezogensein reflexiv verhalten. 
Weil er Bild Gottes (Gen 1,26) ist, ist er zugleich der verantwortliche Partner an 
Gottes Seite. Wenn er dies anerkennt und sich selbst wie auch die ganze Schöp-
fung auf Gott bezogen weiß, dann ist die Voraussetzung erfüllt, an der die ignati-
anische Spiritualität mit ihrer Leitformel „Gott in allen Dingen finden“ anknüp-
fen kann.

Diese Aussage kann als „Signum der ignatianischen Lebenseinstellung“9 
bezeichnet werden, die sich in den Geistlichen Übungen des Ignatius von Loyola 
entfaltet. Darin nimmt die „Betrachtung zur Erlangung der Liebe“ (GÜ 230–237) 
eine Schlüsselposition ein, weil sie die Erfahrung der Exerzitien in den Alltag 
vermitteln will. Die Betrachtung ist in vier Stufen aufgebaut. Die erste besteht 
darin, sich „die empfangenen Wohltaten der Schöpfung, der Erlösung und der 
besonderen Gaben“ ins Gedächtnis zu rufen. Im zweiten Schritt soll Gottes Ein­
wohnung in seiner Schöpfung und in der Person des Exerzitanten meditiert 
werden. Dem gläubigen Menschen wendet sich die Liebe Gottes in der „Form 
der Arbeit und Mühe für uns“ zu, was im dritten Schritt zu betrachten ist. Der 
Mensch soll schließlich aus der Kontemplation heraus die Aktion Gottes in der 
Schöpfung für den Einzelnen nachahmen, indem er am schöpferischen Wirken 
Gottes teilnimmt.

41

Nachhaltigkeit



Schöpfung als Sakrament Gottes

Gisbert Greshake schlägt in seinem Werk Gott in allen Dingen finden eine Defi-
nition christlicher Mystik vor: „Mystik bezeichnet die Offenheit des Menschen 
für die unmittelbare Begegnung mit Gott sowie die gnadenhafte Fähigkeit und 
Bereitschaft, das eigene Leben, die Welt und alles, was darin ist und geschieht, als 
integrale Momente dieser unmittelbaren Beziehung zu Gott entgegenzunehmen 
und zu verstehen.“10

Die rationalistische Weltsicht hat laut Greshake nun aber zu einer Haltung 
geführt, die alles unter das Kriterium der Nützlichkeit für den Menschen stellt; 
die Welt wird zur Sklavin höherer Ansprüche, womit aber auch ihr Eigenwert ver-
neint wird. Der Mensch wird zum Herrscher über die Dinge, weil er diese nur auf 
sich, nicht aber auch auf Gott bezieht. Damit verliert der Mensch den Blick für 
die Welt als Ort von Gottes bleibender Gegenwart sowie den mystischen Zugang 
zur Welt als Sakrament, d.h. zeichenhafter Erscheinung Gottes.11

Ignatianische Spiritualität kann eine Rückbesinnung auf die Sakramentalität 
von Welt und Geschichte unterstützen. Die Geistlichen Übungen wollen die Ge-
meinschaft mit Gott als für das ganze Leben konstitutiv begreifen und zu einer 
Betrachtung der Schöpfung von Gott her ermutigen: „Gott selbst [hat] sich in 
diese Welt hinein entäußert“.12 Mit dem geschaffenen „Material“, das sich ihm 
bietet, soll der Mensch deshalb respektvoll umgehen und letztlich all sein Tun auf 
den Lobpreis Gottes ausrichten, um dessentwillen Gott die Schöpfung in ihr Da-
sein entlassen hat. Dies sagt Ignatius im „Prinzip und Fundament“ (vgl. GÜ 23).
Sich selbst, die gesamte Schöpfung und die Geschichte als Heilsgeschichte, als Sa-
krament der Offenbarung Gottes und als Material zum Gotteslob zu sehen13 – die-
se mystische Weltsicht kann eine motivierende Grundlage für die Alltäglichkeit 
nachhaltigen Handelns darstellen.

Geadelte Mit-Arbeit

Bewegten sich die vorherigen Ausführungen eher auf der Ebene der Kontem
plation im Horizont des Schöpfungsglaubens, so ist nun die aktive Seite der 
ignatianischen Spiritualität aufzuzeigen. Ignatius sieht im Menschen eine(n) 
Mitarbeiter(in) Gottes. Damit denkt er bereits das voraus, was die Konzilsväter 
von Trient später als Zusammenarbeit zwischen Gott und Mensch bezeichnen. 
Nicht nur im Ziel seiner Arbeit, dem Lobpreis Gottes, auch in seiner Arbeit selbst 

10	 G. Greshake, Gott in allen Dingen finden. Schöpfung und Gotteserfahrung. Freiburg 1986, 7.
11	 Vgl. ebd., 19–24 [s. Anm. 10].
12	 P. Köster, Zur Freiheit befähigen. Kleiner Kommentar zu den grossen Exerzitien des hl. Ignatius von Loyo-

la. Leipzig 1999, 26.
13	 Vgl. G. Greshake, Gott in allen Dingen finden, 18 [s. Anm. 10].

42

Junge Theologie



14	 M. Vogt, Prinzip Nachhaltigkeit, 286 [s. Anm. 2].
15	 A. Läpple, Die Zukunft der Erde, in: Klerusblatt 65 (1985), 6–10, hier: 9.

begegnet dem Menschen in actione contemplativus (im Tun betrachtend) Gott. 
Menschliche Arbeit ist somit als Nachahmung des göttlichen Schaffens geadelt, 
denn in ihr kann Gott transparent werden.

Solche Veredelung menschlicher Arbeit geschieht, wo der Mensch durch sein 
Wirken Gott verherrlicht, wie es Ignatius im  „Prinzip und Fundament“ sagt. Das 
nimmt den Menschen in Verantwortung. Seine verantwortete Freiheit, die immer 
Freiheit zur Mitarbeit am Ziel der Geschichte ist, ist in der dialogischen Struktur 
der Schöpfung begründet: „Erschaffensein ist ein von Gott Angesprochenwerden, 
dem der Mensch zu antworten hat.“14 

Der Mensch unterscheidet sich von den anderen Kreaturen dadurch, dass er 
sich zu seiner Kreatürlichkeit reflexiv verhalten kann. Die ignatianische Spiritu-
alität zeigt einen Weg auf, die eigene Kreatürlichkeit und die der Mitgeschöpfe 
zu bejahen. Darüber hinaus regt Ignatius dazu an, die Mühe Gottes für sich 
selbst nachzuahmen und in Aktion zu treten – als Mitschöpfer(in). Das ist der 
zweite Unterschied des Menschen zu seinen Mitgeschöpfen: dass er nicht nur 
Kreatur, sondern auch Mitschöpfer sein darf. Daraus ergibt sich die Ambivalenz 
des menschlichen Wirkens; der Mensch kann kreativ-konstruktiv wirken, aber 
auch destruktiv, indem er überheblich wird. Diesem Umstand kann die christ-
liche Mystik dadurch entgegen wirken, dass sie „in dankbarer Anbetung zu Gott 
auf[schaut]. Erst und nur in der Anbetung Gottes versteht der gottebenbildliche 
Mensch sich selbst und seinen Schöpfungsauftrag richtig“.15 Anbetung wird im 
Alltag konkret, indem sie zwei Grundhaltungen anregt: die Tugend des Maßhal-
tens und die der Dankbarkeit. Die aristotelische Ethik erkennt in ersterer den 
Angelpunkt aller anderen Tugenden; für einen nachhaltigen Lebensstil ist sie mit 
Sicherheit die wesentliche Tugend. Christlich gewendet: Der an Kreuz und Aufer-
stehung orientierte Blick auf die Grenzen der eigenen Existenz und der gesamten 
Weltgeschichte korrigiert einen verabsolutierten Fortschrittsoptimismus und 
weitet den Horizont für ethisch verantwortliches Handeln. Diesen Blick schärfen 
die Geistlichen Übungen insbesondere durch die Betrachtung des Lebens, des Lei-
dens und der Auferstehung Christi. 

Das Maßhalten wiederum ist eng verwoben mit der Tugend der Dankbarkeit, 
die der Mensch dem Schöpfer für das ihm geschenkte Leben entgegenbringt. Die 
dem Menschen anvertraute Schöpfung gehört ihm nicht. Sie ist vorgegebenes 
Material des Gotteslobes, dessen Grundintention die ignatianische Formel „Alles 
zur größeren Ehre Gottes“ als Quintessenz angibt.

Schließlich wird das ignatianische in actione contemplativus dort umgesetzt, 
wo Nachhaltigkeit als praktizierter Schöpfungsglaube angesehen wird. Der 2012 
verstorbene griechisch-orthodoxe Patriarch von Antiochien, Ignatius IV., konkre-

43

Nachhaltigkeit



tisierte dies folgendermaßen: „Ich denke vor allem (...) an die freiwillige Begren-
zung der Bedürfnisse und das tiefe Mitfühlen mit allem Leben. Die, denen das 
Wort Gottes etwas bedeutet, werden erkennen, daß auch die Welt Wort Gottes 
ist, und sie werden sie entsprechend behandeln. Die, denen die Eucharistie etwas 
bedeutet, werden versuchen, diese zugleich zu verinnerlichen und zu veräußerli-
chen, indem sie sie sich auswirken lassen auf ihr tägliches Leben und auf ihre ge-
schichtliche Verantwortung. Vom Wort und Sakrament, vom Geist der Liturgie, 
muß die Kraft der Auferstehung in das kosmische Leben dringen.“16 Die Worte 
des Patriarchen spiegeln die wesentliche diachrone Dimension der Nachhaltig-
keit wider, es geht ihm um die „geschichtliche Verantwortung“, die heute z.B. für 
die Friedenspolitik neue Brisanz gewonnen hat, zumal in dieser die Vorausset-
zungen für eine nachhaltige Entwicklung der gesamten Weltgemeinschaft liegen. 

16	 Ignatius IV., Patriarch von Antiochien, Die Schöpfung bewahren – sie verschönern, vergeistigen, verklä-
ren, in: US 45 (1990), 209.

44

Junge Theologie


