
1	 Ch. Taylor, Ein säkulares Zeitalter. Frankfurt 2009, 1028ff. 

Jesus und die Transformation der Gewalt

Wir stehen hilflos vor der Gewalt. Die aufgeklärte Gesellschaft kommt mit dem 
Problem der Gewalt nicht zurecht. Ihre Mittel zur Überwindung von Gewalt sind 
unzulänglich, sie rufen Gewalt eher hervor, als dass sie sie vermindern. Auf diese 
These laufen die 1200 Seiten der Säkularisierungsgeschichte des kanadischen 
Philosophen Charles Taylor zu.1 Das allabendliche Fernsehprogramm gibt ihm 
Recht. Da werden unablässig Mordfälle aufgeklärt, aber ein Ende des Mordens 
ist nie in Sicht, sondern nur die nächste Folge der Serie. Die Aufklärung der Ge-
walttaten, die Einsicht in ihre Gründe und Motive, die Einblicke in die Seelen der 
Täter können und wollen den nächsten Mord nicht verhindern. Das Fernsehen 
mit seinem überdimensionierten Anteil an Krimis sowie eine entsprechende, sich 
in immer grausamerer Schilderung der Gewalt ergehende Literatur, üben einen 
Normalisierungsdruck aus, dem man sich kaum entziehen kann. Hätte Gott das 
heutige Fernsehprogramm schon gekannt, er hätte weniger entsetzt auf den Mord 
Kains an Abel reagiert. 

Die Weltkriegsgesellschaft

Geht es dann weiter mit den Nachrichten, werden wir täglich mit Berichten 
über Krisenherde, Kriege, bürgerkriegsartige Auseinandersetzungen und Flücht-
lingsströme konfrontiert. Die Friedensbemühungen der Politiker(innen) wirken 
hilflos. Militärische Interventionen, sog. Friedensmissionen, schaffen selten oder 
nie den Frieden, den man sich von ihnen verspricht. Dagegen laufen die Waffen-
produktion und der Rüstungshandel auf Hochtouren – wer weiß denn schon, wie 
ernstgemeint die Friedensbemühungen von Staaten, die an der Rüstung verdie-
nen, wirklich sind. Michel Foucault hat zu beweisen versucht, dass die Politik in 

Thomas Ruster | Dortmund

geb. 1955, verheiratet, 4 Kinder, Professor für Syste-
matische Theologie an der TU Dortmund

thomas.ruster@tu-dortmund.de

Reflexion

46



2	 Vgl. M. Foucault, Vom Licht des Krieges zur Geburt der Geschichte. Berlin 1986. Vgl. dazu B. Hüppauf, 
Transformation der Gewalt in Kriegsritualen der Modernen, in: G. Korff (Hrsg.), Alliierte im Himmel. 
Populare Religiosität und Kriegserfahrung, Tübingen 2006, 49–82, bes. 50f. 

3	 Vgl. Ch. Taylor, Zeitalter, 1058f; 1107–1115 [s. Anm. 1]. 

der Moderne die Grenze zwischen Krieg und Frieden verwischt hat. Der industria-
lisierte Krieg hat die räumliche und zeitliche Trennung von Krieg und Frieden auf-
gehoben, das industrialisierte Schlachtfeld ist immer umkämpft.2 Es scheint, dass 
er Recht hat. Hat der Erste Weltkrieg eigentlich jemals aufgehört, ist er nicht viel-
mehr aus Erschöpfung zusammengebrochen, um jederzeit wieder aufzuflammen, 
nicht nur im Zweiten Weltkrieg, sondern ebenso in den unzähligen regionalen 
Konflikten, die zusammengenommen jederzeit die Dimension eines Weltkriegs 
haben? Die Weltgesellschaft ist eine Weltkriegsgesellschaft. Dabei haben wir die 
Gewalt gegen Tiere und Natur, die Gewalt am Arbeitsplatz, die sexuelle Gewalt, die 
häusliche Gewalt noch gar nicht erwähnt. 

Nach Taylor stehen sich heute drei Positionen zur Gewalt gegenüber. Die eine 
ist die des säkularen Humanismus, die auf Gewalt nur mit Ausgrenzung reagieren 
kann. Ihr steht eine Richtung gegenüber, die Gewalt für unüberwindlich hält – sei 
es, dass sie darauf mit Verherrlichung der Gewalt reagiert wie Nietzsche und die 
Neonietzscheaner, sei es, dass sie wie Freud die Unüberwindlichkeit der gewalt-
haften Triebe resignierend beklagt. Schließlich gibt es noch die christliche Posi
tion, die Taylor auf die Formel Transformation der Gewalt bringt.3 Letzterer will 
ich auf die Spur kommen. Was kann, oder besser, was könnte aus dem christlichen 
Glauben erwachsen, um Gewalt zu überwinden? Was sagt uns hierzu das Kreuz 
Jesu? Ist es selbst das Fanal von Gewalt oder bringt es die Erlösung von Gewalt? 
Um den christlichen Beitrag zu verstehen, ist es zuerst nötig, die beiden anderen 
genannten Strategien im Umgang mit dem Problem der Gewalt zu erfassen. 

Exklusion von Gewalt

Die neuzeitliche Gesellschaft geht aus den Religionskriegen hervor. Konfrontiert 
mit der Gewalt zwischen den religiösen Konfessionen suchte sie die gesellschaft-
liche Ordnung anders als durch den Rekurs auf einen göttlichen Urheber und 
dessen ewiges Gesetz zu begründen. Die Grundlage der Gesellschaft sollte allein 
die Vernunft sein. Wichtig sind die Konsequenzen, die daraus für das Verständnis 
des Bösen und der Gewalt erwachsen. Die unerlaubte Anwendung von Gewalt ist 
jetzt nicht mehr ein Vergehen gegen göttliche Gebote, gegen eine von außen ge-
setzte göttliche Ordnung. Sie ist auch nicht in erster Linie eine unmoralische Tat. 
Der/Die Verbrecher(in) ist vielmehr in erster Linie jemand, der/die unvernünftig 
handelt. Er/Sie vergeht sich gegen die Ordnung der Vernunft, die die Gesellschaft 
trägt und die eigentlich auch in seinem/ihrem Interesse liegen müsste, denn sie 
ist ja aus der Vernunft aller erwachsen. Der/Die Verbrecher(in) ist weniger eine 

47

Transformation der Gewalt



4	 Ebd. , 1037. 
5	 Vgl. ebd., 1112–1114. 
6	 Vgl. ebd., 1094.
7	 Ebd., 1176.

amoralische als vielmehr eine unvernünftige Person, im Grenzfall eine irrsinnige, 
die einfach nicht verstehen kann oder will, dass die Ordnung, der sie zuwider-
handelt, auch für sie nützlich ist. Die auf Vernunft gründende Gesellschaft kann 
verbrecherische Gewalt nur exkludieren, denn der/die Verbrecher(in) bezeugt 
durch seine/ihre Tat Unvernunft. Die Gesellschaft als Ganze steht immer auf der 
Seite der Vernunft bzw. der aus der Vernunft hervorgegangenen Ordnung, die 
sich heute als die freie Marktwirtschaft präsentiert. Wer die Vernunft der freien 
Marktwirtschaft nicht akzeptiert, bestraft sich selbst. Der Staat braucht eigentlich 
nicht mehr zu regieren, ist doch der Markt die Stimme der Vernunft, die zu inter-
nalisieren der vernünftigen Autonomie eines jeden Menschen obliegt. 

Die Gesellschaft will die böse Gewalt einfach ausschließen oder therapieren, 
aber damit wird die „komplexe, widersprüchliche Natur des Bösen (…) disambigu-
iert“, so Taylor.4 Die Exklusionsstrategie kann die Faszination des Bösen und der 
Gewalt nicht erklären, die es immer gegeben hat und die es weiterhin gibt. Die 
„ungebändigte Seite“ des Menschseins einfach als krank oder irrsinnig zu erklä-
ren, reicht nicht aus. Die reduktionistische Auffassung der Gewalt führt zur Spal-
tung und schließlich zur Verachtung der eigenen Persönlichkeit und ihrer immer 
vorhandenen gewalthaften Anteile.5 Dazu passt, dass Ventile zum Ausleben der 
Gewalt, wie es sie früher gegeben hat – der Karneval, öffentliche Hinrichtungen, 
Stierkämpfe usw. – immer mehr eingeschränkt werden.6 Dass aber, und darin liegt 
die Pointe der Analysen Taylors, der Kampf gegen die Gewalt in dem Bewusstsein, 
auf der Seite des Guten und der Vernunft zu stehen, neue Ausgrenzung und damit 
neue Gewalt hervorruft, das erst macht das Dilemma der Gewalt vollends deut-
lich. „Je höher die Moral, desto maßloser der Hass und daher die Verheerung, die 
wir anrichten können, ja müssen. (…) Jetzt bleibt nur noch der verbissene, scho-
nungslose Kampf gegen das Böse.“7 

„Der Mythos der erlösenden Gewalt“

Die als nietzscheanisch gekennzeichnete Position liefert uns die meiste Unterhal-
tung in der Film- und Fernsehindustrie, angefangen von den Zeichentrickfilmen 
für Kinder bis zu den Blockbustern der Hollywood-Produktion. Immer sehen 
wir da Held(inn)en, die unter extremem Einsatz von Schusswaffen und sonsti-
ger Gewalt gegen Bösewichter kämpfen – gegen Monster oder internationale 
Verbrechersyndikate, Schurkenstaaten oder Außerirdische. Meistens steht das 
Schicksal der Welt auf dem Spiel, und nur dem Einsatz der Held(inn)en ist zu ver-
danken, dass die Welt einstweilen weiterläuft. Aber dazu braucht es den skrupel-

Reflexion

48



8	 W. Wink, Verwandlung der Mächte. Eine Theologie der Gewaltfreiheit. Regensburg 2014, 49. 
9	 Vgl. Ch. Taylor, Zeitalter, 1075–1082 [s. Anm. 1]. 
10	 W. Wink, Verwandlung, 51 [s. Anm. 8]. 

losen Einsatz von Gewalt, von sehr viel Gewalt. Wie viele Tote säumen eigentlich 
den Weg des charmanten Sonderagenten James Bond? Wie viele Zeichentrickfi-
guren werden zu Brei geschlagen, bevor der Held am Ziel anlangt? Walter Wink, 
ein amerikanischer Theologe, spricht vom „Mythos der erlösenden Gewalt“ als 
der eigentlichen Religion unserer Zeit: „Der Mythos der erlösenden Gewalt ist der 
tragende Mythos der modernen Welt. Weder Judentum noch Christentum noch 
Islam, sondern allein die Gewalt ist die herrschende Religion unserer heutigen 
Gesellschaft“.8 Sowohl Wink wie Taylor betonen, dass die Vorstellung von der 
erlösenden oder heiligen Gewalt uralte religiöse Wurzeln hat.9 Im babylonischen 
Schöpfungsmythos führen es die Götter selbst vor, dass durch gewaltsame Tötung 
neues Leben entsteht: „Marduk ermordet und zerstückelt Tiamat und erschafft die 
Welt aus ihrem Kadaver.“10 Die Götter billigen heilige Kriege, heilige Massaker, sie 
machen sich die Gewalt zunutze, um ihren Willen durchzusetzen. Im religionsge-
schichtlich hoch aufgeladenen Phänomen des Opfers überkreuzen sich göttliche 
und menschliche Gewalt: Blut muss fließen, um die Götter zu besänftigen, Tod 
muss sein, um Leben zu erzeugen. 

Wer auch nur ein wenig vom Christentum kennt, weiß, wie sehr und oftmals 
wenig glücklich die Kirche versucht hat, die religiösen Opfertraditionen aufzu
nehmen und sie in einem christlichen Sinne so zu transformieren, dass das höchs
te Opfer – das Opfer Jesu Christi am Kreuz – zugleich das Ende aller Opfer, das En
de göttlich legitimierter Gewaltanwendung bedeutet. Aber sei es nun infolge oder 
gegen den christlichen Einfluss: Die zutiefst heidnisch-religiöse Auffassung von 
der heiligen Gewalt beherrscht heute wieder unsere Welt. Die Unzahl von Filmen, 
elektronischen Spielen oder Büchern, die die erlösende Gewalt verherrlichen, 
sind religiöse Propaganda reinsten Wassers. Sie legitimieren und motivieren die 
tatsächliche Gewaltanwendung, die tagtäglich geschieht. So ist es die von Taylor 
genannte zweite Position, die sich heute de facto durchgesetzt hat. Sie ist, das sei 
noch einmal betont, eine zutiefst religiöse Position. Der säkulare Humanismus, 
der die Religion aus der Gesellschaft heraushalten wollte, weil er sie für die Gewalt 
verantwortlich machte, ist an sein Ende gekommen, denn Religion ist wieder da 
und mit ihr die Gewalt. Christen aber sollten sich fragen, wie es mit ihrer Beteili-
gung an dieser Religion steht. 

Transformation von Gewalt – das christliche Modell?

Blickt man auf die Rolle von Christentum und Kirchen in den beiden Weltkrie-
gen, den bisher massivsten Gewaltexzessen der Geschichte, so ist zunächst für 
die Überwindung der Gewalt vom Christentum gar nichts zu erwarten. Denn die 

49

Transformation der Gewalt



11	 Vgl. Jacobus de Voragine, Legenda aurea. Hrsg. von J. Laager. Zürich 1982, 78–85. 

Kirchen haben in den beiden Weltkriegen nichts getan, um die offensichtlich 
sinnlose Gewalt auch nur einzudämmen, geschweige denn zu verhindern. Sie 
haben im Gegenteil zu Heldenmut und Opfergesinnung, zu Gehorsam gegen 
die Obrigkeit und zu nationalistischer Parteilichkeit aufgerufen und damit viel 
für die „Kampfmoral“ der Soldaten auf beiden Seiten der Front geleistet. Die 
Kirchen, die doch auf beiden Seiten vertreten waren – Christen kämpften gegen 
Christen! – haben es noch nicht einmal zustande gebracht, die Bindung an Glau-
ben und Kirche als Korrektiv gegen das nationalistische Freund-Feind-Schema 
zur Geltung zu bringen, haben dagegen immer noch Gründe gefunden, um das 
„Gott mit uns“ in allen Kriegsparteien zu proklamieren. Das sollte offen einge-
standen werden. Die Kirchen sind nicht besser gewesen als die Gesellschaften, 
deren Teil sie sind. 

Sebastian, Patron der Schützen
Und doch: Es gibt einige, zugegeben recht kryptische Hinweise, die darauf hin-
deuten, dass im christlichen Glauben ein Potential zur Transformation von 
Gewalt steckt. Der heilige Sebastian, ein Soldat der römischen Prätorianergarde, 
wurde, nachdem er sich zum Glauben bekannt hatte, auf Befehl des Kaisers Dio-
kletian von Bogenschützen niedergestreckt, und, als das nicht reichte, noch mit 
Keulen erschlagen. Man kennt die Bilder des nackten jungen Mannes mit den 
Pfeilen im Leib. Sebastian ist der Patron der Schützenbruderschaften.11 Er ist der 
Patron derjenigen, die mit Schießgerät umgehen. Für sie wäre ein Sebastianus ein 
mögliches Ziel. Aber sie schießen nicht auf Menschen, sondern auf Tontauben. 
So hat das katholische Schützenwesen einen Weg gefunden, Gewalt zu transfor-
mieren. Weiterhin darf da geschossen werden, aber Menschen kommen nicht zu 
Schaden. Man kann nicht den heiligen Sebastian verehren und weiterhin Men-
schen erschießen. Wir finden hier ein ähnliches Schema wie auch bei anderen 
Märtyrer(inne)n. Der Heiligen Apollonia schlug man die Zähne aus, sie wird bei 
Zahnschmerzen angerufen. Der Heilige Dionysius wurde enthauptet, er ist zu-
ständig für Kopfschmerzen. Es scheint, dass durch das Erleiden einer Sache eine 
besondere Kompetenz entsteht, diese Sache zum Guten zu wenden. Man muss 
es durchlitten haben, um es heilen zu können. Sebastian hat Gewalt erlitten, 
er weiß von ihr zu heilen. Der Moralismus der modernen Welt, von dem Taylor 
spricht, ist in der christlichen Märtyrerverehrung unterlaufen. Es bekämpfen 
nicht die Guten und Vernünftigen die Bösen mit verbissenem Hass, sondern die 
Opfer bekehren die Gewalttätigen, indem sie sich als Opfer kenntlich machen. 
Das Opfer wird von den Protagonisten der Gewalt verehrt; die Zwei-Seiten-Form 
der Moral ist überwunden. 

Reflexion

50



12	 Vgl. A. Stock, Gabenbereitung. Zur Logik des Opfers, in: LJ 53 (2003), 33–51; T. Ruster, Wandlung. Ein 
Traktat über Eucharistie und Ökonomie. Ostfildern 2009, 137–156. 

13	 Bei den Erntedankfeiern kann man dies zuweilen noch erleben: Was die Bauern zum Altar bringen, 
wird an die Gottesdienstbesucher verteilt. 

14	 Dazu A. Bieler / L. Schottroff, Das Abendmahl. Essen, um zu leben. Gütersloh 2007, 168–173. 

Eucharistie und Wandlung
Zieht man diese Linie der Volksfrömmigkeit weiter aus, gelangt man zur Eucha-
ristie. Wandlung ist deren Kerngeschehen, transformatio, die um eine Person 
kreist, die Opfer schlimmster Gewalt geworden ist. Jesus Christus, zu Unrecht an-
geklagt, gegeißelt und gekreuzigt, stiftet Frieden. Offensichtlich ruft er nicht zu 
Hass oder Vergeltung auf, sondern bringt die Gottesdienstbesucher(innen) dazu, 
sich den Frieden zu wünschen. Aus dem Gedächtnis an das Opfer der Gewalt er-
wächst eine friedliche Mahlgemeinschaft. Um das zu erklären, müsste man alle 
eucharistietheologischen Ansätze auswerten. Eine, die auf das Gewaltproblem in 
besonderer Weise zu beziehen ist, sieht die Wandlung als ein ökonomisches Ge-
schehen. Die Gläubigen bringen ihre Gaben mit zur Feier. Das eigentlich meint 
ja die Darbringung der Gaben, die Gabenbereitung. Die Gaben werden Gott als 
Opfer dargebracht, so deuten es die Gebete der Liturgie. Sie wollen sie Gott zum 
Opfer darbringen, so versteht es die katholische Kirche. Das Ganze läuft zunächst 
ab wie eine antike Opferfeier. Mit ihrer Darbringung wollen die Leute etwas von 
Gott erlangen („dass es uns das Brot des Lebens und der Kelch des Heiles werde“, 
so heißt es im Darbringungsgebet), und sie hoffen darauf, dass diese Gaben Gott 
wohlgefällig sind und von ihm angenommen werden. Dieses noch ganz im Mo-
dell des Gabentauschs verstehbare Verhalten wird dann gewandelt. Was als Opfer 
beginnt, kommt nicht damit durch, ein Opfer zu sein, sondern es wird zur Gabe 
Gottes an die Gläubigen.12 Die Wandlung geschieht durch das Gedächtnis an 
den, der selbst Opfer gewesen ist. Durch ihn wird die Logik des Gebens und Neh-
mens aufgebrochen. Er gibt sich hin, lässt sich verzehren, wird zur Speise, zum 
„Brot des Lebens“ (Joh 6,48). Das Resultat ist, dass alle miteinander Kommunion 
feiern können, d.h. eine Mahlzeit, bei der für alle genug da ist und alle satt wer-
den, auch und gerade die Armen. Die Gaben, die als Gabe an Gott gedacht waren, 
werden zur Nahrung, die man miteinander teilt. 

Rein ökonomisch betrachtet handelt es sich um die Wandlung von Privatei-
gentum zu Gemeineigentum, also um das Gegenteil dessen, was normalerweise 
in der Ökonomie geschieht.13 Die Asymmetrien der Ökonomie werden in der 
Eucharistie im Prinzip dadurch überwunden, dass das Privateigentum und seine 
Vermehrung zu Lasten des Gemeinwohls aufgehoben werden.14 In der Urgemein-
de der Christen „nannte keiner etwas von dem, was er hatte, sein Eigentum, son-
dern sie hatten alles gemeinsam“ (Apg 4,32). In der Feier des Herrenmahls war das 
grundgelegt. Paulus kritisiert in Korinth heftig eine Praxis der Eucharistie, bei der 
„jeder seine eigenen Speisen verzehrt, und dann hungert der eine, während der 

51

Transformation der Gewalt



15	 W. Wink, Verwandlung, 109 [s. Anm. 8].
16	 Ebd., mit einem Zitat von C. G. Jung. 

andere schon betrunken ist“ (1 Kor 11,21). Das christliche Programm zur Trans-
formation von Gewalt ist eine Wandlung von der Ökonomie des Tausches zu ei-
ner Ökonomie der Gabe. Schlimm, dass davon heute so wenig zu bemerken ist. 

Jesus und die Gewalt 

Um hinter der verkrusteten Fassade der Eucharistiefeiern den transformatorisch
en Vorgang zu entdecken, müssen wir weiterschauen – auf den, der da nach dem 
Glauben der Kirche gegenwärtig ist. Jesus hatte offenbar etwas an sich, was die 
Mechanismen der Gewalt außer Kraft setzte. Er war wohl so sehr mit sich einig, so 
sehr mit seinem inneren Selbst verbunden, dass sich in seiner Gegenwart gewalt-
hafte Obsessionen nicht halten konnten. Die Bibel berichtet davon unter dem 
Titel der Dämonenaustreibungen. Da war zum Beispiel jener Besessene, der bei 
Gerasa in den Grabhöhlen hauste und den man mit Ketten gefesselt hatte; er hat-
te aber die Ketten bereits zerrissen, schrie herum und schlug sich mit Steinen. Je-
sus brauchte nur zu sagen: „Verlass diesen Mann, du unreiner Geist“, da wich der 
Zwang zur Gewalt von dem Mann, und er saß ordentlich da und war wieder bei 
Verstand (Mk 5,1–20). Jesus hatte nicht gegen den Mann oder dessen unreinen 
Geist gekämpft, so wie die, die ihm die Ketten anlegt hatten, sondern verständig 
mit ihm gesprochen, das heißt eigentlich mit den Dämonen, die ihn besetzten. 
Mit Dämonen kann man reden, ja sogar ihre Bitten erfüllen (in die Schweine aus-
zufahren), man muss sie nicht bekämpfen. Jesu Auftreten verändert die Konstel-
lation, die bei seinem Eintreffen besteht: dort der Besessene, eine Gefahr für sich 
und andere, hier die Leute, die ihn wiederum mit Gewalt zu bändigen versuchen. 
Aber Jesus macht es nicht mit Gewalt. 

Die Worte, die Jesus in der Bergpredigt über die Feindesliebe sagt, bringen 
die Erfahrungen auf den Punkt, die er mit der feindlichen Gewalt gehabt hatte: 
„Leistet dem, der euch etwas Böses antut, keinen Widerstand“ (Mt 5,39), „Liebt 
eure Feinde und betet für die, die euch verfolgen“ (Mt 5,43). Man würde zu kurz 
greifen, dies nur als einen ‚unmöglichen‘ Appell an die Herzen aufzufassen – wie 
soll das gehen, seine Feinde zu lieben? Es ist viel eher eine weisheitliche Strategie: 
„Nicht zu dem werden, was wir hassen.“15 Werdet nicht zu dem, das ihr bekämpft! 
Lasst euch nicht in das System des Gegners hineinzwingen! Wink sieht darin die 
wesentliche Anweisung Jesu zur Überwindung der Gewalt. „In ihrem Widerstand 
gegen Hitler wurden die Vereinigten Staaten zu einer militarisierten Gesellschaft. 
In ihrer Opposition gegen den Kommunismus waren die USA, ebenso wie ihre 
Gegner, bereit, die Welt in Brand zu setzen (…) ‚Man wird immer zu dem, was 
man am stärksten bekämpft‘“.16  

Reflexion

52



Mit der Bergpredigt ist Jesu Auseinandersetzung mit der Gewalt noch nicht be-
endet. Es kommt noch etwas hinzu: Dass er selbst zum Opfer der Gewalt wurde. 
In den Streitgesprächen während seiner letzten Tage erleben wir ihn keinesfalls 
als stillen Dulder. Im Gegenteil, und das wird viel zu wenig gesehen: Durch sei-
ne Worte und Taten provoziert er seine Gegner bis aufs Äußerste. Immer wieder 
heißt es von seinen Gegnern, dass sie nach den Gesprächen mit ihm nach einer 
Gelegenheit suchten, ihn umzubringen (z.B. Mk 11,18; 12,12). Unmittelbare To-
desgefahr, in die sich Jesus begab und der er nicht auswich!17 Seine Gegner: Das 
waren die Repräsentanten der ökonomischen, politischen und religiösen Macht. 
Mit ihnen legt er sich an – gewaltfrei, aber doch in unüberbietbarer prophetisch
er Schärfe. Und dann geschieht, was geschehen musste: Sie schaffen es ihn um
zubringen, sie wirken alle zusammen, um diesen Justizmord zu vollziehen. Hat 
also die Gewalt über den Gewaltlosen gesiegt? Aber wie stehen sie denn da, diese 
Mächte, als Jesus am Kreuz hängt? Sie sind durchschaut, sie sind lächerlich ge-
macht: der Hohe Rat, der auf falsche, widersprüchliche Zeugen zurückgreifen 
muss (Mk 15,56); König Herodes mit seiner peinlichen Sensationssucht und 
Wundergier (Lk 23,6-12); die Tempelleute mit ihrer demagogischen Aufwiegelung 
des Volkes (Lk 23,13-25)18; schließlich Pilatus, der, überzeugt von Jesu Unschuld, 
ihn doch aus politischen Opportunitätsgründen zum Tode verurteilt (Joh 19,8–
16). Am Ende sind sie alle blamiert. Was immer sie als Motive für ihr Verhalten 
geltend machen – die Erhaltung des Tempels, die Reinheit der Gottesverehrung, 
die politische Ordnung –, es ist doch alles erlogen von ängstlichen, macht- und 
geldgeilen Seelen. Jesus aber, das Opfer ihrer Umtriebe, geht in Würde in den Tod. 
Er lässt es zu, dass sich die Mächte an ihm austoben; und sich dabei demaskieren, 
der Lächerlichkeit überführen, ihre Ohnmacht beweisen. Vom Tempel, dem Sym-
bol ihrer Macht, ist kein Stein auf dem anderen geblieben; das hatte Jesus voraus-
gesehen (Mk 13,2). Jesus aber lebt. Das sagen die Berichte von der Auferstehung. 
Da er lebt, ist es erwiesen, dass die Mächte ohnmächtig sind. Am Kreuz wird Ge-
walt in Leben transformiert. 

Der Sieg über die Mächte und Gewalten 

Die urchristliche Verkündigung hat Jesu Tod und Auferstehung im Rahmen ei-
ner Theologie der Mächte und Gewalten kommuniziert. In Kol 2,15 heißt es: „Er 
[Gott] hat die Mächte und Gewalten ihrer Macht entkleidet und sie öffentlich zu 
Schau gestellt und hat einen Triumph aus ihnen gemacht in Christus.“ Über den 

17	 Vgl. K. Füssel / E. Füssel, Der verschwundene Körper. Neuzugänge zum Markusevangelium. Luzern 2001; 
J. Sobrino, Christologie der Befreiung. Mainz 1998, 278–282. 

18	 Dass hinter den Rufern des „Kreuzige ihn“ Leute standen, die vom Tempel ökonomisch profitierten, 
hat G. Theißen, Studien zur Soziologie des Urchristentums. Tübingen 1989, 142–159, wahrscheinlich 
gemacht. 

53

Transformation der Gewalt



19	 Vgl. J.E. Hafner, Angelologie (Gegenwärtig Glauben Denken, Bd. 9). Paderborn u.a. 2010, 220–225. 
20	 Dazu ausführlich T.  Ruster, Von Menschen, Mächten und Gewalten. Eine Himmelslehre. Ostfildern 

2005, 62–93. 117–158. 
21	 Vgl. N. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1997, 128–134.
22	 Ders., Soziologische Aufklärung V. Konstruktivistische Perspektiven. Opladen ²1993, 233. 

Begriff der „Mächte und Gewalten“ kann man, so glaube ich, die Gegenwartsbe
deutung dieses Geschehens und auch seine Bedeutung für Nicht-Christen er-
schließen. Was die Bibel Mächte und Gewalten, Throne, Herrschaften, Reiche 
usw. nennt – Pluralbildungen jeweils, die bekannte Erfahrungen mit Macht, Ge-
walt, Herrschaft usw. ins Anonyme, Ungreifbare transponieren19 –, lässt sich auf 
dem Stand systemtheoretischer Reflexion mit sozialen Systemen in Zusammen-
hang bringen.20 Soziale Systeme sind ähnlich wie auch biologische Systeme einzig 
auf ihre Selbstfortsetzung bedacht. Sie stehen immer in Gefahr, ihre Freiheitsgra
de ohne Rücksicht auf die Umwelt auszunutzen.21 Kommt es dazu, dass sie ihre 
Selbstfortsetzung zu Lasten der Funktion betreiben, für die sie da sind, dann gibt 
das nach N. Luhmann zu „schlimmsten Befürchtungen“ Anlass22 bzw. handelt 
es sich nach biblischem Sprachgebrauch um satanische Mächte. Gewalt ist, so 
meine These, immer systemisch bedingt. Sie verweist jeweils auf die Autonomi-
sierung von Systemen gegenüber ihrem dienstbaren Zweck, seien es psychische, 
soziale oder Funktionssysteme. Und Gewalt kann überwunden werden, wenn der 
systemische Zwang durchschaut wird. Dann kommt Freiheit auf und es ergeben 
sich Möglichkeiten, jenseits der Systemzwänge zu handeln. Dass die Mächte ih
rerseits mit allen Mitteln der Lüge und der Propaganda den Eindruck zu erzeugen 
suchen, die Gewalt, zu der sie nötigen, sei unvermeidlich, ist bekannt. Aber eben 
dieser Schein ist zu demaskieren, wie es Jesus in seinen Streitgesprächen getan 
hat. Wie wäre es gewesen, wenn christliche Prediger(innen) in den Weltkriegen 
die wahnhaften Ideen des Nationalismus und des Militarismus enttarnt, aufge-
deckt, der Lächerlichkeit preisgegeben hätten? Auch sie hätten es zulassen müs-
sen, dass sich die Mächte an ihnen austoben. Dass nur von der Opferseite her, 
in Solidarität mit den Opfern, die Macht des gewalthaften Systems aufgedeckt 
werden kann, ist die Lektion, die Jesus uns zu lernen gibt. Der erste Schritt zur 
Überwindung der Gewalt ist ihre Aufklärung. Dies zu sagen unterstreicht die enge 
Verbindung zwischen dem Christentum und dem Programm der Aufklärung, die 
Taylor so wichtig ist. Gegenüber der Exklusion von Gewalt setzt der christliche 
Glaube aber auf die Transformation erlittener Gewalt. 

Erlösung von Sünde, Tod und Teufel

Die christliche Lehre verbindet mit dem Tod Jesu die Erlösung von den Sünden. 
Das ist heute einer der am schwersten zu verstehenden Sätze. Keinesfalls kann er 
so verstanden werden, dass Gott den Tod Jesu als Sühneleistung akzeptiert und 

Reflexion

54



23	 So in dem Osterlied Seele dein Heiland ist frei von den Banden (Gotteslob, Diözesananhang Köln Nr. 
777), Str. 2: „Freue dich, Seele, die Hölle erlieget, Sünde und Satan und Tod sind besieget.“

24	 Vgl. Augustinus, De correptione et gratia 12,33; dazu R. Dziewas, Die Sünde der Menschen und die Sünd-
haftigkeit sozialer Systeme. Münster 1995, 210–247. 

dann in einem himmlischen Soll- und Haben-Buch die Solleinträge löscht. Man 
muss genauer hinschauen. Die Formel der Tradition lautet, dass wir durch den 
Tod Jesu von Sünde, Tod und Teufel erlöst sind.23 Die Figur des Teufels symboli-
siert dabei die systemischen Zwänge, die durch Jesu Tod „ihrer Macht entkleidet 
und öffentlich zur Schau gestellt worden sind“. Ist deren Macht einmal gebro-
chen, schwindet auch der Tod dahin, den die Mächte mit sich bringen. Und wa-
rum jetzt noch sündigen, warum weiter den destruktiven Zwängen des Systems 
dienen? Die Befreiung vom Zwang des Systems bringt zugleich die Befreiung vom 
Zwang zum Sündigen mit sich. In diesem Sinne sind die, die daran glauben, dass 
Christus der Herr aller Mächte und Gewalten ist, von ihren Sünden erlöst. Sie 
können auch nicht sündigen. Der Ertrag der Erlösung ist ein posse non peccare, ein 
Nicht-sündigen-Können im Gegensatz zu dem nicht-nicht-sündigen-Können un-
ter den Zwängen eines sündigen Systems, wie Augustinus sagt.24 Konkret gespro-
chen etwa für einen kriegerischen Konflikt: Die Freund-Feind-Unterscheidung, 
die das militärische System machtvoll erhebt und die das Verhalten aller ihrer 
Elemente bestimmt, kann aufgegeben werden. Und dann ist der Feind eben kein 
Feind mehr, sondern ein anderer Mensch. Und Versöhnung wird möglich. Und 
zugleich damit Reue – Reue darüber, vorher in so blinder Weise den Systemzwän-
gen gedient zu haben. Reue über die eigene Beteiligung an dem gewaltsamen Wir-
ken des Systems, das seine Macht über mich verloren hat. Das ist das neue Leben, 
das den Erlösten gegeben ist. 

Die Aussage, dass Jesus am Kreuz für unsere Sünden gestorben ist, muss also 
differenziert werden. Da ist zum einen die Erlösung von den Sünden, d.h. die 
Befreiung von der zur Sünde zwingenden Macht der Mächte und Gewalten bzw. 
Systeme. Jesu Friedensbotschaft – liebe deine Feinde, werde nicht das, was du 
bekämpfst, lass dir nicht das Gesetz der Gewalt aufzwingen – und seine Demas-
kierung der Mächte aus der Perspektive der Opferseite ergänzen und bedingen 
sich gegenseitig. Weil ich glauben darf, dass die Gewaltmächte entgegen allem 
Anschein ohnmächtig sind, komme ich ihnen gegenüber frei zu stehen. Von der 
Erlösung ist dann die Vergebung der Sünden zu unterscheiden. Sie folgt aus der 
Erlösung. Denn erst, wenn ich den Mächten entronnen bin, kann ich meine eige-
ne Beteiligung an ihnen erkennen. Und kann auch erkennen, wenn ich mich wie-
der in ihre Gewalt ziehen lasse, und kann das bereuen und um Vergebung bitten. 

Was für die persönliche Ebene gilt, gilt nicht weniger für die politische. Die er-
schreckende Zunahme von Gewalt in unserer Welt hängt mit den ökonomischen 
Asymmetrien zusammen, in die wir alle verwickelt sind. Die Konflikte können 
nicht externalisiert werden, als handele es sich nur um Fundamentalismus oder 

55

Transformation der Gewalt



 

die Misswirtschaft in gewissen Ländern. Aufklärung ist nötig, wie sie aus dem 
Glauben an die Befreiung von Wachstumszwang, Schuldenrückzahlungszwang, 
Sparzwängen und dem Zwang zur wirtschaftlichen Konkurrenz möglich ist. Ich 
meine, dass Papst Franziskus dazu in seiner Enzyklika Laudato si einen entschei-
denden Beitrag geleistet hat; am Ende läuft diese ja auf eine deutliche Absage an 
das System der freien Marktwirtschaft hinaus, wie es heute praktiziert wird (vgl. 
bes. Nr. 107–109; 178; 194). Dann kann die eigene Beteiligung eingestanden wer-
den. Und dann sind aus der Kraft der Vergebung heraus Schritte möglich, die die 
Gewalt in eine friedliche Lebensordnung transformieren, in der alle genug zum 
Leben haben. 

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv: 
www.geistundleben.de

Marianne Heimbach-Steins, 
„Ein normaler Gewaltzustand“. Politische 
Konflikte als Herausforderung christlichen 
Handelns. Das Beispiel Madeleine Delbrêl, 
in: GuL 68 (1995), 367–378.

Reflexion

56


