Reflexion

Thomas Ruster | Dortmund

geb. 1955, verheiratet, 4 Kinder, Professor fiir Syste-
matische Theologie an der TU Dortmund

thomas.ruster@tu-dortmund.de

Jesus und die Transformation der Gewalt

Wir stehen hilflos vor der Gewalt. Die aufgeklarte Gesellschaft kommt mit dem
Problem der Gewalt nicht zurecht. Thre Mittel zur Uberwindung von Gewalt sind
unzuldnglich, sie rufen Gewalt eher hervor, als dass sie sie vermindern. Auf diese
These laufen die 1200 Seiten der Sdkularisierungsgeschichte des kanadischen
Philosophen Charles Taylor zu.! Das allabendliche Fernsehprogramm gibt ihm
Recht. Da werden unablissig Mordfille aufgeklart, aber ein Ende des Mordens

ist nie in Sicht, sondern nur die nédchste Folge der Serie. Die Aufkldrung der Ge-
walttaten, die Einsicht in ihre Griinde und Motive, die Einblicke in die Seelen der
Tater konnen und wollen den ndchsten Mord nicht verhindern. Das Fernsehen
mit seinem tiberdimensionierten Anteil an Krimis sowie eine entsprechende, sich
in immer grausamerer Schilderung der Gewalt ergehende Literatur, iiben einen
Normalisierungsdruck aus, dem man sich kaum entziehen kann. Hétte Gott das
heutige Fernsehprogramm schon gekannt, er hitte weniger entsetzt auf den Mord
Kains an Abel reagiert.

Die Weltkriegsgesellschaft

Geht es dann weiter mit den Nachrichten, werden wir tiglich mit Berichten

uber Krisenherde, Kriege, biirgerkriegsartige Auseinandersetzungen und Fliicht-
lingsstrome konfrontiert. Die Friedensbemiihungen der Politiker(innen) wirken
hilflos. Militdrische Interventionen, sog. Friedensmissionen, schaffen selten oder
nie den Frieden, den man sich von ihnen verspricht. Dagegen laufen die Waffen-
produktion und der Ristungshandel auf Hochtouren - wer weif$ denn schon, wie
ernstgemeint die Friedensbemiihungen von Staaten, die an der Ristung verdie-
nen, wirklich sind. Michel Foucault hat zu beweisen versucht, dass die Politik in

1 Ch. Taylor, Ein sdkulares Zeitalter. Frankfurt 2009, 1028ff.

46



Transformation der Gewalt

der Moderne die Grenze zwischen Krieg und Frieden verwischt hat. Der industria-
lisierte Krieg hat die rdumliche und zeitliche Trennung von Krieg und Frieden auf-
gehoben, das industrialisierte Schlachtfeld ist immer umkampft.? Es scheint, dass
er Recht hat. Hat der Erste Weltkrieg eigentlich jemals aufgehort, ist er nicht viel-
mehr aus Erschopfung zusammengebrochen, um jederzeit wieder aufzuflammen,
nicht nur im Zweiten Weltkrieg, sondern ebenso in den unzdhligen regionalen
Konflikten, die zusammengenommen jederzeit die Dimension eines Weltkriegs
haben? Die Weltgesellschaft ist eine Weltkriegsgesellschaft. Dabei haben wir die
Gewalt gegen Tiere und Natur, die Gewalt am Arbeitsplatz, die sexuelle Gewalt, die
hédusliche Gewalt noch gar nicht erwihnt.

Nach Taylor stehen sich heute drei Positionen zur Gewalt gegentiber. Die eine
ist die des sdkularen Humanismus, die auf Gewalt nur mit Ausgrenzung reagieren
kann. Ihr steht eine Richtung gegeniiber, die Gewalt fiir uniiberwindlich hélt - sei
es, dass sie darauf mit Verherrlichung der Gewalt reagiert wie Nietzsche und die
Neonietzscheaner, sei es, dass sie wie Freud die Uniiberwindlichkeit der gewalt-
haften Triebe resignierend beklagt. Schlief3lich gibt es noch die christliche Posi-
tion, die Taylor auf die Formel Transformation der Gewalt bringt.? Letzterer will
ich auf die Spur kommen. Was kann, oder besser, was konnte aus dem christlichen
Glauben erwachsen, um Gewalt zu iiberwinden? Was sagt uns hierzu das Kreuz
Jesu? Ist es selbst das Fanal von Gewalt oder bringt es die Erlésung von Gewalt?
Um den christlichen Beitrag zu verstehen, ist es zuerst notig, die beiden anderen
genannten Strategien im Umgang mit dem Problem der Gewalt zu erfassen.

Exklusion von Gewalt

Die neuzeitliche Gesellschaft geht aus den Religionskriegen hervor. Konfrontiert
mit der Gewalt zwischen den religiosen Konfessionen suchte sie die gesellschaft-
liche Ordnung anders als durch den Rekurs auf einen gottlichen Urheber und
dessen ewiges Gesetz zu begriinden. Die Grundlage der Gesellschaft sollte allein
die Vernunft sein. Wichtig sind die Konsequenzen, die daraus fiir das Verstdndnis
des Bosen und der Gewalt erwachsen. Die unerlaubte Anwendung von Gewalt ist
jetzt nicht mehr ein Vergehen gegen gottliche Gebote, gegen eine von aufen ge-
setzte gottliche Ordnung. Sie ist auch nicht in erster Linie eine unmoralische Tat.
Der/Die Verbrecher(in) ist vielmehr in erster Linie jemand, der/die unverniinftig
handelt. Er/Sie vergeht sich gegen die Ordnung der Vernunft, die die Gesellschaft
tragt und die eigentlich auch in seinem/ihrem Interesse liegen miisste, denn sie
ist ja aus der Vernunft aller erwachsen. Der/Die Verbrecher(in) ist weniger eine

2 Vgl. M. Foucault, Vom Licht des Krieges zur Geburt der Geschichte. Berlin 1986. Vgl. dazu B. Hiippauf,
Transformation der Gewalt in Kriegsritualen der Modernen, in: G. Korff (Hrsg.), Alliierte im Himmel.
Populare Religiositit und Kriegserfahrung, Tibingen 2006, 49-82, bes. 50f.

3 Vgl. Ch. Taylor, Zeitalter, 1058f; 1107-1115 [s. Anm. 1].

47



Reflexion

amoralische als vielmehr eine unverniinftige Person, im Grenzfall eine irrsinnige,
die einfach nicht verstehen kann oder will, dass die Ordnung, der sie zuwider-
handelt, auch fiir sie niitzlich ist. Die auf Vernunft griindende Gesellschaft kann
verbrecherische Gewalt nur exkludieren, denn der/die Verbrecher(in) bezeugt
durch seine/ihre Tat Unvernunft. Die Gesellschaft als Ganze steht immer auf der
Seite der Vernunft bzw. der aus der Vernunft hervorgegangenen Ordnung, die
sich heute als die freie Marktwirtschaft prasentiert. Wer die Vernunft der freien
Marktwirtschaft nicht akzeptiert, bestraft sich selbst. Der Staat braucht eigentlich
nicht mehr zu regieren, ist doch der Markt die Stimme der Vernunft, die zu inter-
nalisieren der verniinftigen Autonomie eines jeden Menschen obliegt.

Die Gesellschaft will die bose Gewalt einfach ausschlieffen oder therapieren,
aber damit wird die ,,komplexe, widerspriichliche Natur des Bosen (...) disambigu-
iert“, so Taylor.* Die Exklusionsstrategie kann die Faszination des Bosen und der
Gewalt nicht erkldren, die es immer gegeben hat und die es weiterhin gibt. Die
yungebdndigte Seite“ des Menschseins einfach als krank oder irrsinnig zu erkla-
ren, reicht nicht aus. Die reduktionistische Auffassung der Gewalt fithrt zur Spal-
tung und schliefdlich zur Verachtung der eigenen Personlichkeit und ihrer immer
vorhandenen gewalthaften Anteile.’ Dazu passt, dass Ventile zum Ausleben der
Gewalt, wie es sie frither gegeben hat - der Karneval, 6ffentliche Hinrichtungen,
Stierkdmpfe usw. - immer mehr eingeschrinkt werden.® Dass aber, und darin liegt
die Pointe der Analysen Taylors, der Kampf gegen die Gewalt in dem Bewusstsein,
auf der Seite des Guten und der Vernunft zu stehen, neue Ausgrenzung und damit
neue Gewalt hervorruft, das erst macht das Dilemma der Gewalt vollends deut-
lich. ,Je hoher die Moral, desto mafdloser der Hass und daher die Verheerung, die
wir anrichten kdnnen, ja miissen. (...) Jetzt bleibt nur noch der verbissene, scho-
nungslose Kampf gegen das Bose.“”

»Der Mythos der erlésenden Gewalt”

Die als nietzscheanisch gekennzeichnete Position liefert uns die meiste Unterhal-
tung in der Film- und Fernsehindustrie, angefangen von den Zeichentrickfilmen
fiir Kinder bis zu den Blockbustern der Hollywood-Produktion. Immer sehen

wir da Held(inn)en, die unter extremem Einsatz von Schusswaffen und sonsti-
ger Gewalt gegen Bosewichter kimpfen - gegen Monster oder internationale
Verbrechersyndikate, Schurkenstaaten oder Aufierirdische. Meistens steht das
Schicksal der Welt auf dem Spiel, und nur dem Einsatz der Held(inn)en ist zu ver-
danken, dass die Welt einstweilen weiterlduft. Aber dazu braucht es den skrupel-

Ebd., 1037.
Vgl.ebd., 1112-1114.
Vgl. ebd., 1094.

Ebd., 1176.

N O

48



Transformation der Gewalt

losen Einsatz von Gewalt, von sehr viel Gewalt. Wie viele Tote sdumen eigentlich
den Weg des charmanten Sonderagenten James Bond? Wie viele Zeichentrickfi-
guren werden zu Brei geschlagen, bevor der Held am Ziel anlangt? Walter Wink,
ein amerikanischer Theologe, spricht vom ,Mythos der erlosenden Gewalt“ als
der eigentlichen Religion unserer Zeit: ,Der Mythos der erlosenden Gewalt ist der
tragende Mythos der modernen Welt. Weder Judentum noch Christentum noch
Islam, sondern allein die Gewalt ist die herrschende Religion unserer heutigen
Gesellschaft“.® Sowohl Wink wie Taylor betonen, dass die Vorstellung von der
erlosenden oder heiligen Gewalt uralte religiose Wurzeln hat.’ Im babylonischen
Schopfungsmythos fithren es die Gotter selbst vor, dass durch gewaltsame Totung
neues Leben entsteht: ,Marduk ermordet und zerstiickelt Tiamat und erschafft die
Welt aus ihrem Kadaver.“!° Die Gotter billigen heilige Kriege, heilige Massaker, sie
machen sich die Gewalt zunutze, um ihren Willen durchzusetzen. Im religionsge-
schichtlich hoch aufgeladenen Phidnomen des Opfers tiberkreuzen sich gottliche
und menschliche Gewalt: Blut muss flieflen, um die Gotter zu besédnftigen, Tod
muss sein, um Leben zu erzeugen.

Wer auch nur ein wenig vom Christentum kennt, weify, wie sehr und oftmals
wenig gliicklich die Kirche versucht hat, die religiosen Opfertraditionen aufzu-
nehmen und sie in einem christlichen Sinne so zu transformieren, dass das hochs-
te Opfer - das Opfer Jesu Christi am Kreuz - zugleich das Ende aller Opfer, das En-
de gottlich legitimierter Gewaltanwendung bedeutet. Aber sei es nun infolge oder
gegen den christlichen Einfluss: Die zutiefst heidnisch-religiose Auffassung von
der heiligen Gewalt beherrscht heute wieder unsere Welt. Die Unzahl von Filmen,
elektronischen Spielen oder Biichern, die die erlosende Gewalt verherrlichen,
sind religiose Propaganda reinsten Wassers. Sie legitimieren und motivieren die
tatsdachliche Gewaltanwendung, die tagtaglich geschieht. So ist es die von Taylor
genannte zweite Position, die sich heute de facto durchgesetzt hat. Sie ist, das sei
noch einmal betont, eine zutiefst religiose Position. Der sikulare Humanismus,
der die Religion aus der Gesellschaft heraushalten wollte, weil er sie fiir die Gewalt
verantwortlich machte, ist an sein Ende gekommen, denn Religion ist wieder da
und mit ihr die Gewalt. Christen aber sollten sich fragen, wie es mit ihrer Beteili-
gung an dieser Religion steht.

Transformation von Gewalt — das christliche Modell?
Blickt man auf die Rolle von Christentum und Kirchen in den beiden Weltkrie-

gen, den bisher massivsten Gewaltexzessen der Geschichte, so ist zundchst fiir
die Uberwindung der Gewalt vom Christentum gar nichts zu erwarten. Denn die

8 W. Wink, Verwandlung der Mcichte. Eine Theologie der Gewaltfreiheit. Regensburg 2014, 49.
9 Vgl. Ch. Taylor, Zeitalter, 1075-1082 [s. Anm. 1].
10 W. Wink, Verwandlung, 51 [s. Anm. 8].

49



Reflexion

Kirchen haben in den beiden Weltkriegen nichts getan, um die offensichtlich
sinnlose Gewalt auch nur einzudimmen, geschweige denn zu verhindern. Sie
haben im Gegenteil zu Heldenmut und Opfergesinnung, zu Gehorsam gegen
die Obrigkeit und zu nationalistischer Parteilichkeit aufgerufen und damit viel
fiir die ,,Kampfmoral“ der Soldaten auf beiden Seiten der Front geleistet. Die
Kirchen, die doch auf beiden Seiten vertreten waren - Christen kdimpften gegen
Christen! - haben es noch nicht einmal zustande gebracht, die Bindung an Glau-
ben und Kirche als Korrektiv gegen das nationalistische Freund-Feind-Schema
zur Geltung zu bringen, haben dagegen immer noch Griinde gefunden, um das
»Gott mit uns“ in allen Kriegsparteien zu proklamieren. Das sollte offen einge-
standen werden. Die Kirchen sind nicht besser gewesen als die Gesellschaften,
deren Teil sie sind.

Sebastian, Patron der Schiitzen

Und doch: Es gibt einige, zugegeben recht kryptische Hinweise, die darauf hin-
deuten, dass im christlichen Glauben ein Potential zur Transformation von
Gewalt steckt. Der heilige Sebastian, ein Soldat der romischen Pratorianergarde,
wurde, nachdem er sich zum Glauben bekannt hatte, auf Befehl des Kaisers Dio-
kletian von Bogenschiitzen niedergestreckt, und, als das nicht reichte, noch mit
Keulen erschlagen. Man kennt die Bilder des nackten jungen Mannes mit den
Pfeilen im Leib. Sebastian ist der Patron der Schiitzenbruderschaften.!! Er ist der
Patron derjenigen, die mit Schief3gerdt umgehen. Fiir sie wire ein Sebastianus ein
mogliches Ziel. Aber sie schief3en nicht auf Menschen, sondern auf Tontauben.
So hat das katholische Schiitzenwesen einen Weg gefunden, Gewalt zu transfor-
mieren. Weiterhin darf da geschossen werden, aber Menschen kommen nicht zu
Schaden. Man kann nicht den heiligen Sebastian verehren und weiterhin Men-
schen erschiefien. Wir finden hier ein dhnliches Schema wie auch bei anderen
Mairtyrer(inne)n. Der Heiligen Apollonia schlug man die Zdhne aus, sie wird bei
Zahnschmerzen angerufen. Der Heilige Dionysius wurde enthauptet, er ist zu-
standig fiir Kopfschmerzen. Es scheint, dass durch das Erleiden einer Sache eine
besondere Kompetenz entsteht, diese Sache zum Guten zu wenden. Man muss
es durchlitten haben, um es heilen zu konnen. Sebastian hat Gewalt erlitten,

er weifd von ihr zu heilen. Der Moralismus der modernen Welt, von dem Taylor
spricht, ist in der christlichen Mértyrerverehrung unterlaufen. Es bekimpfen
nicht die Guten und Verniinftigen die Bosen mit verbissenem Hass, sondern die
Opfer bekehren die Gewalttdtigen, indem sie sich als Opfer kenntlich machen.
Das Opfer wird von den Protagonisten der Gewalt verehrt; die Zwei-Seiten-Form
der Moral ist iberwunden.

11 Vgl. Jacobus de Voragine, Legenda aurea. Hrsg. von J. Laager. Ziirich 1982, 78-85.

50



Transformation der Gewalt

Eucharistie und Wandlung

Zieht man diese Linie der Volksfrommigkeit weiter aus, gelangt man zur Eucha-
ristie. Wandlung ist deren Kerngeschehen, transformatio, die um eine Person
kreist, die Opfer schlimmster Gewalt geworden ist. Jesus Christus, zu Unrecht an-
geklagt, gegeiflelt und gekreuzigt, stiftet Frieden. Offensichtlich ruft er nicht zu
Hass oder Vergeltung auf, sondern bringt die Gottesdienstbesucher(innen) dazu,
sich den Frieden zu wiinschen. Aus dem Geddchtnis an das Opfer der Gewalt er-
wachst eine friedliche Mahlgemeinschaft. Um das zu erkldren, miisste man alle
eucharistietheologischen Ansitze auswerten. Fine, die auf das Gewaltproblem in
besonderer Weise zu beziehen ist, sieht die Wandlung als ein 6konomisches Ge-
schehen. Die Gldubigen bringen ihre Gaben mit zur Feier. Das eigentlich meint
ja die Darbringung der Gaben, die Gabenbereitung. Die Gaben werden Gott als
Opfer dargebracht, so deuten es die Gebete der Liturgie. Sie wollen sie Gott zum
Opfer darbringen, so versteht es die katholische Kirche. Das Ganze lduft zundchst
ab wie eine antike Opferfeier. Mit ihrer Darbringung wollen die Leute etwas von
Gott erlangen (,,dass es uns das Brot des Lebens und der Kelch des Heiles werde“,
so heifdt es im Darbringungsgebet), und sie hoffen darauf, dass diese Gaben Gott
wohlgefdllig sind und von ihm angenommen werden. Dieses noch ganz im Mo-
dell des Gabentauschs verstehbare Verhalten wird dann gewandelt. Was als Opfer
beginnt, kommt nicht damit durch, ein Opfer zu sein, sondern es wird zur Gabe
Gottes an die Glaubigen.!? Die Wandlung geschieht durch das Geddchtnis an
den, der selbst Opfer gewesen ist. Durch ihn wird die Logik des Gebens und Neh-
mens aufgebrochen. Er gibt sich hin, ldsst sich verzehren, wird zur Speise, zum
»Brot des Lebens“ (Joh 6,48). Das Resultat ist, dass alle miteinander Kommunion
feiern konnen, d.h. eine Mahlzeit, bei der fiir alle genug da ist und alle satt wer-
den, auch und gerade die Armen. Die Gaben, die als Gabe an Gott gedacht waren,
werden zur Nahrung, die man miteinander teilt.

Rein 6konomisch betrachtet handelt es sich um die Wandlung von Privatei-
gentum zu Gemeineigentum, also um das Gegenteil dessen, was normalerweise
in der Okonomie geschieht.' Die Asymmetrien der Okonomie werden in der
Eucharistie im Prinzip dadurch tiberwunden, dass das Privateigentum und seine
Vermehrung zu Lasten des Gemeinwohls aufgehoben werden.' In der Urgemein-
de der Christen ,nannte keiner etwas von dem, was er hatte, sein Eigentum, son-
dern sie hatten alles gemeinsam“ (Apg 4,32). In der Feier des Herrenmahls war das
grundgelegt. Paulus kritisiert in Korinth heftig eine Praxis der Eucharistie, bei der
»jeder seine eigenen Speisen verzehrt, und dann hungert der eine, wihrend der

12 Vgl. A. Stock, Gabenbereitung. Zur Logik des Opfers, in: L] 53 (2003), 33-51; T. Ruster, Wandlung. Ein
Traktat iiber Eucharistie und Okonomie. Ostfildern 2009, 137-156.

13 Bei den Erntedankfeiern kann man dies zuweilen noch erleben: Was die Bauern zum Altar bringen,
wird an die Gottesdienstbesucher verteilt.

14 Dazu A. Bieler / L. Schottroff, Das Abendmahl. Essen, um zu leben. Guitersloh 2007, 168-173.

51



Reflexion

andere schon betrunken ist“ (1 Kor 11,21). Das christliche Programm zur Trans-
formation von Gewalt ist eine Wandlung von der Okonomie des Tausches zu ei-
ner Okonomie der Gabe. Schlimm, dass davon heute so wenig zu bemerken ist.

Jesus und die Gewalt

Um hinter der verkrusteten Fassade der Eucharistiefeiern den transformatorisch-
en Vorgang zu entdecken, miissen wir weiterschauen - auf den, der da nach dem
Glauben der Kirche gegenwdrtig ist. Jesus hatte offenbar etwas an sich, was die
Mechanismen der Gewalt aufier Kraft setzte. Er war wohl so sehr mit sich einig, so
sehr mit seinem inneren Selbst verbunden, dass sich in seiner Gegenwart gewalt-
hafte Obsessionen nicht halten konnten. Die Bibel berichtet davon unter dem
Titel der Damonenaustreibungen. Da war zum Beispiel jener Besessene, der bei
Gerasa in den Grabhohlen hauste und den man mit Ketten gefesselt hatte; er hat-
te aber die Ketten bereits zerrissen, schrie herum und schlug sich mit Steinen. Je-
sus brauchte nur zu sagen: ,Verlass diesen Mann, du unreiner Geist“, da wich der
Zwang zur Gewalt von dem Mann, und er saf? ordentlich da und war wieder bei
Verstand (Mk 5,1-20). Jesus hatte nicht gegen den Mann oder dessen unreinen
Geist gekampft, so wie die, die ihm die Ketten anlegt hatten, sondern verstandig
mit ihm gesprochen, das heif3t eigentlich mit den Ddmonen, die ihn besetzten.
Mit Ddmonen kann man reden, ja sogar ihre Bitten erfiillen (in die Schweine aus-
zufahren), man muss sie nicht bekdmpfen. Jesu Auftreten verdndert die Konstel-
lation, die bei seinem Eintreffen besteht: dort der Besessene, eine Gefahr fiir sich
und andere, hier die Leute, die ihn wiederum mit Gewalt zu bandigen versuchen.
Aber Jesus macht es nicht mit Gewalt.

Die Worte, die Jesus in der Bergpredigt tiber die Feindesliebe sagt, bringen
die Erfahrungen auf den Punkt, die er mit der feindlichen Gewalt gehabt hatte:
,Leistet dem, der euch etwas Boses antut, keinen Widerstand“ (Mt 5,39), ,,Liebt
eure Feinde und betet fiir die, die euch verfolgen“ (Mt 5,43). Man wiirde zu kurz
greifen, dies nur als einen ,unmoglichen‘ Appell an die Herzen aufzufassen - wie
soll das gehen, seine Feinde zu lieben? Es ist viel eher eine weisheitliche Strategie:
»Nicht zu dem werden, was wir hassen.“!> Werdet nicht zu dem, das ihr bekdmpft!
Lasst euch nicht in das System des Gegners hineinzwingen! Wink sieht darin die
wesentliche Anweisung Jesu zur Uberwindung der Gewalt. ,,In ihrem Widerstand
gegen Hitler wurden die Vereinigten Staaten zu einer militarisierten Gesellschaft.
In ihrer Opposition gegen den Kommunismus waren die USA, ebenso wie ihre
Gegner, bereit, die Welt in Brand zu setzen (...) ,Man wird immer zu dem, was
man am starksten bekampft‘“.16

15 W. Wink, Verwandlung, 109 [s. Anm. 8].
16 Ebd., mit einem Zitat von C. G. Jung.

52



Transformation der Gewalt

Mit der Bergpredigt ist Jesu Auseinandersetzung mit der Gewalt noch nicht be-
endet. Es kommt noch etwas hinzu: Dass er selbst zum Opfer der Gewalt wurde.
In den Streitgesprachen wiahrend seiner letzten Tage erleben wir ihn keinesfalls
als stillen Dulder. Im Gegenteil, und das wird viel zu wenig gesehen: Durch sei-
ne Worte und Taten provoziert er seine Gegner bis aufs Auflerste. Immer wieder
heif3t es von seinen Gegnern, dass sie nach den Gesprachen mit ihm nach einer
Gelegenheit suchten, ihn umzubringen (z.B. Mk 11,18; 12,12). Unmittelbare To-
desgetahr, in die sich Jesus begab und der er nicht auswich!'” Seine Gegner: Das
waren die Reprdsentanten der 6konomischen, politischen und religiosen Macht.
Mit ihnen legt er sich an - gewaltfrei, aber doch in uniiberbietbarer prophetisch-
er Schirfe. Und dann geschieht, was geschehen musste: Sie schaffen es ihn um-
zubringen, sie wirken alle zusammen, um diesen Justizmord zu vollziehen. Hat
also die Gewalt iiber den Gewaltlosen gesiegt? Aber wie stehen sie denn da, diese
Michte, als Jesus am Kreuz hdngt? Sie sind durchschaut, sie sind lacherlich ge-
macht: der Hohe Rat, der auf falsche, widerspriichliche Zeugen zurtickgreifen
muss (Mk 15,56); Konig Herodes mit seiner peinlichen Sensationssucht und
Wundergier (Lk 23,6-12); die Tempelleute mit ihrer demagogischen Aufwiegelung
des Volkes (Lk 23,13-25)'8; schliefdlich Pilatus, der, tiberzeugt von Jesu Unschuld,
ihn doch aus politischen Opportunitdtsgriitnden zum Tode verurteilt (Joh 19,8-
16). Am Ende sind sie alle blamiert. Was immer sie als Motive fiir ihr Verhalten
geltend machen - die Erhaltung des Tempels, die Reinheit der Gottesverehrung,
die politische Ordnung -, es ist doch alles erlogen von dngstlichen, macht- und
geldgeilen Seelen. Jesus aber, das Opfer ihrer Umtriebe, geht in Wiirde in den Tod.
Er lasst es zu, dass sich die Mdchte an ihm austoben; und sich dabei demaskieren,
der Lacherlichkeit tiberfithren, ihre Ohnmacht beweisen. Vom Tempel, dem Sym-
bol ihrer Macht, ist kein Stein auf dem anderen geblieben; das hatte Jesus voraus-
gesehen (Mk 13,2). Jesus aber lebt. Das sagen die Berichte von der Auferstehung.
Da er lebt, ist es erwiesen, dass die Machte ohnmaichtig sind. Am Kreuz wird Ge-
walt in Leben transformiert.

Der Sieg tiber die Machte und Gewalten

Die urchristliche Verkiindigung hat Jesu Tod und Auferstehung im Rahmen ei-

ner Theologie der Mdchte und Gewalten kommuniziert. In Kol 2,15 heif3t es: ,,Er
[Gott] hat die Mdchte und Gewalten ihrer Macht entkleidet und sie 6ffentlich zu
Schau gestellt und hat einen Triumph aus ihnen gemacht in Christus.“ Uber den

17 Vgl. K. Fiissel / E. Fissel, Der verschwundene Korper. Neuzugdnge zum Markusevangelium. Luzern 2001;
J. Sobrino, Christologie der Befreiung. Mainz 1998, 278-282.

18 Dass hinter den Rufern des , Kreuzige ihn“ Leute standen, die vom Tempel 6konomisch profitierten,
hat G. Theifden, Studien zur Soziologie des Urchristentums. Tibingen 1989, 142-159, wahrscheinlich
gemacht.

53



Reflexion

Begriff der ,Mdchte und Gewalten“ kann man, so glaube ich, die Gegenwartsbe-
deutung dieses Geschehens und auch seine Bedeutung fiir Nicht-Christen er-
schliefden. Was die Bibel Machte und Gewalten, Throne, Herrschaften, Reiche
usw. nennt - Pluralbildungen jeweils, die bekannte Erfahrungen mit Macht, Ge-
walt, Herrschaft usw. ins Anonyme, Ungreifbare transponieren’ -, ldsst sich auf
dem Stand systemtheoretischer Reflexion mit sozialen Systemen in Zusammen-
hang bringen.?° Soziale Systeme sind dhnlich wie auch biologische Systeme einzig
auf ihre Selbstfortsetzung bedacht. Sie stehen immer in Gefahr, ihre Freiheitsgra-
de ohne Riicksicht auf die Umwelt auszunutzen.?! Kommt es dazu, dass sie ihre
Selbstfortsetzung zu Lasten der Funktion betreiben, fiir die sie da sind, dann gibt
das nach N. Luhmann zu ,,schlimmsten Befiirchtungen“ Anlass?> bzw. handelt

es sich nach biblischem Sprachgebrauch um satanische Machte. Gewalt ist, so
meine These, immer systemisch bedingt. Sie verweist jeweils auf die Autonomi-
sierung von Systemen gegeniiber ihrem dienstbaren Zweck, seien es psychische,
soziale oder Funktionssysteme. Und Gewalt kann iberwunden werden, wenn der
systemische Zwang durchschaut wird. Dann kommt Freiheit auf und es ergeben
sich Moglichkeiten, jenseits der Systemzwédnge zu handeln. Dass die Méchte ih-
rerseits mit allen Mitteln der Liige und der Propaganda den Eindruck zu erzeugen
suchen, die Gewalt, zu der sie notigen, sei unvermeidlich, ist bekannt. Aber eben
dieser Schein ist zu demaskieren, wie es Jesus in seinen Streitgesprachen getan
hat. Wie wire es gewesen, wenn christliche Prediger(innen) in den Weltkriegen
die wahnhaften Ideen des Nationalismus und des Militarismus enttarnt, aufge-
deckt, der Licherlichkeit preisgegeben hatten? Auch sie hétten es zulassen miis-
sen, dass sich die Médchte an ihnen austoben. Dass nur von der Opferseite her,

in Solidaritat mit den Opfern, die Macht des gewalthaften Systems aufgedeckt
werden kann, ist die Lektion, die Jesus uns zu lernen gibt. Der erste Schritt zur
Uberwindung der Gewalt ist ihre Aufkldrung. Dies zu sagen unterstreicht die enge
Verbindung zwischen dem Christentum und dem Programm der Aufklirung, die
Taylor so wichtig ist. Gegentiber der Exklusion von Gewalt setzt der christliche
Glaube aber auf die Transformation erlittener Gewalt.

Erlésung von Stinde, Tod und Teufel

Die christliche Lehre verbindet mit dem Tod Jesu die Erlésung von den Siinden.
Das ist heute einer der am schwersten zu verstehenden Sétze. Keinesfalls kann er
so verstanden werden, dass Gott den Tod Jesu als Stthneleistung akzeptiert und

19 Vgl. J.E. Hafner, Angelologie (Gegenwartig Glauben Denken, Bd. 9). Paderborn u.a. 2010, 220-225.

20 Dazu ausfiihrlich T. Ruster, Von Menschen, Mcdchten und Gewalten. Eine Himmelslehre. Ostfildern
2005, 62-93.117-158.

21 Vgl. N. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1997, 128-134.

22 Ders., Soziologische Aufkldrung V. Konstruktivistische Perspektiven. Opladen 21993, 233.

54



Transformation der Gewalt

dann in einem himmlischen Soll- und Haben-Buch die Solleintrdge 16scht. Man
muss genauer hinschauen. Die Formel der Tradition lautet, dass wir durch den
Tod Jesu von Siinde, Tod und Teufel erlost sind.?* Die Figur des Teufels symboli-
siert dabei die systemischen Zwénge, die durch Jesu Tod ,,ihrer Macht entkleidet
und offentlich zur Schau gestellt worden sind“. Ist deren Macht einmal gebro-
chen, schwindet auch der Tod dahin, den die Médchte mit sich bringen. Und wa-
rum jetzt noch stindigen, warum weiter den destruktiven Zwingen des Systems
dienen? Die Befreiung vom Zwang des Systems bringt zugleich die Befreiung vom
Zwang zum Siindigen mit sich. In diesem Sinne sind die, die daran glauben, dass
Christus der Herr aller Midchte und Gewalten ist, von ihren Stinden erlost. Sie
konnen auch nicht siindigen. Der Ertrag der Erlosung ist ein posse non peccare, ein
Nicht-siindigen-Kénnen im Gegensatz zu dem nicht-nicht-stindigen-Kénnen un-
ter den Zwiangen eines siindigen Systems, wie Augustinus sagt.>* Konkret gespro-
chen etwa fiir einen kriegerischen Konflikt: Die Freund-Feind-Unterscheidung,
die das militarische System machtvoll erhebt und die das Verhalten aller ihrer
Elemente bestimmt, kann aufgegeben werden. Und dann ist der Feind eben kein
Feind mehr, sondern ein anderer Mensch. Und Verséhnung wird moglich. Und
zugleich damit Reue - Reue dartiiber, vorher in so blinder Weise den Systemzwin-
gen gedient zu haben. Reue tiber die eigene Beteiligung an dem gewaltsamen Wir-
ken des Systems, das seine Macht tiber mich verloren hat. Das ist das neue Leben,
das den Erlosten gegeben ist.

Die Aussage, dass Jesus am Kreuz fiir unsere Stinden gestorben ist, muss also
differenziert werden. Da ist zum einen die Erlésung von den Stinden, d.h. die
Befreiung von der zur Stinde zwingenden Macht der Machte und Gewalten bzw.
Systeme. Jesu Friedensbotschaft - liebe deine Feinde, werde nicht das, was du
bekampfst, lass dir nicht das Gesetz der Gewalt aufzwingen - und seine Demas-
kierung der Médchte aus der Perspektive der Opferseite erginzen und bedingen
sich gegenseitig. Weil ich glauben darf, dass die Gewaltméachte entgegen allem
Anschein ohnmadchtig sind, komme ich ihnen gegeniiber frei zu stehen. Von der
Erlosung ist dann die Vergebung der Siinden zu unterscheiden. Sie folgt aus der
Erlésung. Denn erst, wenn ich den Médchten entronnen bin, kann ich meine eige-
ne Beteiligung an ihnen erkennen. Und kann auch erkennen, wenn ich mich wie-
der in ihre Gewalt ziehen lasse, und kann das bereuen und um Vergebung bitten.

Was fiir die personliche Ebene gilt, gilt nicht weniger fiir die politische. Die er-
schreckende Zunahme von Gewalt in unserer Welt hangt mit den 6konomischen
Asymmetrien zusammen, in die wir alle verwickelt sind. Die Konflikte kdnnen
nicht externalisiert werden, als handele es sich nur um Fundamentalismus oder

23 So in dem Osterlied Seele dein Heiland ist frei von den Banden (Gotteslob, Di6zesananhang Koln Nr.
777), Str. 2: ,Freue dich, Seele, die Holle erlieget, Siinde und Satan und Tod sind besieget.“

24 Vgl. Augustinus, De correptione et gratia 12,33; dazu R. Dziewas, Die Siinde der Menschen und die Siind-
haftigkeit sozialer Systeme. Miinster 1995, 210-247.

55



Reflexion

die Misswirtschaft in gewissen Lindern. Aufklarung ist notig, wie sie aus dem
Glauben an die Befreiung von Wachstumszwang, Schuldenriickzahlungszwang,
Sparzwingen und dem Zwang zur wirtschaftlichen Konkurrenz maoglich ist. Ich
meine, dass Papst Franziskus dazu in seiner Enzyklika Laudato si einen entschei-
denden Beitrag geleistet hat; am Ende lduft diese ja auf eine deutliche Absage an
das System der freien Marktwirtschaft hinaus, wie es heute praktiziert wird (vgl.
bes. Nr. 107-109; 178; 194). Dann kann die eigene Beteiligung eingestanden wer-
den. Und dann sind aus der Kraft der Vergebung heraus Schritte moglich, die die
Gewalt in eine friedliche Lebensordnung transformieren, in der alle genug zum
Leben haben.

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv:
www.geistundleben.de

Marianne Heimbach-Steins,

»Ein normaler Gewaltzustand“. Politische

Konflikte als Herausforderung christlichen
Handelns. Das Beispiel Madeleine Delbrél,
in: GuL 68 (1995), 367-378.

56




