Scham im Gottesdienst

Werner Strodmeyer | Hamburg

geb. 1955, verheiratet, 3 Kinder, Dr. phil, Familien-
berater im Erzbistum Hamburg

werner.strodmeyer@gmx.de

Scham im Gottesdienst

Pastoralpsychologische und erfahrungshermeneutische Erkundungen

Anlass zu den folgenden Uberlegungen gab ein Zitat in der Zeitschrift Gottes-
dienst, in dem eine protestantische Christin ihr Befremden wéihrend eines Gottes-
dienstbesuches beschreibt: ,Ich fiihle mich fremd. Stehe auf, wenn die anderen
aufstehen, kriege beim Gebet die Hinde nicht zusammen. Wenn die anderen
singen, schweige ich, es ist mir peinlich. Als ob ich befiirchten wiirde, dass mich
jemand beobachtet. Im selben Moment schiame ich mich dafiir. Und doch, es
kommt mir so seltsam vor, dieses kollektive Bekennen, diese Masse, die einem
Einzelnen die Worte nachspricht. Ich habe Angst davor, ich will doch unabhén-
gig sein, will nicht einfach nachplappern.“! Vermutlich werden viele Menschen
diese Schilderung einer Betroffenen als charakteristisch empfinden. Zunachst
kommt der Verdacht auf, die Gemeinschaft bedrohe womaglich die individua-
listisch und autonom aufgestellte christgldubige Zeitgenossin von heute und
lege dadurch Scham frei. Oder verhilt es sich etwa umgekehrt? Haben wir es im
Gottesdienst gar mit Beschdmungspraktiken zu tun? Welches Schamerleben ist
gemeint, wenn Scham im Gottesdienst nachgespiirt wird? Wo und wann und wie
wird Scham im Gottesdienst thematisch?

Eine Vorstufe dieser reflexiven Reserve wire z.B. die Hemmung, trotz freund-
licher Einladung durch den Priester nicht die Stehplétze ,hinten“ zu verlassen
und sich , vorne“ auf freie Plitze zu setzen. Wird die Einladung tibergriffig erlebt,
kann Rausgehen die Losung sein. Auch kann das Sich-Hinknien schamerregend
erlebt werden: Es passiert , freiwillig in der Horde*, ist moglicherweise eine unge-
iibte, ungewohnliche Haltung und ist so, wie wenn eine personliche Grenze kol-
lektiv missachtet wird. Das wirkt (selbst-)beschdmend. Es zeigt sich: Scham in

1 Editorial, in: Gottesdienst 10 (2014), 83.

57




Reflexion

Bezug auf die Teilnahme an der Liturgie ist ein breiter Themenkomplex, den zu
untersuchen sich lohnt. Welche Schitze birgt die Scham im kultischen Kontext
und im heiligen Raum? Welche Befreiung vom Schamerleben ist hilfreich, lange
vor (psycho-)therapeutisch-beraterisch relevanten Zusammenhéngen? Es ist da-
von auszugehen, dass der Scham - wie auch dem Gottesdienst - eine existenzielle
und elementare Kraft innewohnt, sodass Scham wesentlich den Glauben angeht.

Verstehenszugange

Es gibt nicht ,,die“ Scham, nicht ,,den“ Gottesdienst. Das ist dem Lebendigkeits-
charakter, der Unberechenbarkeit bzw. Nicht-Vorhersagbarkeit des Gefiihls und
der Zusammenkunft von Menschen und Gott geschuldet. Das Thema ,,Scham*
wurde in der theologischen, philosophischen wie auch psychologischen und the-
rapeutischen Forschung lange vernachlissigt. Ein kleiner interdisziplinidrer Uber-
blick, der die heutige Schamdiskussion skizzenhaft einfingt, soll darlegen, welche
Verstehenszugidnge andere Disziplinen neben der Theologie bereithalten.

Phinomenologisch

Phidnomenologisch zeigt die Scham folgende Ausdrucksweisen: Erréten, selten
Erblassen, Blickabwendung oder Blickmeidung, Im-Boden-Versinken, Sich-Ver-
stecken-Wollen, Unmoglichkeit verbaler Mitteilbarkeit/Mitteilung, Aus-der-Be-
ziehung-Fallen. Scham entsteht und wirkt immer in Beziehungen. Der Ort der
Scham liegt zwischen Menschen wie auch zwischen Gott und Mensch. Sie entwi-
ckelt sich tiber das Erleben von Blof3stellung(en). Der Andere - auch Gott - kann
mich beschdmen, mein eigenes Rotwerden sehe ich nicht, befiirchte aber den
Blick des/r Anderen. Es liegt im Wesen der Scham, dass sie existenziell erlebt wird,
es geht ,,ums Ganze“, den ganzen Menschen. Scham wirkt total, absolut, uner-
bittlich. Gleichzeitig schiitzt sie unsere intimsten Grenzen. Als sozial- und selbst-
regulierender Affekt, als universale, tiber Kulturen, Generationen und Nationen
hinweg vertraute Emotion meldet sie sich tiberfallsartig, lihmt die Zunge, wirkt
korpernah und sprachfern. Uber den Blick der Anderen als zentraler Ausldser - real
oder bereits verinnerlicht - erscheint das Schamerleben typischerweise bei expo-
nierendem (von mir) oder zuriickweisendem Verhalten (von anderen). Der Scham
wohnt eine selbstpotenzierende Dynamik inne, insofern der Sich-Schamende
sich seiner Scham schdamt. Zur ersten Not kommt also eine zweite hinzu. Aus der
bertthmten Parabel Der kleine Prinz kennen wir diese Wechselwirkung: ,Warum
trinkst du? Weil ich mich schame. Warum schdamst du dich? Weil ich trinke.“

Philosophisch

Philosophisch kann beispielhaft mit Scheler, Sartre, Lévinas und gegenwartig mit
Thomas Fuchs auf denkerische Ansdtze verwiesen werden, die Scham erklarbar

58



Scham im Gottesdienst

und anthropologisch verstehbar machen. Konnte Sartre noch sagen: , Die Scham
ist ein Gestdndnis“ und mit der Metaphorik der Geisel wie auch des Erwischt-
Werdens beim Blick durch ein Schliisselloch vergleichen, verstand Scheler - als
Philosoph darin sehr psychologisch - die Scham als ,,Seelenkleid“ des Menschen,
veranschaulicht an der Aktmalerei. Das ist ein wesentlicher Unterschied. Der
eine verbindet mit Scham Not und Angst, der andere Schutz und Erkenntnis:
»Rickwendung auf ein Selbst“ wurde eine bis heute vieldiskutierte schamtypi-
sierende Formel von Scheler. Lange bevor Scham zum Riickzug fiihrt, ist sie ein
Lebendigkeitsausdruck. Lévinas stellt die Scham in eine ganz andere Relationa-
litat: Im Angesicht der Wunde des Anderen versteht er Scham in seiner Antlitz-
Philosophie und denkt insofern psychologisch und theologisch relevant, als er
den Einzelnen in seinem subjektiven Sein sieht und sich gegen vermeintlich ob-
jektives Erkennen des Einzelnen wendet. Dass der Andere mich nicht toten will,
das ist nach Lévinas die zentrale humanisierende und schambedingte Erkenntnis.
Heutiges Sprechen vom Gesicht-Wahren bzw. Gesicht-Verlieren kommt diesem
Autor sehr nah. Fuchs pléddiert dafiir, mit philosophischem Gewicht den Aspekt
der Leibsorge nicht zu vernachlédssigen, wahrend der vertrautere Begriff der Seel-
sorge im Gottesdienstkontext vermutlich eher gesehen wird, denn die leibliche
Dimension ist zugleich der ,Wiirde-Anteil“ von Scham. ,Scham ist der zentrale
Affekt des Schutzes vor Entbl6fiung, Demiitigung und Erniedrigung, also auch
vor der Entwiirdigung; zugleich ist es der Affekt, der eine solche Entbl68ung und
Entwiirdigung selbst zum Ausdruck bringt (...) Generell zeigt die Scham somit an,
dass jemand unter dem Blick der anderen seine leibliche Souverdnitét einbiif3t
und seiner allzu irdischen Korperlichkeit anheimfillt, so wie der nackte Kaiser im
Mairchen.“?

Anthropologisch

Die anthropologische Perspektive sieht v.a. die Angewiesenheitsstruktur mensch-
lichen Seins. Der Stellenwert des Anderen ist nicht zu unterschitzen: Beziehungs-
bedingt und beziehungsgepragt ist Blo3stellung das zentrale Medium, Scham

ins Erleben zu bringen. Die Diskussion um die Unterscheidung von Scham- und
Schuldkulturen verdeutlicht zwar menschliches Erkldrungsbemiihen, ist tatsach-
lich aber dtiologieorientiert heute nicht mehr haltbar. Evolutiv gedacht kann
man sagen, dass die Angst unser Uberleben regelt, die Scham unsere Zugehorig-
keit. Menschen brauchen einander, regulieren immer wieder ihren Platz in einem
bestimmten Gefiige - und das ist in der Regel schamgeleitet.?

2 T. Fuchs, Die Wiirde des menschlichen Leibes, in: Ders., Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psy-
chiatrische Essays. Zug 2008, 104-120, hier: 111.

3 S.dazu ausfithrlich und theologisch gewichtig T. Vofhenrich, AnthropoTheologie. Uberlegungen zu
einer Theologie, die aus der Zeit ist. Paderborn 2007.

59



Reflexion

Psychologisch

Die Psychologie betont die Unterscheidung zur Schuld, andernfalls setzt man die
Uberbetonung von Schuld fort und im Gefolge die lange praktizierte Vernachlis-
sigung von Scham. Scham orientiert sich mehr am Ich-Ideal, Schuld mehr am
Uber-Ich. Scham schiitzt und reguliert Identitit und Integritit. Emotionspsy-
chologisch ist das Eigene der Scham in ihrer Interaktion mit anderen Gefiihlen
zu betonen: Trauer, Schuld, Angst, Stolz, Selbstwertgefiihl ... und Humor*. Die
Unkontrollierbarkeit macht sie im Erleben brisant. Pathologisch auffllig, d.h.
toxisch wirkend kann die Uberforderung, mit Scham umzugehen, eine therapeu-
tische Behandlung erforderlich machen, gerade wenn ein Zuviel an Demiitigung,
an Vernachldssigung, an Liebesunwert (Wurmser) geschehen ist. Als reflexiver
gehort Scham zu den brisanten Affekten, weil sie eingebettet ist in ein jetzt ak-
tuelles oder erinnertes oder unbewusst verinnerlichtes Beziehungsgeschehen.
Scham ist psychologisch gesehen auch deshalb ein wichtiges Regulativ in Grup-
pen, sie reguliert Zugehorigkeit oder Ausschluss, im Groflen wie im Kleinen.
Besonders der Psychoanalyse als Disziplin verdanken wir wegweisende und ver-
gleichsweise frithe Untersuchungen zur Scham.’

Literarisch

Literarisch gibt es durch die Epochen hindurch vermehrt Bemiihungen, Scham
zu verstehen, Schamerleben in die handlungsleitende Ebene zu holen. Das kann
mit Franz Kafkas bekannter hiindischer Scham aus Das Schlof$, mit Bernhard
Schlinks Der Vorleser, ebenso mit Philipp Roths Romanen Der menschliche Ma-
kel oder Nemesis veranschaulicht werden. Wiahrend Kafka das Vernichtende

von Scham thematisiert, Schlink die Ebene der transgenerationalen Weitergabe
von Scham problematisiert, iiberwiegt bei Roth der Fokus auf dem Umgang

mit den biographisch relevanten seelischen Verletzungen und die Suche nach
personlicher Bewiltigung oder besser: dem Anerkennen von Grenze und dem
Widerstand gegen Vernichtungserleben. Roth sucht die Transformation. Christa
Wolf verdeutlicht in ihrem letzten Werk das Fluchtverhalten, wenn - medial in-
szeniert - die Beschdmungen tiberhand nehmen und wie unverdaulich wirken:
Sie floh nach Kalifornien und arbeitete ,,Ich fithle mich besudelt* auf.® Auch im
Theater finden wir frithe und gegenwirtige Auseinandersetzungen mit Scham,
z.B. bei Sophokles' Antigone oder in heutiger Zeit bei Mobbing von Annette Pehnt
oder Fettes Schwein von Neil LaBute.

4 M. Titze / R. Kiithn, Lachen zwischen Freude und Scham. Eine psychologisch-phdnomenologische Analyse
der Gelatophobie. Wiirzburg 2010; diese beiden Autoren haben sich um die Beachtung von Humor
und Lachen in der Schambehandlung verdient gemacht.

5 Wegweisend die Untersuchung von L. Wurmser, Die Maske der Scham. Die Psychoanalyse von Scham-
effekten und Schamkonflikten. Berlin 3. erw. Aufl. 1997;J. Tiedemann, Scham. Gief3en 2013.

6 C. Wolf, Stadt der Engel oder The Overcoat of Dr. Freud. Lesung Rundfunk Berlin-Brandenburg 2010; J.
Kiichenhoff u.a. (Hrsg.), Scham. Wiirzburg 2013.

60



Scham im Gottesdienst

Theologisch

Theologisch folgt aktuell einer beachtlich langen Vernachldssigung von Scham
nun eine forschende Hinwendung,” nachdem die Scham traditionell von der
Schuld , geschluckt” wurde und erst in jiingerer Zeit eine eigene Beachtung erlebt,
d.h. man holt sie aus der tabuisierten Zone und sie kann ihr Potenzial entfalten:
,Die vernichtende Wirkung von Scham und Beschdmung bleibt ein Hinweisge-
ber erlosungsbedirftigen Erlebens; die heilsame Wirkung bleibt als Wiirdegarant
und Entwicklungsansporn.“® Dieser Ambivalenz kann auch der Gottesdienst mit
seiner Rahmung, Intention, Bezogenheit und Kontextualitdt nicht ausweichen.
Tatsédchlich ist die Beschiftigung mit dem komplexen Gefiihl Scham theoretisch
und praktisch anspruchsvoll, weil kompliziert - auch in der religiosen Praxis.

Angst vor Scham: Angst vor Gott?

Zundchst sei eine eigene Erfahrung angefiihrt. Sie erzihlt von einem gottesdienst-
lichen Rahmen, in dem die Befreiung von der Scham gegliickt ist: ,Nach einer
mich am Ende traumatisierenden Serie von Demiitigungen, einer Beschamungs-
serie, half mir (auch) das erlosende Sprechen von Gott wieder auf die Beine, d.h.
die heilsame Wirkung war nicht zu iberspiiren, die Scham nahm ab (...) Dann
kam im religiosen Erleben die Wende: Ich hielt stand, als in einem Gottesdienst
im kleinen Kreis das Johanneswort von allen Teilnehmern meditiert wurde:
,Bleibt in der Liebe‘ (Joh 15,9). Ich habe es in dem Moment unwillkiirlich singula-
risiert, laut mitgeteilt, das mich der Imperativ beeindruckt, und spiirte eine stille
Freude in mir aufsteigen, weil ich erstens merkte, ich halte es aus, ich kann es
wieder annehmen und zweitens legte es keine Scham frei, ich war wieder ,wiirdig*
und ,wert’, ich ertrug das Gute, d.h. hier: die Liebe. Die notwendige psychische
Stabilitdt war soweit wieder erreicht, meine Identitdt als Glaubender bahnte sich
wieder wie neu an. Dem folgte im weiteren Gottesdienst-Verlauf beim Raum der
Furbitten ein still-unaufgeregtes ,fiir meinen Vater‘ und dann ,fiir meine Mutter".
Diese Versprachlichung vor Zeugen im heiligen Raum und in schweigender Reso-
nanz war die Initiation fiir meine letzte Heilungsetappe. Gottes gnadige Zuwen-
dung galt als erfahrbare auch wieder mir - die Scham und der Schmerz nahmen
ab, Gott- und Selbstvertrauen zu (...) Ich bin wieder ein Kind Gottes.

Auch Mose erfuhr in der Wiiste eine Art heiligen Raum, der ihn zutiefst be-
troffen machte. Der ,brennende Dornbusch“ hat eine Ndhe zur ,brennenden
Scham*: Damit sind sich Verstecken, das Gesicht verbergen oder es abwenden

7 Ausgewdhlt C.-M. Bammel, Aufgetane Augen - Aufgedecktes Angesicht. Theologische Studien zur Scham
im interdisziplindren Gesprdch. Guitersloh 2005; M. Bauks / M. F. Meyer (Hrsg.), Zur Kulturgeschichte
der Scham. Hamburg 2011; W. Strodmeyer, Scham und Erlosung. Das relational-soteriologische Ver-
stdndnis eines universalen Gefiihls in pastoraltherapeutischer Hinsicht. Paderborn 2013.

8 W. Strodmeyer, Scham und Erlosung, 486 [s. Anm. 7].

61



Reflexion

bereits biblisch vertraute Bildworte. Sie vermitteln das intensive Erleben: Um frei
zu werden, muss man sich seiner Grenzen stellen. Wer sich seiner Scham stellt
und sie in die Kommunikation zwischen sich und Gott holt, in die befreiende Ge-
genwart Gottes - der Dornbusch verbrennt nicht! -, der kann sein Gesicht zeigen,
sich und Anderen unter die Augen kommen, vor Gottes Angesicht treten.

Dass es auch anders ausgehen kann, zeigt die Geschichte von Kain und Abel:
Gott beschdamt Kain durch Opfer-Ablehnung und dieser totet seinen Bruder auf-
grund der Unertrédglichkeit der Beschdmung. Petrus verleugnet Jesus drei Mal und
zieht sich schamvoll zurtick. Eva und Adam bezichtigen sich und andere, um die
schamrelevante Selbsterkenntnis zu vermeiden und verwandeln das eigene Versa-
gen in Schuldzuschreibungen: , Der/ Die war's ...“ Der Stindenbockmechanismus
und der Bedarf danach ist auch tiber die Scham und die Unmoglichkeit, iber
sie zu kommunizieren zu erkldaren. Aus-der-Beziehung-zu-Fallen ist die zentrale
schambedingte Angst, die auch fiir die Gottesbeziehung gilt. Angste vor Aus-
tauschbarkeit, vor Ausschluss, vor Mangel arbeiten der zentralen Angst der Nicht-
Zugehorigkeit zu. Biblisch thematisierte Angste sind auch im Schamkontext rele-
vant: Angst vor Minderwertigkeit, vor Ablehnung, vor Blof3stellung, vor Versagen,
vor Verachtung, vor Inkompetenz - vor seelischer Verletzung. Brennende Scham
thematisiert diesen Verwundungsgehalt, der die fragilen Selbstgrenzen im relatio-
nal wirksamen Eingebundensein und entsprechenden folgenreichen Angewiesen-
heitshorizont erleben lasst.

Scham im Gottesdienst kann erlebt werden auf der Verhaltensebene der Grup-
pe; man plappert halt mit oder nach und wird sich dessen bewusst. Dann bieten
im Erleben die Mitchristen keine Gruppenidentifikation an oder sie wird abge-
lehnt, eine selbstgewdhlte Ausgrenzung ist dann der Anlass. Das ist schamrele-
vant, insofern der Anpassungsdruck dem autonomen Bestreben widersteht: Eine
Grenze wird verletzt, ein Bediirfnis missachtet. Das Konzept der Selbstwirksamkeit
steht im psychotherapeutischen Diskurs hoch im Kurs. Es suggeriert Unabhédngig-
keit, und diese konkurriert mit dem Konzept der Erlosungsbediirftigkeit. Angst
vor Scham impliziert den Gedanken, dass ein Bekenntnis zur eigenen Grenze sehr
schwer féllt, v.a. als solches nicht gesehen werden darf, weil es durch die theo-
logisch-anthropologisch erkannte Angewiesenheit auf Andere, Insuffizienzen
und Makelhaftes freilegt. Wer glaubt, dass Gott dieser angstvollen seelischen Not
standhalt oder wer glaubt, dass Gott in diesem Kontext Angst macht - das wire
gleichsam eine gottliche Beschamung? Angst vor Gott legte so Schamerleben frei.

Tyrannei des Gelingens
Die wesenhafte Sprachferne von Scham ist angstgeleitet, da wir in der Postmoder-

ne weder eine Fehlerfreundlichkeit kennen noch eine Kultur der Achtung (Mig-
gelbrink) als sicherer, sinnhafter Wert allgemein gilt. Zeittypisch ist da eher eine

62



Scham im Gottesdienst

Tyrannei des Gelingens. Leben soll gelingen oder gar perfekt sein, gerne auch der
Korper, ob operiert oder titowiert. Schamgeleitet wirkt dabei sehr médchtig das
»Gesehen-werden“. Der Begriff des Perfekten begegnet uns nicht zufallig tiberall
und der Losungsbegriff ist dhnlich tiberstrapaziert. Genau das macht schamre-
sistent auf der Einfithlungsebene oder es zeigt die eigenen Grenzen auf und das
wiederum wird verborgen. Diese Dynamik unterstiitzt Schamerleben, denn es ist
eine Angstvermeidung. Das Klein-Sein oder Schwach-Sein hat gesellschaftlich
und kulturell keine Lobby, dhnlich zum Unterschied zwischen seelischem und
korperlichem Leiden. Scham lahmt nicht nur die Zunge, sondern bereits das
Erleben.

Ist die Gottesbeziehung davon infiziert, schlummern ganz bestimmte Uber-
tragungsfallen: Gott wird dann als Projektionsflache benutzt (eher unbewusst),
auch wird er ein Angstmacher, der das Kleine und Schwache nicht liebt etc. Es
liegt in der Wucht des Schamerlebens, dass sie wie eine unertragliche Angst
wirkt. Tatsdchlich geht es um die Angst, einen guten Platz zu verlieren und das
bewirkt die Scham. Das lasst schlieilich weiterfragen, was aus den schamsprach-
lich engen Grenzen wird, welche Reflexion und Emotionalitit sie freilegen im
Gottesdienst-Kontext?

Eine ernste Gefahr liegt im Streben nach Gliick, Gesundheit, Geld wie auch
im vermeintlich unabhdngigen Status heutigen Selbstverstandnisses. Hier ist
der Ort der ,Falle“: nicht mehr selbstverwirklichend, sondern selbst(er)findend
ist der Mensch unterwegs. Das ist schamfrei konzipiert. Der israelische Psycho-
analytiker Carlo Strenger untersucht die gegenwartige Verschiebung von der
Selbstfindung zur Selbsterfindung und betont, dass ,,das Experimentieren mit
sich selbst (...) ein normaler Bestandteil der zeitgendssischen urbanen Kultur ge-
worden ist.“ Das Aushalten unertraglicher Widerfahrnisse, so auch der Umgang
mit schambedingter seelischer Verwundung fiithrt Strenger dazu, von der Idee
der ,Selbsterschaffung“ auszugehen. Doch fiihrt die m.E. unhaltbare Annahme,
das Subjekt erfinde sich standig selber neu, zur Suggerierung eines Vakuums,
einer black box oder es fithrt zurtick zum Monaden-Denken. Das kollidiert mit
entscheidenden Ergebnissen gegenwaértiger Sduglings- und Bindungsforschung.
Die Bezogenheit auf Andere wird immer wieder auch zur Angewiesenheit auf
Andere - und das ist schamgenerierend, denn die Vulnerabilitdt von Menschen
ist nicht aufzuheben.

Die psychoanalytische Forschung spricht von intersubjektiver Wende und
meint die Beziehungsmatrix als unumganglichen Wirkfaktor, wenn mensch-
liches Gedeihen oder helfendes Unterstiitzen thematisch wird. Dieser , Falle“
der Einbildung, Tduschung, Leugnung oder [llusion kann nur via Aneignung be-
gegnet werden. Ein relationales Menschenbild ist dabei wenn nicht gar scham-
freundlich, dann auf jeden Fall realistischer als ein konstruktivistisch entwickel-
tes, da dort vom Menschenbild als nichttriviale Maschine ausgegangen wird.

63



Reflexion

Erlésungsbeduirftigkeit als schamgenerierende ,Falle*

Der Mensch kann sich verdndern. Deshalb ist er gewissermafien sein eigener Risi-
kofaktor. Bedingt durch die Angewiesenheitsstruktur menschlichen Seins ist der
Andere konstitutiv fiir jede Verdnderung. Das gilt analog fiir die Gottesbeziehung,
die im Gottesdienst aktualisiert, verlebendigt, gesucht, erschiittert, irritiert etc.
wird. Diese Bandbreite ist schamtypisch, der Verunsicherungsgehalt enorm.

Wird reflexhaft Scham sogleich abgewehrt, fithrt dies zur Unmoglichkeit, den
Blick auf Erlosungsbediirftigkeit frei zu legen. Dann bietet sich formlich Angst als
Uberlagerungsaffekt an - womit das depressive, ohnmachtsdominierte Erleben
nicht mehr weit ist. Traditions- und religionsgeschichtlich bedeutungsvoller er-
scheint dann das Phdnomen Schuld. Schuld ist leichter zu ertragen und zu behan-
deln als Scham. Entschuldigung oder Wiedergutmachung gibt es nicht in Ent-
sprechung zur Scham. Ahnlich verhilt es sich mit dem Begriff der Entidngstigung,
auch er hat auf Scham tibertragen kein Pendant. Entschdmung ist nicht moglich.
Das veranschaulicht die Hemmung, dass viele Kriegsiiberlebende erst ein oder
zwei Generationen spdter tiber ihr Leid sprechen konnen: Schweigen ist verboten,
sprechen ist unmaoglich (Jorge Semprun, Elie Wiesel).

Die ,Falle“ besteht im Nicht-Anerkennen der Schamwirkung, wenn also statt-
dessen Erlosungsbediirftigkeit geleugnet wird. Die Uberbetonung von Schuld und
die Vernachldssigung der Beichte lassen sich auch schamgeleitet erkldren. Die
Ersatzfunktion von Schuld erkannte frith Theodor Heuss, als er nach dem 2. Welt-
krieg von Kollektivscham sprach. Im Gottesdienst selbst kann das Schuld beken-
nen bereits tiberfordernd wirken, weil ,ich“ es vor bzw. mit anderen praktiziere.
Das hat seinen Grund in der Schamwirkung. Dann bewerte ich es entweder nach
Art der zu Anfang zitierten Beschdmungserfahrung im Gottesdienst oder ich stre-
be eine Versohnung mit genau dieser Erkenntnis an, erlosungsbediirftig zu sein
und zu bleiben.

Das Gute an der letzten Position ist die Selbstberuhigung, mein Selbstbild
verabschiedet sich von der Verfithrungskraft diverser geradezu aberglaubisch an-
mutender Verfithrungen wie z.B. die Jagd nach Perfektionismus, nach schénem
Korper, nach blinden, d.h. unmenschlichen Optimierungsverheiffungen, nach
mehr Freunden (vgl. Facebook) oder nach wie auch immer ausgeformten und nar-
zisstisch aufgeladenen Selbstiiberschdtzungen. Aber: Menschsein ist nie ambiva-
lenzfrei, immer mehrdeutig, nie verletzungsfrei, sondern immer wandlungsoffen.
Scham macht uns wandlungsfihig, der Preis ist theologisch gedacht die Versoh-
nung mit der Erlosungsbediirftigkeit. Nicht das Stinder-Sein hélt dann klein, son-
dern ein schamfreies Ignorieren dieser allzu menschlichen Grundausstattung.

Die anthropologische Frage nach der Erwiderungs-, Verdanderungs- und (theo-
logisch gesprochen) nach der Erlosungsbediirftigkeit ldsst im ndchsten Schritt
nach Schamkompetenzen suchen, die Scham im Gottesdienst eigens auszeichnen.

64



Scham im Gottesdienst

Schamstarke und Gottesdienst

Mit dem Begriff der Schamstdrke wird hier probehalber ein Begriff angeboten,
der seine Tauglichkeit noch erweisen muss. Die Begriffe schamsensibel oder gar
schamkompetent sind sprachlich noch recht ungebrauchlich. Schamstérke stellt
die Frage, ob sie iiberhaupt zu erreichen ist - ohne den phanomenalen Reichtum,
ohne den hohen Bedeutungsgehalt zu schmélern. Oder haben wir es mit einem
unldsbaren Widerspruch zu tun? Einige Anregungen, die gottesdienstlich inspi-
riert sind oder diesem Kontext zuarbeiten, sollen daher eingesammelt werden,
um die Belastbarkeit des Begriffes zu tiberpriifen.

Unerloste Scham

,Herr, ich bin nicht wiirdig“ ist die einzige Schamformel, die im (rém.-kath.) Got-
tesdienst regelhaft auftaucht. Diese Bekenntnisformel wird kniend gesprochen.
Korperhaltung und Worte bringen gleichzeitig die schamhaltige Erkenntnis in
den bzw. zum Ausdruck. Diese Aussage macht klein, depressiv, schwach. Was ist
der Sinn?, fragt der unerldste Anteil, der sich vor seelischer Verwundung schiit-
zende, gldubige Christ. Freiwillige Anpassung und Unterwerfung, das miisste
nach bisherigem Kenntnisstand schampotenzierend wirken. Angenommen, es
handelt sich nicht um Knechtungs-, Gefangnis- oder gar Holle-Bilder freilegende
Dynamiken, welchen Sinn hat es, sich der unerlosten Scham gewahr zu werden?
Scham legt die Erkenntnis frei, dass meine Identitidt und Integritat sich nicht
ausschlief’lich tiber eigene Kompetenzen regelt, sondern Scham wirkt zwischen,
d.h. intersubjektiv. Die Selbstwahrnehmung als Stinder (Rechtfertigungslehre) ist
dann schmerzlich seelisch verwundend und sucht schamgeleitet nach Auswegen.
Scham schiitzt dann z.B. vor Uberforderung. Doch dem voraus geht die schamer-
regende Erkenntnis, endlich und unvollkommen zu sein (und zu bleiben). Paulus
liefert dafiir ein bleibend niitzliches Paradox in 2 Kor 12,10: ,,Wenn ich schwach
bin, dann bin ich stark.“ Das ist freilich niemals erlésend wirksam, wenn ich
noch im Erleben der Schande, der Beschdmung bin. Der Status der ,,unerlosten
Scham* ist ein Hinweisgeber auf eine relationale Angewiesenheit, die im Mana-
gen der bedrangenden Impulse schnell iiberfordern kann. Sie verweist, als Sehn-
sucht erlebt, auf das Bediirfnis nach Zuflucht, nach Gehalten-Werden, nach lie-
bevollem Blick. An diesem Punkt setzt die Frage an, was religios und theologisch
beizutragen ist zum Suchprozess nach heilsamer Wirkung von Scham.

Aufgehobene Scham

»Was nicht angenommen wird, kann nicht geheilt werden“®: Was der Kirchen-
vater Gregor von Nazianz fiir Christologie und Soteriologie formuliert, ist auch
psychologisch hoch bedeutsam. Zwischen unerldst und aufgehoben gibt es eine
Verschrankungsebene. Aufgehoben ist die Scham bei Gott, zwischen Glaubigem

65



Reflexion

und Gott, wenn ich den Blick Gottes ertrage - und noch klarer: wenn ich den
Blick suche. Das bedeutet, es potenziert sich nicht negativ.

Frei vom Mechanismus des Anpassungsdrucks, sich stdndig kritisch zu hin-
terfragen, sich selbst stdndig neu zu erfinden, allzeit ,wahlbereit“ zu sein, ver-
schiebt sich die Bewertung: Sich frei affirmativ zu verhalten (und das gilt im Got-
tesdienst als wesentlich) ist z-umindest in diesem Kontext tabufrei - auch wenn es
den Mainstream nicht bedient. Affirmative - auch kollektive - Freiheitsvollziige
sind aber schammildernd, weil die Tabuzone verlassen wird, weil Selbsterkennt-
nis nicht mehr gemieden werden muss, denn Gottes gnadige Zuwendung gilt
botschaftsgemdifi jedem Gldubigen.

In Fortsetzung zum ,,Ich bin nicht wiirdig“ lasst sich pointiert die erlésende
Richtung von Schambehandlung aufzeigen: ,,Aber sprich nur ein Wort, so
wird meine Seele gesund.“ Dieser Zusammenhang (Heilung des Knechtes in Mt
8,5-13) veranschaulicht, warum theologisch vom Segen der Scham oder von
der Gabe der Scham gesprochen werden kann. Die Beziehungswilligkeit Gottes
ist sozusagen der Schliissel. Eben weil die Kernaussagen christlicher Botschaft
heiflen: ,Du darfst sein, es soll dich geben, ich schaue dich an, ich zeige dir mein
(An-)Gesicht, ich wende mich dir zu ..., kann Scham in die Biographie integriert
werden. Das sind schamverwandelnde Positionen. Darum teile ich mit Sabine
Wagner-Rau die Annahme, dass eine Segenshandlung bereits schammildernd
wirken kann. Vielleicht ist es bereits jener Urgestus, der Scham heilsam behan-
delt. Darin bahnt sich seelische Erlosung an und macht anndhernd schamstark.

9 Zit. nach W. Strodmeyer, Scham und Erlosung, 486 [s. Anm. 7]; vgl. auch zum Ganzen D. Hell, Die
Sprache der Seele verstehen. Die Wiistenviiter als Therapeuten. Freiburg 2007.

66



