
1	 Editorial, in: Gottesdienst 10 (2014), 83. 

Scham im Gottesdienst
Pastoralpsychologische und erfahrungshermeneutische Erkundungen

Anlass zu den folgenden Überlegungen gab ein Zitat in der Zeitschrift Gottes­
dienst, in dem eine protestantische Christin ihr Befremden während eines Gottes­
dienstbesuches beschreibt: „Ich fühle mich fremd. Stehe auf, wenn die anderen 
aufstehen, kriege beim Gebet die Hände nicht zusammen. Wenn die anderen 
singen, schweige ich, es ist mir peinlich. Als ob ich befürchten würde, dass mich 
jemand beobachtet. Im selben Moment schäme ich mich dafür. Und doch, es 
kommt mir so seltsam vor, dieses kollektive Bekennen, diese Masse, die einem 
Einzelnen die Worte nachspricht. Ich habe Angst davor, ich will doch unabhän­
gig sein, will nicht einfach nachplappern.“1 Vermutlich werden viele Menschen 
diese Schilderung einer Betroffenen als charakteristisch empfinden. Zunächst 
kommt der Verdacht auf, die Gemeinschaft bedrohe womöglich die individua­
listisch und autonom aufgestellte christgläubige Zeitgenossin von heute und 
lege dadurch Scham frei. Oder verhält es sich etwa umgekehrt? Haben wir es im 
Gottesdienst gar mit Beschämungspraktiken zu tun? Welches Schamerleben ist 
gemeint, wenn Scham im Gottesdienst nachgespürt wird? Wo und wann und wie 
wird Scham im Gottesdienst thematisch? 

Eine Vorstufe dieser reflexiven Reserve wäre z.B. die Hemmung, trotz freund­
licher Einladung durch den Priester nicht die Stehplätze „hinten“ zu verlassen 
und sich „vorne“ auf freie Plätze zu setzen. Wird die Einladung übergriffig erlebt, 
kann Rausgehen die Lösung sein. Auch kann das Sich-Hinknien schamerregend 
erlebt werden: Es passiert „freiwillig in der Horde“, ist möglicherweise eine unge­
übte, ungewöhnliche Haltung und ist so, wie wenn eine persönliche Grenze kol­
lektiv missachtet wird. Das wirkt (selbst-)beschämend. Es zeigt sich: Scham in 

Werner Strodmeyer | Hamburg

geb. 1955, verheiratet, 3 Kinder, Dr. phil, Familien­
berater im Erzbistum Hamburg

werner.strodmeyer@gmx.de

Scham im Gottesdienst

57



Bezug auf die Teilnahme an der Liturgie ist ein breiter Themenkomplex, den zu 
untersuchen sich lohnt. Welche Schätze birgt die Scham im kultischen Kontext 
und im heiligen Raum? Welche Befreiung vom Schamerleben ist hilfreich, lange 
vor (psycho-)therapeutisch-beraterisch relevanten Zusammenhängen? Es ist da­
von auszugehen, dass der Scham – wie auch dem Gottesdienst – eine existenzielle 
und elementare Kraft innewohnt, sodass Scham wesentlich den Glauben angeht. 

Verstehenszugänge

Es gibt nicht „die“ Scham, nicht „den“ Gottesdienst. Das ist dem Lebendigkeits
charakter, der Unberechenbarkeit bzw. Nicht-Vorhersagbarkeit des Gefühls und 
der Zusammenkunft von Menschen und Gott geschuldet. Das Thema „Scham“ 
wurde in der theologischen, philosophischen wie auch psychologischen und the­
rapeutischen Forschung lange vernachlässigt. Ein kleiner interdisziplinärer Über­
blick, der die heutige Schamdiskussion skizzenhaft einfängt, soll darlegen, welche 
Verstehenszugänge andere Disziplinen neben der Theologie bereithalten.

Phänomenologisch
Phänomenologisch zeigt die Scham folgende Ausdrucksweisen: Erröten, selten 
Erblassen, Blickabwendung oder Blickmeidung, Im-Boden-Versinken, Sich-Ver­
stecken-Wollen, Unmöglichkeit verbaler Mitteilbarkeit/Mitteilung, Aus-der-Be­
ziehung-Fallen. Scham entsteht und wirkt immer in Beziehungen. Der Ort der 
Scham liegt zwischen Menschen wie auch zwischen Gott und Mensch. Sie entwi­
ckelt sich über das Erleben von Bloßstellung(en). Der Andere – auch Gott – kann 
mich beschämen, mein eigenes Rotwerden sehe ich nicht, befürchte aber den 
Blick des/r Anderen. Es liegt im Wesen der Scham, dass sie existenziell erlebt wird, 
es geht „ums Ganze“, den ganzen Menschen. Scham wirkt total, absolut, uner­
bittlich. Gleichzeitig schützt sie unsere intimsten Grenzen. Als sozial- und selbst­
regulierender Affekt, als universale, über Kulturen, Generationen und Nationen 
hinweg vertraute Emotion meldet sie sich überfallsartig, lähmt die Zunge, wirkt 
körpernah und sprachfern. Über den Blick der Anderen als zentraler Auslöser – real 
oder bereits verinnerlicht – erscheint das Schamerleben typischerweise bei expo­
nierendem (von mir) oder zurückweisendem Verhalten (von anderen). Der Scham 
wohnt eine selbstpotenzierende Dynamik inne, insofern der Sich-Schämende 
sich seiner Scham schämt. Zur ersten Not kommt also eine zweite hinzu. Aus der 
berühmten Parabel Der kleine Prinz kennen wir diese Wechselwirkung: „Warum 
trinkst du? Weil ich mich schäme. Warum schämst du dich? Weil ich trinke.“

Philosophisch
Philosophisch kann beispielhaft mit Scheler, Sartre, Lévinas und gegenwärtig mit 
Thomas Fuchs auf denkerische Ansätze verwiesen werden, die Scham erklärbar 

Reflexion

58



2	 T. Fuchs, Die Würde des menschlichen Leibes, in: Ders., Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psy­
chiatrische Essays. Zug 2008, 104–120, hier: 111.

3	 S. dazu ausführlich und theologisch gewichtig T. Voßhenrich, AnthropoTheologie. Überlegungen zu 
einer Theologie, die aus der Zeit ist. Paderborn 2007.

und anthropologisch verstehbar machen. Konnte Sartre noch sagen: „Die Scham 
ist ein Geständnis“ und mit der Metaphorik der Geisel wie auch des Erwischt-
Werdens beim Blick durch ein Schlüsselloch vergleichen, verstand Scheler – als 
Philosoph darin sehr psychologisch – die Scham als „Seelenkleid“ des Menschen, 
veranschaulicht an der Aktmalerei. Das ist ein wesentlicher Unterschied. Der 
eine verbindet mit Scham Not und Angst, der andere Schutz und Erkenntnis: 
„Rückwendung auf ein Selbst“ wurde eine bis heute vieldiskutierte schamtypi­
sierende Formel von Scheler. Lange bevor Scham zum Rückzug führt, ist sie ein 
Lebendigkeitsausdruck. Lévinas stellt die Scham in eine ganz andere Relationa­
lität: Im Angesicht der Wunde des Anderen versteht er Scham in seiner Antlitz-
Philosophie und denkt insofern psychologisch und theologisch relevant, als er 
den Einzelnen in seinem subjektiven Sein sieht und sich gegen vermeintlich ob­
jektives Erkennen des Einzelnen wendet. Dass der Andere mich nicht töten will, 
das ist nach Lévinas die zentrale humanisierende und schambedingte Erkenntnis. 
Heutiges Sprechen vom Gesicht-Wahren bzw. Gesicht-Verlieren kommt diesem 
Autor sehr nah. Fuchs plädiert dafür, mit philosophischem Gewicht den Aspekt 
der Leibsorge nicht zu vernachlässigen, während der vertrautere Begriff der Seel­
sorge im Gottesdienstkontext vermutlich eher gesehen wird, denn die leibliche 
Dimension ist zugleich der „Würde-Anteil“ von Scham. „Scham ist der zentrale 
Affekt des Schutzes vor Entblößung, Demütigung und Erniedrigung, also auch 
vor der Entwürdigung; zugleich ist es der Affekt, der eine solche Entblößung und 
Entwürdigung selbst zum Ausdruck bringt (…) Generell zeigt die Scham somit an, 
dass jemand unter dem Blick der anderen seine leibliche Souveränität einbüßt 
und seiner allzu irdischen Körperlichkeit anheimfällt, so wie der nackte Kaiser im 
Märchen.“2 

Anthropologisch
Die anthropologische Perspektive sieht v.a. die Angewiesenheitsstruktur mensch­
lichen Seins. Der Stellenwert des Anderen ist nicht zu unterschätzen: Beziehungs­
bedingt und beziehungsgeprägt ist Bloßstellung das zentrale Medium, Scham 
ins Erleben zu bringen. Die Diskussion um die Unterscheidung von Scham- und 
Schuldkulturen verdeutlicht zwar menschliches Erklärungsbemühen, ist tatsäch­
lich aber ätiologieorientiert heute nicht mehr haltbar. Evolutiv gedacht kann 
man sagen, dass die Angst unser Überleben regelt, die Scham unsere Zugehörig­
keit. Menschen brauchen einander, regulieren immer wieder ihren Platz in einem 
bestimmten Gefüge – und das ist in der Regel schamgeleitet.3

59

Scham im Gottesdienst



4	 M. Titze / R. Kühn, Lachen zwischen Freude und Scham. Eine psychologisch-phänomenologische Analyse 
der Gelatophobie. Würzburg 2010; diese beiden Autoren haben sich um die Beachtung von Humor 
und Lachen in der Schambehandlung verdient gemacht.

5	 Wegweisend die Untersuchung von L. Wurmser, Die Maske der Scham. Die Psychoanalyse von Scham­
effekten und Schamkonflikten. Berlin 3. erw. Aufl. 1997; J. Tiedemann, Scham. Gießen 2013.

6	 C. Wolf, Stadt der Engel oder The Overcoat of Dr. Freud. Lesung Rundfunk Berlin-Brandenburg 2010; J. 
Küchenhoff u.a. (Hrsg.), Scham. Würzburg 2013.

Psychologisch
Die Psychologie betont die Unterscheidung zur Schuld, andernfalls setzt man die 
Überbetonung von Schuld fort und im Gefolge die lange praktizierte Vernachläs­
sigung von Scham. Scham orientiert sich mehr am Ich-Ideal, Schuld mehr am 
Über-Ich. Scham schützt und reguliert Identität und Integrität. Emotionspsy­
chologisch ist das Eigene der Scham in ihrer Interaktion mit anderen Gefühlen 
zu betonen: Trauer, Schuld, Angst, Stolz, Selbstwertgefühl … und Humor4. Die 
Unkontrollierbarkeit macht sie im Erleben brisant. Pathologisch auffällig, d.h. 
toxisch wirkend kann die Überforderung, mit Scham umzugehen, eine therapeu­
tische Behandlung erforderlich machen, gerade wenn ein Zuviel an Demütigung, 
an Vernachlässigung, an Liebesunwert (Wurmser) geschehen ist. Als reflexiver 
gehört Scham zu den brisanten Affekten, weil sie eingebettet ist in ein jetzt ak­
tuelles oder erinnertes oder unbewusst verinnerlichtes Beziehungsgeschehen. 
Scham ist psychologisch gesehen auch deshalb ein wichtiges Regulativ in Grup­
pen, sie reguliert Zugehörigkeit oder Ausschluss, im Großen wie im Kleinen. 
Besonders der Psychoanalyse als Disziplin verdanken wir wegweisende und ver­
gleichsweise frühe Untersuchungen zur Scham.5 

Literarisch
Literarisch gibt es durch die Epochen hindurch vermehrt Bemühungen, Scham 
zu verstehen, Schamerleben in die handlungsleitende Ebene zu holen. Das kann 
mit Franz Kafkas bekannter hündischer Scham aus Das Schloß, mit Bernhard 
Schlinks Der Vorleser, ebenso mit Philipp Roths Romanen Der menschliche Ma­
kel oder Nemesis veranschaulicht werden. Während Kafka das Vernichtende 
von Scham thematisiert, Schlink die Ebene der transgenerationalen Weitergabe 
von Scham problematisiert, überwiegt bei Roth der Fokus auf dem Umgang 
mit den biographisch relevanten seelischen Verletzungen und die Suche nach 
persönlicher Bewältigung oder besser: dem Anerkennen von Grenze und dem 
Widerstand gegen Vernichtungserleben. Roth sucht die Transformation. Christa 
Wolf verdeutlicht in ihrem letzten Werk das Fluchtverhalten, wenn – medial in­
szeniert – die Beschämungen überhand nehmen und wie unverdaulich wirken: 
Sie floh nach Kalifornien und arbeitete „Ich fühle mich besudelt“ auf.6 Auch im 
Theater finden wir frühe und gegenwärtige Auseinandersetzungen mit Scham, 
z.B. bei Sophokles' Antigone oder in heutiger Zeit bei Mobbing von Annette Pehnt 
oder Fettes Schwein von Neil LaBute.

Reflexion

60



7	 Ausgewählt C.-M. Bammel, Aufgetane Augen – Aufgedecktes Angesicht. Theologische Studien zur Scham 
im interdisziplinären Gespräch. Gütersloh 2005; M. Bauks / M. F. Meyer (Hrsg.), Zur Kulturgeschichte 
der Scham. Hamburg 2011; W. Strodmeyer, Scham und Erlösung. Das relational-soteriologische Ver­
ständnis eines universalen Gefühls in pastoraltherapeutischer Hinsicht. Paderborn 2013.

8	 W. Strodmeyer, Scham und Erlösung, 486 [s. Anm. 7].

Theologisch
Theologisch folgt aktuell einer beachtlich langen Vernachlässigung von Scham 
nun eine forschende Hinwendung,7 nachdem die Scham traditionell von der 
Schuld „geschluckt“ wurde und erst in jüngerer Zeit eine eigene Beachtung erlebt, 
d.h. man holt sie aus der tabuisierten Zone und sie kann ihr Potenzial entfalten: 
„Die vernichtende Wirkung von Scham und Beschämung bleibt ein Hinweisge­
ber erlösungsbedürftigen Erlebens; die heilsame Wirkung bleibt als Würdegarant 
und Entwicklungsansporn.“8 Dieser Ambivalenz kann auch der Gottesdienst mit 
seiner Rahmung, Intention, Bezogenheit und Kontextualität nicht ausweichen. 
Tatsächlich ist die Beschäftigung mit dem komplexen Gefühl Scham theoretisch 
und praktisch anspruchsvoll, weil kompliziert – auch in der religiösen Praxis.

Angst vor Scham: Angst vor Gott? 

Zunächst sei eine eigene Erfahrung angeführt. Sie erzählt von einem gottesdienst­
lichen Rahmen, in dem die Befreiung von der Scham geglückt ist: „Nach einer 
mich am Ende traumatisierenden Serie von Demütigungen, einer Beschämungs­
serie, half mir (auch) das erlösende Sprechen von Gott wieder auf die Beine, d.h. 
die heilsame Wirkung war nicht zu überspüren, die Scham nahm ab (…) Dann 
kam im religiösen Erleben die Wende: Ich hielt stand, als in einem Gottesdienst 
im kleinen Kreis das Johanneswort von allen Teilnehmern meditiert wurde: 
,Bleibt in der Liebe‘ (Joh 15,9). Ich habe es in dem Moment unwillkürlich singula­
risiert, laut mitgeteilt, das mich der Imperativ beeindruckt, und spürte eine stille 
Freude in mir aufsteigen, weil ich erstens merkte, ich halte es aus, ich kann es 
wieder annehmen und zweitens legte es keine Scham frei, ich war wieder ,würdig‘ 
und ,wert‘, ich ertrug das Gute, d.h. hier: die Liebe. Die notwendige psychische 
Stabilität war soweit wieder erreicht, meine Identität als Glaubender bahnte sich 
wieder wie neu an. Dem folgte im weiteren Gottesdienst-Verlauf beim Raum der 
Fürbitten ein still-unaufgeregtes ,für meinen Vater‘ und dann ,für meine Mutter‘. 
Diese Versprachlichung vor Zeugen im heiligen Raum und in schweigender Reso­
nanz war die Initiation für meine letzte Heilungsetappe. Gottes gnädige Zuwen­
dung galt als erfahrbare auch wieder mir – die Scham und der Schmerz nahmen 
ab, Gott- und Selbstvertrauen zu (…) Ich bin wieder ein Kind Gottes.“

Auch Mose erfuhr in der Wüste eine Art heiligen Raum, der ihn zutiefst be­
troffen machte. Der „brennende Dornbusch“ hat eine Nähe zur „brennenden 
Scham“: Damit sind sich Verstecken, das Gesicht verbergen oder es abwenden 

61

Scham im Gottesdienst



bereits biblisch vertraute Bildworte. Sie vermitteln das intensive Erleben: Um frei 
zu werden, muss man sich seiner Grenzen stellen. Wer sich seiner Scham stellt 
und sie in die Kommunikation zwischen sich und Gott holt, in die befreiende Ge­
genwart Gottes – der Dornbusch verbrennt nicht! – , der kann sein Gesicht zeigen, 
sich und Anderen unter die Augen kommen, vor Gottes Angesicht treten.

Dass es auch anders ausgehen kann, zeigt die Geschichte von Kain und Abel: 
Gott beschämt Kain durch Opfer-Ablehnung und dieser tötet seinen Bruder auf­
grund der Unerträglichkeit der Beschämung. Petrus verleugnet Jesus drei Mal und 
zieht sich schamvoll zurück. Eva und Adam bezichtigen sich und andere, um die 
schamrelevante Selbsterkenntnis zu vermeiden und verwandeln das eigene Versa­
gen in Schuldzuschreibungen: „Der/ Die war's …“ Der Sündenbockmechanismus 
und der Bedarf danach ist auch über die Scham und die Unmöglichkeit, über 
sie zu kommunizieren zu erklären. Aus-der-Beziehung-zu-Fallen ist die zentrale 
schambedingte Angst, die auch für die Gottesbeziehung gilt. Ängste vor Aus­
tauschbarkeit, vor Ausschluss, vor Mangel arbeiten der zentralen Angst der Nicht-
Zugehörigkeit zu. Biblisch thematisierte Ängste sind auch im Schamkontext rele­
vant: Angst vor Minderwertigkeit, vor Ablehnung, vor Bloßstellung, vor Versagen, 
vor Verachtung, vor Inkompetenz – vor seelischer Verletzung. Brennende Scham 
thematisiert diesen Verwundungsgehalt, der die fragilen Selbstgrenzen im relatio­
nal wirksamen Eingebundensein und entsprechenden folgenreichen Angewiesen­
heitshorizont erleben lässt. 

Scham im Gottesdienst kann erlebt werden auf der Verhaltensebene der Grup­
pe; man plappert halt mit oder nach und wird sich dessen bewusst. Dann bieten 
im Erleben die Mitchristen keine Gruppenidentifikation an oder sie wird abge­
lehnt, eine selbstgewählte Ausgrenzung ist dann der Anlass. Das ist schamrele­
vant, insofern der Anpassungsdruck dem autonomen Bestreben widersteht: Eine 
Grenze wird verletzt, ein Bedürfnis missachtet. Das Konzept der Selbstwirksamkeit 
steht im psychotherapeutischen Diskurs hoch im Kurs. Es suggeriert Unabhängig­
keit, und diese konkurriert mit dem Konzept der Erlösungsbedürftigkeit. Angst 
vor Scham impliziert den Gedanken, dass ein Bekenntnis zur eigenen Grenze sehr 
schwer fällt, v.a. als solches nicht gesehen werden darf, weil es durch die theo­
logisch-anthropologisch erkannte Angewiesenheit auf Andere, Insuffizienzen 
und Makelhaftes freilegt. Wer glaubt, dass Gott dieser angstvollen seelischen Not 
standhält oder wer glaubt, dass Gott in diesem Kontext Angst macht – das wäre 
gleichsam eine göttliche Beschämung? Angst vor Gott legte so Schamerleben frei. 

Tyrannei des Gelingens

Die wesenhafte Sprachferne von Scham ist angstgeleitet, da wir in der Postmoder­
ne weder eine Fehlerfreundlichkeit kennen noch eine Kultur der Achtung (Mig­
gelbrink) als sicherer, sinnhafter Wert allgemein gilt. Zeittypisch ist da eher eine 

Reflexion

62



Tyrannei des Gelingens. Leben soll gelingen oder gar perfekt sein, gerne auch der 
Körper, ob operiert oder tätowiert. Schamgeleitet wirkt dabei sehr mächtig das 
„Gesehen-werden“. Der Begriff des Perfekten begegnet uns nicht zufällig überall 
und der Lösungsbegriff ist ähnlich überstrapaziert. Genau das macht schamre­
sistent auf der Einfühlungsebene oder es zeigt die eigenen Grenzen auf und das 
wiederum wird verborgen. Diese Dynamik unterstützt Schamerleben, denn es ist 
eine Angstvermeidung. Das Klein-Sein oder Schwach-Sein hat gesellschaftlich 
und kulturell keine Lobby, ähnlich zum Unterschied zwischen seelischem und 
körperlichem Leiden. Scham lähmt nicht nur die Zunge, sondern bereits das 
Erleben.

Ist die Gottesbeziehung davon infiziert, schlummern ganz bestimmte Über­
tragungsfallen: Gott wird dann als Projektionsfläche benutzt (eher unbewusst), 
auch wird er ein Angstmacher, der das Kleine und Schwache nicht liebt etc. Es 
liegt in der Wucht des Schamerlebens, dass sie wie eine unerträgliche Angst 
wirkt. Tatsächlich geht es um die Angst, einen guten Platz zu verlieren und das 
bewirkt die Scham. Das lässt schließlich weiterfragen, was aus den schamsprach­
lich engen Grenzen wird, welche Reflexion und Emotionalität sie freilegen im 
Gottesdienst-Kontext?

Eine ernste Gefahr liegt im Streben nach Glück, Gesundheit, Geld wie auch 
im vermeintlich unabhängigen Status heutigen Selbstverständnisses. Hier ist 
der Ort der „Falle“: nicht mehr selbstverwirklichend, sondern selbst(er)findend 
ist der Mensch unterwegs. Das ist schamfrei konzipiert. Der israelische Psycho­
analytiker Carlo Strenger untersucht die gegenwärtige Verschiebung von der 
Selbstfindung zur Selbsterfindung und betont, dass „das Experimentieren mit 
sich selbst (…) ein normaler Bestandteil der zeitgenössischen urbanen Kultur ge­
worden ist.“ Das Aushalten unerträglicher Widerfahrnisse, so auch der Umgang 
mit schambedingter seelischer Verwundung führt Strenger dazu, von der Idee 
der „Selbsterschaffung“ auszugehen. Doch führt die m.E. unhaltbare Annahme, 
das Subjekt erfinde sich ständig selber neu, zur Suggerierung eines Vakuums, 
einer black box oder es führt zurück zum Monaden-Denken. Das kollidiert mit 
entscheidenden Ergebnissen gegenwärtiger Säuglings- und Bindungsforschung. 
Die Bezogenheit auf Andere wird immer wieder auch zur Angewiesenheit auf 
Andere – und das ist schamgenerierend, denn die Vulnerabilität von Menschen 
ist nicht aufzuheben. 

Die psychoanalytische Forschung spricht von intersubjektiver Wende und 
meint die Beziehungsmatrix als unumgänglichen Wirkfaktor, wenn mensch­
liches Gedeihen oder helfendes Unterstützen thematisch wird. Dieser „Falle“ 
der Einbildung, Täuschung, Leugnung oder Illusion kann nur via Aneignung be­
gegnet werden. Ein relationales Menschenbild ist dabei wenn nicht gar scham­
freundlich, dann auf jeden Fall realistischer als ein konstruktivistisch entwickel­
tes, da dort vom Menschenbild als nichttriviale Maschine ausgegangen wird. 

63

Scham im Gottesdienst



Erlösungsbedürftigkeit als schamgenerierende „Falle“ 

Der Mensch kann sich verändern. Deshalb ist er gewissermaßen sein eigener Risi­
kofaktor. Bedingt durch die Angewiesenheitsstruktur menschlichen Seins ist der 
Andere konstitutiv für jede Veränderung. Das gilt analog für die Gottesbeziehung, 
die im Gottesdienst aktualisiert, verlebendigt, gesucht, erschüttert, irritiert etc. 
wird. Diese Bandbreite ist schamtypisch, der Verunsicherungsgehalt enorm. 

Wird reflexhaft Scham sogleich abgewehrt, führt dies zur Unmöglichkeit, den 
Blick auf Erlösungsbedürftigkeit frei zu legen. Dann bietet sich förmlich Angst als 
Überlagerungsaffekt an – womit das depressive, ohnmachtsdominierte Erleben 
nicht mehr weit ist. Traditions- und religionsgeschichtlich bedeutungsvoller er­
scheint dann das Phänomen Schuld. Schuld ist leichter zu ertragen und zu behan­
deln als Scham. Entschuldigung oder Wiedergutmachung gibt es nicht in Ent­
sprechung zur Scham. Ähnlich verhält es sich mit dem Begriff der Entängstigung, 
auch er hat auf Scham übertragen kein Pendant. Entschämung ist nicht möglich. 
Das veranschaulicht die Hemmung, dass viele Kriegsüberlebende erst ein oder 
zwei Generationen später über ihr Leid sprechen können: Schweigen ist verboten, 
sprechen ist unmöglich (Jorge Semprun, Elie Wiesel). 

Die „Falle“ besteht im Nicht-Anerkennen der Schamwirkung, wenn also statt­
dessen Erlösungsbedürftigkeit geleugnet wird. Die Überbetonung von Schuld und 
die Vernachlässigung der Beichte lassen sich auch schamgeleitet erklären. Die 
Ersatzfunktion von Schuld erkannte früh Theodor Heuss, als er nach dem 2. Welt­
krieg von Kollektivscham sprach. Im Gottesdienst selbst kann das Schuld beken­
nen bereits überfordernd wirken, weil „ich“ es vor bzw. mit anderen praktiziere. 
Das hat seinen Grund in der Schamwirkung. Dann bewerte ich es entweder nach 
Art der zu Anfang zitierten Beschämungserfahrung im Gottesdienst oder ich stre­
be eine Versöhnung mit genau dieser Erkenntnis an, erlösungsbedürftig zu sein 
und zu bleiben.

Das Gute an der letzten Position ist die Selbstberuhigung, mein Selbstbild 
verabschiedet sich von der Verführungskraft diverser geradezu abergläubisch an­
mutender Verführungen wie z.B. die Jagd nach Perfektionismus, nach schönem 
Körper, nach blinden, d.h. unmenschlichen Optimierungsverheißungen, nach 
mehr Freunden (vgl. Facebook) oder nach wie auch immer ausgeformten und nar­
zisstisch aufgeladenen Selbstüberschätzungen. Aber: Menschsein ist nie ambiva­
lenzfrei, immer mehrdeutig, nie verletzungsfrei, sondern immer wandlungsoffen. 
Scham macht uns wandlungsfähig, der Preis ist theologisch gedacht die Versöh­
nung mit der Erlösungsbedürftigkeit. Nicht das Sünder-Sein hält dann klein, son­
dern ein schamfreies Ignorieren dieser allzu menschlichen Grundausstattung.

Die anthropologische Frage nach der Erwiderungs-, Veränderungs- und (theo­
logisch gesprochen) nach der Erlösungsbedürftigkeit lässt im nächsten Schritt 
nach Schamkompetenzen suchen, die Scham im Gottesdienst eigens auszeichnen.

Reflexion

64



Schamstärke und Gottesdienst 

Mit dem Begriff der Schamstärke wird hier probehalber ein Begriff angeboten, 
der seine Tauglichkeit noch erweisen muss. Die Begriffe schamsensibel oder gar 
schamkompetent sind sprachlich noch recht ungebräuchlich. Schamstärke stellt 
die Frage, ob sie überhaupt zu erreichen ist – ohne den phänomenalen Reichtum, 
ohne den hohen Bedeutungsgehalt zu schmälern. Oder haben wir es mit einem 
unlösbaren Widerspruch zu tun? Einige Anregungen, die gottesdienstlich inspi­
riert sind oder diesem Kontext zuarbeiten, sollen daher eingesammelt werden, 
um die Belastbarkeit des Begriffes zu überprüfen.

Unerlöste Scham
„Herr, ich bin nicht würdig“ ist die einzige Schamformel, die im (röm.-kath.) Got­
tesdienst regelhaft auftaucht. Diese Bekenntnisformel wird kniend gesprochen. 
Körperhaltung und Worte bringen gleichzeitig die schamhaltige Erkenntnis in 
den bzw. zum Ausdruck. Diese Aussage macht klein, depressiv, schwach. Was ist 
der Sinn?, fragt der unerlöste Anteil, der sich vor seelischer Verwundung schüt­
zende, gläubige Christ. Freiwillige Anpassung und Unterwerfung, das müsste 
nach bisherigem Kenntnisstand schampotenzierend wirken. Angenommen, es 
handelt sich nicht um Knechtungs-, Gefängnis- oder gar Hölle-Bilder freilegende 
Dynamiken, welchen Sinn hat es, sich der unerlösten Scham gewahr zu werden? 
Scham legt die Erkenntnis frei, dass meine Identität und Integrität sich nicht 
ausschließlich über eigene Kompetenzen regelt, sondern Scham wirkt zwischen, 
d.h. intersubjektiv. Die Selbstwahrnehmung als Sünder (Rechtfertigungslehre) ist 
dann schmerzlich seelisch verwundend und sucht schamgeleitet nach Auswegen. 
Scham schützt dann z.B. vor Überforderung. Doch dem voraus geht die schamer­
regende Erkenntnis, endlich und unvollkommen zu sein (und zu bleiben). Paulus 
liefert dafür ein bleibend nützliches Paradox in 2 Kor 12,10: „Wenn ich schwach 
bin, dann bin ich stark.“ Das ist freilich niemals erlösend wirksam, wenn ich 
noch im Erleben der Schande, der Beschämung bin. Der Status der „unerlösten 
Scham“ ist ein Hinweisgeber auf eine relationale Angewiesenheit, die im Mana­
gen der bedrängenden Impulse schnell überfordern kann. Sie verweist, als Sehn­
sucht erlebt, auf das Bedürfnis nach Zuflucht, nach Gehalten-Werden, nach lie­
bevollem Blick. An diesem Punkt setzt die Frage an, was religiös und theologisch 
beizutragen ist zum Suchprozess nach heilsamer Wirkung von Scham.

Aufgehobene Scham
„Was nicht angenommen wird, kann nicht geheilt werden“9: Was der Kirchen­
vater Gregor von Nazianz für Christologie und Soteriologie formuliert, ist auch 
psychologisch hoch bedeutsam. Zwischen unerlöst und aufgehoben gibt es eine 
Verschränkungsebene. Aufgehoben ist die Scham bei Gott, zwischen Gläubigem 

65

Scham im Gottesdienst



und Gott, wenn ich den Blick Gottes ertrage – und noch klarer: wenn ich den 
Blick suche. Das bedeutet, es potenziert sich nicht negativ. 

Frei vom Mechanismus des Anpassungsdrucks, sich ständig kritisch zu hin­
terfragen, sich selbst ständig neu zu erfinden, allzeit „wahlbereit“ zu sein, ver­
schiebt sich die Bewertung: Sich frei affirmativ zu verhalten (und das gilt im Got­
tesdienst als wesentlich) ist zumindest in diesem Kontext tabufrei – auch wenn es 
den Mainstream nicht bedient. Affirmative – auch kollektive – Freiheitsvollzüge 
sind aber schammildernd, weil die Tabuzone verlassen wird, weil Selbsterkennt­
nis nicht mehr gemieden werden muss, denn Gottes gnädige Zuwendung gilt 
botschaftsgemäß jedem Gläubigen.

In Fortsetzung zum „Ich bin nicht würdig“ lässt sich pointiert die erlösende 
Richtung von Schambehandlung aufzeigen: „Aber sprich nur ein Wort, so 
wird meine Seele gesund.“ Dieser Zusammenhang (Heilung des Knechtes in Mt 
8,5–13) veranschaulicht, warum theologisch vom Segen der Scham oder von 
der Gabe der Scham gesprochen werden kann. Die Beziehungswilligkeit Gottes 
ist sozusagen der Schlüssel. Eben weil die Kernaussagen christlicher Botschaft 
heißen: ‚Du darfst sein, es soll dich geben, ich schaue dich an, ich zeige dir mein 
(An-)Gesicht, ich wende mich dir zu …‘, kann Scham in die Biographie integriert 
werden. Das sind schamverwandelnde Positionen. Darum teile ich mit Sabine 
Wagner-Rau die Annahme, dass eine Segenshandlung bereits schammildernd 
wirken kann. Vielleicht ist es bereits jener Urgestus, der Scham heilsam behan­
delt. Darin bahnt sich seelische Erlösung an und macht annähernd schamstark. 

9	 Zit. nach W. Strodmeyer, Scham und Erlösung, 486 [s. Anm. 7]; vgl. auch zum Ganzen D. Hell, Die 
Sprache der Seele verstehen. Die Wüstenväter als Therapeuten. Freiburg 2007.

Reflexion

66


