
1	 G. Scherer, Postill Oder Außlegung der Sontäglichen Euangelien durch das gantze Jahr. Widerumb vom 
Auctore selbst/ mit vilen newen Predigen gemehret/ und sonst in vil weg corrigiert, gebessert/ Und zum 
viertenmal in Druck verfertigt. Sampt zweyen nutzlichen Indicibus, dem Catholischen Leser zu nutz und 
gutem. Attende tibi, & doctrinæ: insta in illis. Hoc enim faciens, & teipsum saluum facies, & eos qui 
audiunt. I. Timoth. IV. Gedruckt zu München/ durch N. Henricum. 1611, Diözesanarchiv Eichstätt: 
04/1 B VII 808, fol. 3r. Im Folgenden werden die Angaben aus diesem Werk in Klammern angegeben.

2	 Vgl. T. Kauffmann, Geschichte der Reformation. Leipzig 2009, 24.
3	 A. Czerwon, Predigt gegen Ketzer, in: SMHR 57 (2011), 65.
4	 J.B. Schneyer, Geschichte der katholischen Predigt. Freiburg i.Br. 1969, 271.
5	 H. Tyrell, Religiöse Kommunikation. Auge, Ohr und Medienvielfalt, in: K. Schreiner (Hrsg.), Frömmigkeit 

im Mittelalter. Politisch-soziale Kontexte, visuelle Praxis, körperliche Ausdrucksformen. München 2002, 
97–124, hier: 87.

„Was bedarfs viler Wort ...“
Die Predigtregeln des Georg Scherer SJ

„Was bedarfs viler Wort: Predigen ist ein Englisch Werck“1. Dieses Zitat aus der 
Feder des österreichischen Jesuiten Georg Scherer (1540–1605) über die Bedeu­
tung des Predigens impliziert drei Aspekte: Zum einen ist die Predigt selbst als 
engelsgleiches Medium und als konkreter Ort der Heilsvermittlung zu verstehen, 
da in ihr die Botschaft vom Reich Gottes genuin verkündet wird. Zum anderen 
soll der Prediger in einer neu anbrechenden Phase der aufkommenden Bildungs­
bedürfnisse durch sein verkündigendes Handeln zum Zeugen für Gott verstanden 
werden.2 Wie die Engel den Menschen die göttliche Wahrheit kommunizieren, 
so ist er durch sein Tun Beauftragter Gottes. Die Predigt repräsentiert die „zen­
trale literarische Gattung innerhalb der christlichen Welt des europäischen Mit­
telalters“3 und ihre Reform war ein tridentinischer Programmpunkt. Durch sie 
vermittelt der Prediger die göttliche Wahrheit des Evangeliums und beabsichtigt 
dadurch, „die Menschen zu Gott zu führen“4. Der theologische und spirituelle 
Gehalt der Predigt legitimiert ihn in seinem Urteil über Orthodoxie und Häresie, 
Wahrheit und Lüge. Eine dritte Perspektive lässt die Predigt als dialogisches Ge­
schehen verstehen, bei welchem der „religiöse-genuine Kommunikationsmodus“5 

Joachim Werz | Tübingen

geb. 1990, Mag. theol., 
Doktorand in Kirchengeschichte

joachim.werz@gmx.net

67

Predigtregeln



dominiert, der sich in der Interaktion von Prediger und Zuhörer(inne)n manife­
stiert. Im Wissen um das paulinische Wort „So kommt der Glaube vom Hören, 
das Hören jedoch durch das Wort Christi“ (Röm 10,17) und begleitet durch „den 
frömmigkeitsgeschichtlichen Paradigmenwechsel vom Schauen zum Hören, vom 
Bild zum Wort“6 bedarf das gepredigte Glaubens-Wort Zuhörender, die sich durch 
das von der Kanzel gesprochene Wort einerseits zum wahren Glauben und zur 
wahren Kirche bekennen, andererseits auch im rechten Lebenswandel und der 
Frömmigkeit gestärkt werden sollen. 

Der folgende Beitrag untersucht die Predigtregeln Georg Scherers auf ihren 
geistlichen und spirituellen Gehalt hin. Scherer tritt dabei als kritischer Ge­
sprächspartner einer heutigen Performer-Mentalität auf. Er legt seine Konzen­
tration nicht so sehr auf das how to do, sondern vielmehr auf das Setting, das ein 
spirituelles und vom Gebet durchdrungenes sein muss. 

Jesuit, Hof- und Kontroversprediger 

Aufgewachsen ist Scherer mit insgesamt sieben Geschwistern. Im Catalogus Per
sonarum wird über ihn berichtet, dass seine Eltern – und dies erweist sich als No­
vum in der Forschung – „Irrgläubige“7, d.h. nach damaliger Sprachregelung evan­
gelische Christen waren. In seinen Kinder- und Jugendjahren hatte das protestan­
tische Leben in Österreich breiten Fuß gefasst, zahlreiche Prediger in Österreich 
wurden in den deutschen Ländern rekrutiert, da in weiten Teilen des Reiches 
keine zentrale Kontrolle durch eine staatliche Kirchenleitung erfolgte. Österreich 
war Emigrationsort und Ausbildungsförderer für radikale Lutheraner. Als 19-jäh­
riger tritt Scherer am 16. September 1559 mit weiteren fünf Männern in den seit 
1551 in Wien wirkenden Jesuitenorden ein und durchläuft das dortige Ausbil­
dungsprogramm. 1571 wird er als Prediger an der Wiener Jesuitenkirche inves­
tiert und übt diese Tätigkeit bis 1575 aus, bevor er nach Graz berufen wird. 1577 
zurück in Wien, wird Scherer 1582 als Hofprediger bei den Erzherzögen Ernst und 
Maximilian ernannt. Als 49-jähriger macht er sich im Kreis des österreichischen 
Adels und Klerus einen umstrittenen Namen, da er nicht nur gegen Feinde und 
Kritiker der katholischen Kirche predigt, sondern auch die eigenen Klerikerkreise 
kritisiert. 1597 wird er zum Domprediger von St. Stephan bestimmt, was ihm eine 
welt- und kirchenpolitisch noch gewichtigere Stimme verleiht. Auf der Kanzel be­
dient er sich „jener dialektischen Praxis, die beispielgebend für alle Bereiche des 
Wirkens der Societas Jesu wurde“8: Naturwissenschaftliche, humanistische, und 

6	 T. Kauffmann, Reformation, 424 [s. Anm. 2].
7	 Vgl. Catalogi personarum et officiorum provinicae Austriae S.I.. I. 1551–1600. Collegit et edidit L. 

Lukács S.I., in: MHSI 117 (1978), 162. 
8	 W. Drobesch, Sozialpolitische Aussagen in den Predigtsammlungen der Gegenreformation, in: F. M. Do­

linar u.a. (Hrsg.), Katholische Reform und Gegenreformation in Innerösterreich 1564–1628. Graz  1994, 
491–506, hier: 500.

68

Reflexion



auch protestantische Errungenschaften wurden für die eigenen Interessen modi­
fiziert. Scherer verstirbt mit 67 Jahren am 27. November 1607 im Jesuitenkolleg in 
Wien.

Scherers Werke wurden international publiziert. Im Jahr 1611 ist Scherers Pos
till oder Außlegung der Sontæglichen Euangelien durch das ganze Jahr (fol. 2v) mit 
„newen Predigen gemehret“ (ebd.) in der vierten Auflage erschienen. Adressiert 
ist die Postille „An den Christlichen Leser“. Diese weitreichende Formulierung 
inkludiert einerseits den einfachen Laien, dem die Lektüre eines solchen katho­
lischen Andachtsbuches zur religiösen Verinnerlichung und Imaginierung die­
nen soll.9 Andererseits werden auch die Prediger eingeschlossen, die sich dieser 
Texte bedienten oder einzelne Gedanken in ihre Predigten aufnahmen. Scherer 
stellt den Predigern zu Beginn seiner Postille ein facettenreiches Regelwerk auf, 
das in 13 einzelnen Anweisungen die verschiedenen und zu beachtenden Modi 
der unscholastischen ars prædicandi erörtert.10   	

Kurzfassung einer frühneuzeitlichen Predigtlehre	

Die Grundabsicht „der gegenwertige[n] Postill deß Ehrwürdigen und wolgelehr­
ten Herrn Georgii Scherers der Societet Iesv Theologi“ (fol. 2v.)  besteht darin, 
durch die Verbreitung des Wortes Gottes in der Predigt die Strahlkraft der ka­
tholischen Kirche so eindrücklich zu demonstrieren, dass sich die Menschen 
der Wahrheit des Evangeliums und der Kirche sicher sein können. Durch diese 
Aussage erhalten die Predigten einen pastoralen Duktus, bei dem das Seelenheil 
der Menschen im Zentrum der Verkündigung steht. Durch die Identifikation des 
Einzelnen mit der Botschaft des Evangeliums kann ihnen die Angst vor den allge­
genwärtigen Bedrohungen, wie Krankheiten, Tod und auch religiöse Konflikte 
genommen werden, denn wie durch die Teilnahme an der Messfeier, so sind auch 
durch das Wort des Evangeliums (...) Sünden getilgt. 

Die 13 Regeln Scherers stellen exemplarisch für den Zeitraum des späten 16. 
und frühen 17. Jh. ein zahlreich vertretenes Forschungsverdikt in Frage, das den 
Jesuiten die Geschichte hindurch eine überwiegend auf konfessionelle Polemik 
ausgerichtete Verkündigung attestiert. Die Predigtregeln für den katholischen 
Prediger erweisen sich als ein pastoral-homiletischer Ansatz, der auf technische, 
inhaltliche, spirituelle und rhetorische Fragen Antwort geben will. Einige der 
13 Regeln sollen im Folgenden, ihrem spirituellen Gehalt nach gebündelt, einer 
Analyse unterzogen werden. Andere hingegen, die auf Phonetik, rhetorische Fer­
tigkeiten und andere Techniken abzielen, werden ausgelassen, wenngleich außer 
Frage steht, dass beides für eine gelungene Predigt unabdingbar ist.	

9	 Vgl. A. Holzem, Das Buch als Gegenstand und Quelle der Andacht, in: Ders. (Hrsg.), Normieren. Tradie-
ren. Inszenieren. Das Christentum als Buchreligion. Darmstadt 2004, 225–262, hier: 234.

10	 Vgl. J. O'Malley, Die ersten Jesuiten. Würzburg 1995, 120f.

69

Predigtregeln



Die erste und dritte Regel: Lebe was du predigst!
Mit der Aufforderung, dass ein „jeglicher Ordentlicher Prediger (...) das Predig­
Ampt nicht für gering / sondern für ein groß / hoch und ansehenlich Ampt 
halten“ (fol. 3r) soll, legt Scherer das Fundament für das Selbstverständnis eines 
katholischen Predigers. Dass das Predigen eigentlich nur dem Bischof zustehe, 
erläutert er durch die liturgische Formel der Bischofsweihe und durch die Aussage 
des „jüngst gehalten Trientisch Concilium“ (ebd.). Dies betont die Würde und 
Stellung der Predigt und des katholischen Predigers, da dieser an die bischöfliche 
Vollmacht rückgebunden und in der apostolischen Sukzession verortet ist. Jeder 
Priester steht somit in direkter Nachfolge der Apostel, die Christus ausgesandt 
hat, das Evangelium in der ganzen Welt zu verkündigen (vgl. Mk 16,15). Scherer 
führt das über diesem Beitrag stehende Zitat des Predigens als „Englisch Werck“ 
(ebd.) ein und ermutigt, sich des Predigtamtes nicht zu schämen. Er will in dem 
Prediger ein Bewusstsein seiner von Gott her verstandenen Sendung evozieren. 
Von dieser Identität her, lässt sich auch seine Forderung nach der Statuierung 
eines christlichen Vorbilds erklären: Der Geistliche „lebe exemplarisch / also 
daß er selber das jenig thue / was er andere lehret“ (fol. 3v) . Biblisch fundiert er, 
dass der Lehrtätigkeit der Predigt zuerst ein mustergültiges Handeln vorausgehen 
muss. Obwohl die Hörer(innen) ihre Ohren eigentlich auf die Worte der Predigt 
richten sollten, weist er aus eigenem Wissen darauf hin, dass diese auch auf das 
Leben und die Tugenden des Predigers achten. Durch den vorbildhaften Lebens­
wandel und die Übung in christlichen Werten kann Scherer zufolge, der hierfür 
Hieronymus zitiert, der Prediger dem Gerede seiner Hörerschaft entgehen: „Lasse 
dein Predig durch deine Werck nicht geschendet werden: Damit / wann du in der 
Kirchen redest / ein jeglicher bey sich selber heimblich antworte / Ey warumb 
thustu nicht selber / was du sagest?“ (ebd.) 

Die zweite und vierte Regel: Merke, Gut Ding will Weile haben! 
„Ich predige ohn ruhm zumelden allbereit in die vier und vierzig Jahr / bin aber 
so weit noch nicht kommen / daß ich mich dörffte vermessen auß dem Stegreiff 
und auß den ärmeln flugs ein Predig herfür zuschütten.“ (ebd.)

Aus eigener Erfahrung fordert Scherer von den Predigern, dass sie „fleissig 
studieren auff die Predigen / unnd nicht unbreit zu der Canzel lauffen“ (ebd.). 
Er vergleicht die Aufgabe des Vor- und Zubereitens des Wortes Gottes für die un­
terschiedlichen Anlässe und die je unterschiedlichen Hörer(innen) mit dem 
kulinarischen Gewerbe: Der Koch muss seine Speisen salzen, mit Gewürzen ver­
feinern und für den Gast mit dem „schwachen magen (...) annemlich und wol­
geschmack“ (ebd.) zubereiten. Diese Kunst ist auch für den Prediger von Nöten, 
da er sonst ein „unordentliches und seuchtgelehrtes Gewäsch unnd Geschwäze 
daher“ (ebd.) bringen könnte, das weder fundiert noch für die Hörer(innen) auf­
bauend und stärkend ist. Ermutigend richtet er seine Worte an den Klerus, der 

70

Reflexion



nicht verdrossen sein soll, wenn trotz des vorbildhaften Lebensstils und der gut 
vorbereiteten Predigt „wenig frucht bey seinen Schäflein und Zuhörern“ geerntet, 
oder der Ertrag erst Jahre später eingefahren werden kann. Er ermutigt, dass „die 
Prediger fleissig das Wort Gottes außsähen“ und „das Netz deß Wortes Gottes 
nur kecklich in das Meer“ werfen sollen, denn „[o]b aber frücht folgen (welches 
zu wünschen were) oder nicht folgen werden / das muß man Göttlicher gnaden 
heimmsetzen“ (fol. 4r–v.) . Somit ist die richtige Intention des Predigers das Ent­
scheidende in der Verkündigung, die auf Gottes Gnade vertraut. 

Die sechste und achte Regel: Werde Christus immer ähnlicher!
Wenn Scherer von den Predigern verlangt, dass sie sich in der „fürbringung der 
Catholischen Lehr / fürnemblich bey den Unglaubigen unnd Secten“ in aller Be­
scheidenheit und Mäßigkeit zeigen sollen und zwischen den Hörenden differen­
zieren lernen müssen, die „noch der Milch bedörffen“ und jener, die „stärckere 
Speise“ (fol. 5v) erhalten können, spricht aus ihm der pädagogische Impetus des 
Jesuiten. Es bedarf der Unterscheidung der Geister, um je nach thematischem 
Anlass, Ort und „Geistliche[m] Alter“ (ebd.) die Predigt so vorzutragen, dass ein 
geistlicher und lebensrelevanter Nährwert daraus gewonnen werden kann, der 
die Hörer(innen) in ihrem Glauben stärkt. Die von Mystik und Devotio moderna 
herkommende Imitatio Christi gestaltete sich für die meisten als demutsvolle 
Kreuzesnachfolge. Georg Scherer sieht weder Lob noch den zustimmenden Ap­
plaus der Gemeinde als Erfolg des Predigers an, sondern der erhobene inhaltliche 
Widerspruch der Gläubigen und die Mühen der Vorbereitung und Durchführung 
der Predigt zeugen von einem geistlichen Erfolg. Er hält als „Spiegel der Demut 
allen Predigern / ja allen Christen“ (fol. 6r) Christus als Exempel vor, auf dass sie 
nicht hochmütig werden, wenn sie und ihre Predigten beim Volk Gefallen finden 
und großen Zulauf haben. Sie sollen ihre Talente Gott zu verdanken wissen und 
demütig bleiben.	

Die siebte und dreizehnte Regel: Lebe als geistlicher Mensch!	
Das folgende Zitat zeigt Scherer im Frömmigkeitsverständnis des 15. Jhs.: „Durchs 
Gebett / steiget der Engel der Prediger hinauff zu Gott / durch die Prediger steiget 
er herab zu dem Volck.“ (ebd.) Dieses kata- und anabatische Prinzip inkludiert 
die Erfordernis eines im Gebet lebenden Predigers. Der Prediger vermag aus sich 
heraus nichts zu bewirken, denn das Gebet „gibt der Predig ein grosse krafft / 
dermassen daß mancher bettender Prediger mit fünff Worten die Herzen der 
Zuhörer mehr penetriert unnd beweget / weder ein ander Unbettender Ploderer 
mit einem ganzen Sack voll Wort“ (ebd.). Im Horizont der Imitatio Christi soll 
der Prediger Christus immer ähnlicher werden. Das Gebet ist dabei seine stärkste 
Waffe und unerschütterliches Fundament des ausgelegten Wortes Gottes. Dass 
im Eifer für Christus und seine Kirche und im Mühen um die Verkündigung des 

71

Predigtregeln



Wortes Gottes die eigene leibliche und seelische Verfassung in Vergessenheit ge­
raten kann, zeigt die autobiographische Erkenntnis des bereits über 60-jährigen 
Jesuiten: „Hab acht auff dich selbs / und auff die Lehre / und befleisse dich in disen 
Stucken. Dann wo du solches thust / werdestu dich selbst selig machen / und die 
dich hören. Hie stehet bey des sich selbs selig machen / und selig machen die Zu­
hörer / unnd daß sich selbst selig machen / gehet vorher / das seligmachen der Zu­
hörer / folget nacher.“ (fol. 7v) Das Zitat aus dem Brief an Timotheus weiß um die 
Grundvoraussetzung der Verkündigung: Die gesunde Lehre bedarf der Gesundheit 
von Körper und Seele. Mit Blick auf ein von der Verkündigung geprägtes Ordens- 
und Predigerleben kann Georg Scherer bezeugen: „Der Eifer für Dein Haus verzehrt 
mich“ (Ps 69,10).	

Eine Predigtlehre für heute – für Prediger und Hörende	

Die sehr praxeologischen und pastoraldidaktischen Anweisungen Scherers sollen 
den Klerus seiner Kirche in der Ausübung ihrer Predigttätigkeit weiterbilden und 
zur Etablierung einer professionalisierten frühneuzeitlichen Predigtlehre beitra­
gen. Im Zentrum der Regeln steht eine nach innen gerichtete Qualifizierung und 
Existentialisierung geistlicher Elite und Multiplikatoren. Die Aufgabe ist nicht 
primär die Vorbereitung für die konfessionelle Auseinandersetzung, sondern ein 
im Duktus des 15. Jhs. interpretiertes seelsorgerliches Moment. Deswegen sind 
die Ansätze Scherers vielmehr als Struggle for Stability and Identity (Kampf um Sta­
bilität und Identität) zu verstehen, die nicht auf Performance abzielen, sondern 
auf geistlichen Input, der über die Prediger die Hörerschaft erreichen soll.11 Schon 
die Reformdekrete von Trient waren derart pastoral ausgerichtet. Auch Scherers 
Predigtregeln liefern einen solchen Ansatz zur Professionalisierung des priester­
lichen Seins, die mit einem „volkspädagogischen Impetus“12 in der Bevölkerung 
eine gefestigte Identität katholischen Lebens, Wissens und Glaubens zu etablieren 
beabsichtigten. Sie erweisen sich im Bezug auf die spirituellen Gehalte als eine 
zeitlose, auch heute noch geltende Predigtlehre, die aufseiten einer nicht selten 
verbitterten und enttäuschten Hörerschaft an eine richtende Milde und Weitsicht 
appellieren. Für die Predigtregeln Georg Scherers gilt nicht zuletzt auch das, was 
P. Hersche für die reale Umsetzung des tridentinischen Konzils festhält: die Diver­
genz zwischen Anspruch und Wirklichkeit.13  	

11	 Vgl. P. Benedict, Religion and Politics in the European Struggle for Stability, 1500–1700, in: Ders. / M. P. 
Gutman (Hrsg.), Early Modern Europe. From Crisis to Stability. Newark 2005, 120–138.

12	 T. Kauffmann, Reformation, 426 [s. Anm. 2].
13	 Vgl. P. Hersche, Muße und Verschwendung. Europäische Gesellschaft und Kultur im Barockzeitalter I. 

Freiburg i.Br. 2006, 152.

72

Reflexion


