
Endgültige Begegnung mit Gott
Zeichen christlicher Hoffnung

In der katholischen Theologie des 20. Jhs. hat ein beträchtlicher Wandel im 
Verständnis der Eschatologie stattgefunden.1 Gegenüber einer stark gegenständ­
lichen Sichtweise der Neuscholastik fasst die neuere Eschatologie die traditionel­
len eschatologischen Orte – Gericht, Fegfeuer, Himmel und Hölle – als sachlich, 
nicht zeitlich unterschiedene Momente der Vollendung durch Gott auf. Diese 
Vollendung orientiert sich am Modell einer personalen Begegnung des Einzelnen 
und der Menschheit als ganzer mit dem christlichen Gott. Die berühmte Formu­
lierung von Balthasars lautet: „Gott ist das ‚Letzte Ding‘ des Geschöpfs. Er ist als 
Gewonnener Himmel, als Verlorener Hölle, als Prüfender Gericht, als Reinigender 
Feuer.“2 Das „Wissen“ um die endgültige Begegnung mit Gott  gründet in der jet­
zigen Begegnung des glaubenden Menschen mit Gott, die durch Jesus Christus 
und seine gnadenhafte und heilschaffende Gegenwart ermöglicht ist. Christliche 
Aussagen über die endgültige Begegnung des Menschen mit Gott sind keine Infor­
mationen über die Zukunft, sondern haben „primär performativen Charakter“3. 
Es sind Worte, die Wirkung zeigen, insofern sie eine Zukunft ansagen, die die Ge­
genwart verändert. Der erkenntnistheoretische Status eschatologischer Aussagen 
kommt somit „der Sprechhandlung des Versprechens am nächsten“4. Wie jedoch 

Klaus Vechtel SJ | Frankfurt a. M.

geb. 1963, Professor für Dogmatik in St. Georgen, 
Beiratsmitglied von GEIST & LEBEN

vechtel@sankt-georgen.de

Endgültige Begegnung mit Gott

1	 Vgl. dazu H.U. v. Balthasar, Umrisse der Eschatologie, in: Ders., Verbum Caro (Skizzen zur Theologie 
Bd.1). Einsiedeln 1960, 276–300; K. Rahner, Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer 
Aussagen, in: Ders., Schriften zur Theologie Bd. IV. Einsiedeln 1960, 401–428; F. Gruber, Von Gott 
reden in geschichtsloser Zeit. Zur symbolischen Sprache eschatologischer Hoffnung. Freiburg i.Br. 1997, 
195–293; J. Rahner, Einführung in die christliche Eschatologie. Freiburg i.Br. 2010, 53–72.

2	 H.U. von Balthasar, Umrisse der Eschatologie, 282 [s. Anm. 1].
3	  J. Rahner, Einführung in die christliche Eschatologie, 62 [s. Anm. 1].
4	 H.-J. Höhn, Versprechen. Das fragwürdige Ende der Zeit. Würzburg 2003, 61. Vgl. auch M. Kehl, Escha-

tologie. Würzburg ³1996, 25–33; F. Gruber, Der Diskurs der Hoffnung. Zur Hermeneutik eschatologischer 
Aussagen, in: E. Arens (Hrsg.), Zeit Denken. Eschatologie im interdisziplinären Diskurs (QD 234), Frei­
burg i.Br. 2010, 19−45.

73



kann die endgültige Begegnung mit Gott genauer verstanden werden? Inwieweit 
„verändert“ die Sichtweise der endgültigen Begegnung des Menschen mit Gott 
die Gegenwart des Glaubensvollzugs? Auf welche Art und Weise können Aussagen 
über die eschatologische Vollendung bereits im Hier und Jetzt wirksam werden? 
Diesen Fragen soll im Folgenden nachgegangen werden.

Das Problem der Endgültigkeit im Tod

Für den christlichen Glauben wird im Tod das Ende der menschlichen Freiheits-
geschichte erreicht. Entscheidungen, Situationen, Handlungen, die wir im Laufe 
des Lebens vollziehen, sind nicht beliebig revidierbar, ihnen kommt vielmehr Ein­
maligkeit zu. Der Mensch gibt sich als Person und Subjekt durch die Geschichte 
seiner Freiheitstaten die unverwechselbare Gestalt seines Lebens. Dabei kommt 
dem Tod eine entscheidende Rolle zu. Erst der Tod verleiht dem Handeln des Men­
schen und seiner Freiheit eine unwiderrufliche Bedeutung. Erst durch den Tod 
wird es der menschlichen Freiheit wirklich möglich, Endgültiges anzustreben 
und zu wirken.5 Die damit verbundene traditionelle Lehre vom Tod als Ende des 
Pilgerstandes hat allerdings im Laufe der Geschichte teilweise „sehr unerbittliche 
Züge“6 angenommen. Der Tod markiert im traditionellen Verständnis das Ende ei­
ner aktiven Heilsarbeit des Menschen. Weil das menschliche Dasein und die freien 
Willensentscheidungen des Menschen mit dem Tod in einen Zustand der Endgül­
tigkeit eintreten, ist den Verstorbenen Buße und Reue unmöglich.

Was jedoch geschieht, wenn das endgültig Gewirkte des Menschen doch nur 
bruchstückhaft und unvollendet bleibt? Was geschieht, wenn nicht alle Dimen­
sionen des Daseins der Person in seine Gottesbeziehung eingehen? Kann es sein, 
dass ein Subjekt durch den schuldhaft bedingten Ausfall echter Daseinsmöglich­
keiten im Eschaton zu einem „ewigen Torso“7 reduziert und somit in Ewigkeit auf 
den Status der Nichtvollendung festgelegt wäre? Karl Rahner fragt, ob wir mit dem 
Tod auf ewig dem hinterher trauern, was wir in diesem Leben an Entscheidungen 
versäumt haben: „Wird wirklich in alle Ewigkeit der, der ich bin, trauernd den grü­
ßen, der ich hätte werden können?“8 Ewigkeit ist nicht die unbegrenzte Fortset­
zung der Zeit, sondern die Endgültigkeit und Vollendung dessen, was der Mensch 
in Freiheit in der Zeit gewirkt hat. Daraus folgt, dass die Lebenszeit des Menschen 
erst dann in einem vollen Sinne endgültig und ewig geworden ist, wenn er sein 
Menschsein in authentischer Gottes- und Nächstenliebe realisiert. Aus diesem 

5	 Vgl. K. Rahner, Zur Theologie des Todes (QD 2). Freiburg i.Br. 1958; Ders., Theologie der Freiheit, in: 
Schriften zur Theologie Bd. VI, [s. Anm.1], 215–237. Siehe im Anschluss an K. Rahner M. Kehl, Escha-
tologie, 252–264 [s. Anm. 4].

6	 Vgl. E.-M. Faber, Das Ende, das ein Anfang ist. Zur Deutung des Todes als Verendgültigung des Lebens, 
in: ThPh 76 (2001), 238–252, hier 242.

7	 K. Rahner, Trost der Zeit, in: Schriften zur Theologie Bd. III. Einsiedeln 1956, 169−188, hier : 180.
8	 Ebd.

Reflexion

74



9	 Vgl. ebd., 179−186.
10	 M. Kehl, Eschatologie, 282 [s. Anm. 4].
11	 Die Vollendung des Menschen in der Begegnung mit Gott übersteigt damit alle unsere Zeitvorstel-

lung. Sie ist dennoch als eine lebendige Begegnung zu denken, als ein Beziehungsgeschehen zwi-
schen Gott und Mensch. Vgl. H. Kessler, Was kommt nach dem Tod? Über Nahtoderfahrung, Seele, 
Wiedergeburt, Auferstehung und ewiges Leben. Kevelaer 2014, 226–231. 

12	 Vgl. dazu K. Vechtel, Eschatologie und Freiheit. Zur Frage der postmortalen Vollendung in der Theologie 
Karl Rahners und Hans Urs von Balthasars (ITS 89), Innsbruck – Wien 2014.

Grund postuliert K. Rahner eine „vollendete Vollendung“ für den Menschen in 
der eschatologischen Begegnung mit Gott: ein Einholen der vom Menschen ge­
forderten Gottes- und Nächstenliebe, die seinem Leben eine vollendete Gestalt, 
eine vollendete Identität geben kann.9

Eine solche vollendete Vollendung vollzieht sich im Sinne der traditionellen 
kirchlichen Lehre im Gericht und im Läuterungsgeschehen. Gericht und Läute­
rung des Menschen würden somit die „theologische Innenseite“10 des Todesge­
schicks bilden. Sie wären nicht als zeitlich verschiedene Phasen der Vollendung 
des Menschen zu denken in einer parallel zur irdischen Zeit verlaufende Ewigkeit, 
sondern als verschieden akzentuierte inhaltliche Momente des einen Vollen­
dungsgeschehens.11 Der nicht in empirisch-messbaren Kategorien zu fassende 
Übergang von der im Tod erreichten Endgültigkeit zur Vollendung des Menschen 
in der Gemeinschaft mit Gott ist als ein Geschehen personaler Begegnung zu 
begreifen, indem auch die Freiheit des Menschen nicht ausgeschaltet, sondern 
beteiligt ist. Meine These lautet: Die endgültige Begegnung des Menschen mit 
Gott muss so verstanden werden, dass der Mensch in Freiheit die Möglichkeit 
besitzt, sich zu seiner Lebensgeschichte und zu der ihm angebotenen Barmher­
zigkeit Gottes zu verhalten und Stellung zu beziehen.12 Der Mensch kann an 
seinem Leben nichts mehr ändern, aber er kann es mit neuen Augen sehen, mit 
den Augen des gerechten und zugleich barmherzigen Gottes. Er kann sich diesen 
Blick Gottes auf sein Leben zu eigen machen oder auch nicht. Ohne diese Freiheit 
hätte das Gericht über den Menschen und die Läuterung (Fegfeuer) keinen Sinn. 
Denn diese geschehen in einer personalen Begegnung mit Gott, die sich nicht in 
völliger Passivität vonseiten des Menschen vollziehen kann.

Die Vorstellung einer freiheitlich-personalen Vollendung des Menschen hat 
Konsequenzen für das Glaubensleben von Christen im Hier und Jetzt. Angesichts 
der endgültigen Begegnung mit Gott kommt den Handlungen und Entscheidun­
gen unseres Lebens eine radikale Tiefe und Bedeutung zu. Die Art und Weise, wie 
ich mich in meiner Freiheit gegenüber anderen Menschen verhalte, mich ihnen 
gegenüber öffne oder verschließe, nimmt die unverborgene Begegnung des Men­
schen mit Gott vorweg. 

Eine christliche Eschatologie, die in personalen und freiheitlichen Kategori­
en denkt, will die Verantwortung des Menschen für sich und die Gestalt seines 
Lebens ernst nehmen und zugleich die Hoffnung eröffnen, dass auch das unvoll­

75

Endgültige Begegnung mit Gott



ständig Gebliebene unseres Lebens in der Begegnung mit Gott „reifen“ und 
„ganz“ werden kann in einer Vollendung von Gott her, die den Menschen und 
sein freies Verhalten gegenüber dem Gnadenangebot Gottes miteinschließt. 

Vollendete Identität im Gericht

In der christlichen Eschatologie ist der Tod des einzelnen Menschen als Durch-
gang zu jener unverborgenen Begegnung mit Gottes richtender Liebe zu verste­
hen, von der die biblischen Schriften berichten.13 Für Josef Ratzinger besteht der 
Gehalt der biblischen Gerichtsszenen darin, dass der Mensch mit seinem Sterben 
der Wahrheit seines Lebens inne wird. Das „Maskenspiel des Lebens“14 ist vorü­
ber; im Wegfallen der Masken, der Illusionen und falschen Positionen, hinter 
denen Menschen sich verstecken, besteht das Gericht. Es ist das Offenbarwerden 
der Wahrheit des eigenen Lebens. Dadurch gerät das Leben als Ganzes in die 
„Krise“: Es kommt zur Unterscheidung von Gutem und Bösem im eigenen Leben. 
Dabei ist zu beachten, dass diese Scheidung und Unterscheidung sich maßgeblich 
im Gegenüber zu Christus vollzieht (vgl. Mt 25). Die Wahrheit, die im Gericht 
offenbar wird, ist keine Auflistung von Fakten, sondern eine Person. Die genuin 
christliche Form des Gerichtsgedankens besteht darin, dass die „Wahrheit, die 
den Menschen richtet, selbst aufgebrochen ist, ihn zu retten“15. Das Johannese­
vangelium spricht davon, dass der Vater dem Sohn die Vollmacht übertragen 
hat, Gericht zu halten (Joh 5,27; vgl. 5,22). Der Sohn Jesus ist jedoch mit einem 
Wort von Hans Urs von Balthasar der „gerichtete Richter“16. Dieser Richter hat 
das Gericht, d.h. die inneren Konsequenzen einer sündigen Abkehr von Gott, an 
sich selbst erfahren. Jesus, der gerichtete Richter, kennt unsere armselige und sün­
dige Identität von innen her und hat die von Gott abgewandte Seite unseres Ichs 
durch seine Solidarität mit den Sünder(inne)n wieder mit Gott in Berührung ge­
bracht. Für die Identitätsfindung des einzelnen Menschen, die im Tod endgültig 
wird, ist die Beziehung zu Gott maßgeblich bestimmend.17

13	 Für das Verständnis des Gerichts Gottes in der modernen Theologie dürfte K. Barths Gerichtslehre 
grundlegend sein. Vgl. K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik Bd. IV. Zürich 1953, 171–394; vgl. dazu 
auch G. Etzelmüller, „... zu richten die Lebendigen und die Toten”. Zur Rede vom Jüngsten Gericht im 
Anschluss an Karl Barth. Neukirchen–Vluyn 2001. In der kath. Theologie hat H. U. v. Balthasar Barths 
Gerichtslehre rezipiert, vgl. ders., Theodramatik Bd. IV. Das Endspiel. Einsiedeln 1983.

14	 J. Ratzinger, Eschatologie – Tod und ewiges Leben. Regensburg 1977, 169.
15	 Ebd.
16	 H.U.v. Balthasar, Eschatologie im Umriss, in: Pneuma und Institution. Einsiedeln 1974, 410–455, hier: 

441. Vgl. auch Ders., Gericht, in: IKaZ 9 (1980), 227–235.
17  Aus theol. Perspektive hat sich bes. J. Ratzinger für die bleibende Bedeutung der Seele als dem Träger 

personaler Identität über den Tod hinaus stark gemacht, vgl. ders. Eschatologie,119−135 [s. Anm. 14]. 
Aus phil. Sicht vertritt E. Runggaldier die bleibende Aktualität des thomistischen Seelenbegriffs.Vgl. 
ders., Unsterblichkeitshoffnung und die hylemorphistische Einheit von Leib und Seele, in: K. Koenen / J. 
Schuster (Hrsg.), Seele oder Hirn. Vom Leben und Überleben der Menschen nach dem Tod (FTS Bd.68), 
Münster 2012, 95−123. Vgl. zur Diskussion über die personale Identität des Auferstehungslebens G. 
Brüntrup u.a. (Hrsg.), Auferstehung des Leibes – Unsterblichkeit der Seele. Stuttgart 2010.

Reflexion

76



18  M. Kehl, Eschatologie, 283 [s. Anm. 4].
19	 Vgl. J. Splett, Konturen der Freiheit. Vom christlichen Sprechen vom Menschen. Frankfurt ²1981, 147. 
20  Eine solche Gerichtskonzeption, die das Läuterungsgeschehen als inneres Moment der richtenden 

Begegnung mit Christus bestimmt, wäre m.E. auch im Gespräch mit der ev. Theologie vermittelbar. 
Vgl. dazu etwa W. Pannenberg, Systematische Theologie Bd.3. Göttingen 1993, 663–666.

Im Gericht wird der Mensch in der Begegnung mit Christus zur unverstellten 
Wahrheit seiner Selbsterkenntnis geführt. Damit ist jedoch nicht einfach eine 
schlichte Fixierung des Menschen auf einen mit dem Tod erreichten Status quo 
gemeint. Entscheidend für die letztgültige und vollendete Identität des Men­
schen wäre die Frage, inwieweit dieser sich im Gericht der Wahrheit seines Lebens 
öffnen wird und sie für sich annehmen kann; inwieweit sich der Mensch mit der 
Geschichte seiner Taten hineinnehmen lässt in die vergebende Liebe Gottes. Die 
Liebe Gottes, die im Richter Christus dem Menschen zugewandt ist, „gibt dem 
Menschen die letztgültige Gestalt seiner Identität, indem sie die von ihm in sei­
nem Leben getroffenen Entscheidungen absolut ernst nimmt und sie zugleich 
hineinnimmt in ihr befreiendes, neues Leben schaffendes Ja zu diesem sündigen 
Menschen“18. In der unverborgenen Begegnung mit Gottes richtender Liebe wird 
mir meine wirkliche Identität vor Augen gestellt als verlorener Sohn, verlorene 
Tochter, die der Vater in sein Haus hereinholen will (vgl. Lk 15). Werde ich mich 
damit identifizieren können, will ich diese Identität annehmen können? Dies wä­
re meine Vollendung.

Eine solche Gerichtskonzeption grenzt die Möglichkeit einer unwiderruflich­
en, freien und bewussten Verweigerung gegenüber Gott und dem Nächsten deut­
lich ab von aller Schwäche und Ohnmacht des Menschen. Dieser Schwäche – so J. 
Splett – könnte sich Gott als „Kraft in der Schwachheit“ schenken. Die Selbstver­
schließung des Menschen ist nicht zu verstehen „als der verzweifelte Aufschrei: 
‚Hätte ich mich doch zur rechten Zeit bekehrt!‘, dem dann ein grausam-unerbitt­
liches ‚Zu spät‘ erwiderte, sondern als der Trotz ihrer Ohnmacht, als die Selbstbe­
hauptung ihrer Nichtigkeit, das ‚Machtwort‘ ihres Nein.“19 Die Möglichkeit des 
Gerichts besteht positiv darin, dass sich selbst ein Täter furchtbarer Grausam­
keiten von Gottes Liebe zur reuevollen Anerkenntnis der eigenen Schuld bewegen 
lassen kann. Die im eigenen Leben noch so fragmentarisch und verschüttet vor­
handenden Ansätze zur Reue und Buße könnten in einem schmerzlichen Prozess 
der Läuterung – als Fegfeuer – ausreifen und diese Persönlichkeit so durchformen, 
dass sie zur Gemeinschaft mit Gott und den Mitmenschen befähigt wird.20

Vergegenwärtigung von Gottes Gerechtigkeit

Die große Gerichtsszene in Mt 25 lässt keinen Zweifel daran, dass der Maßstab 
des Gerichts das Verhalten gegenüber den Nächsten, insbesondere den Men-
schen in Not sein wird. In den Armen, Hungernden und Dürstenden begegnen 

77

Endgültige Begegnung mit Gott



21  Vgl. dazu auch H. Hoping, Wenn alles Maskenspiel und Unrecht endet. Vom Gericht Gottes über den 
Menschen, in: IKaZ 41 (2012), 20–30.

22  Vgl. zur Frage der Versöhnung von Tätern und Opfern im Gericht die umfassende Studie von D. An­
sorge, Gerechtigkeit und Barmherzigkeit Gottes. Die Dramatik von Vergebung und Versöhnung in bibel-
theologischer, theologiegeschichtlicher und philosophiegeschichtlicher Perspektive. Freiburg i.Br. 2009.

23  Vgl. M. Kehl, Und was kommt nach dem Ende? Von Weltuntergang und Vollendung, Wiedergeburt und 
Auferstehung. Freiburg 1999, 133.

24  M. Remenyi, Ende gut – alles gut? Hoffnung auf Versöhnung in Gottes eschatologischer Zukunft, in: IKaZ 
32 (2003), 492–512, hier: 499.

wir Christus. Haben wir ihnen gegenüber Barmherzigkeit gezeigt oder haben wir 
allein uns selbst geliebt? Damit wird jedoch die eschatologische Frage nach dem 
persönlichen Heil und der individuellen Vollendung „aufgebrochen“ hin auf das 
Heil der anderen Menschen. Die christliche Gerichtsbotschaft, die lange Zeit in 
der Geschichte vor allen Dingen mit einem Schreckensszenario und der Drohung 
einer ewigen Verdammnis des Menschen verbunden war, ist zu korrigieren: Sie 
nimmt Menschen in die Verantwortung, an der wirksamen Vergegenwärtigung 
der Gerechtigkeit Gottes in seinem Leben und seiner Geschichte teilzunehmen, 
in der glaubenden Hoffnung, dass Gott am Ende der Geschichte endgültig seine 
heilende und versöhnende Gerechtigkeit aufrichtet.21 

Der Prozess einer Versöhnung des sündigen Menschen mit Gott hat somit 
eine soziale Dimension und darf nicht über die Opfer von Gewalt und Verbrechen 
hinweggehen.22 Die christliche Botschaft vom Gericht schärft die Sensibilität für 
die Leidenden und die Opfer: Die Botschaft vom Gericht besagt, dass sich Gott 
ihrer erinnert und nimmt uns in die Pflicht der Erinnerung hinein. In Christus, 
der sich vorbehaltlos mit den Kleinen und Armen solidarisiert hat und am Kreuz 
selbst zum Opfer menschlicher Bosheit und Gewalt geworden ist, sind die Täter 
mit den Opfern ihres sündigen Verhaltens konfrontiert. Eine Versöhnung der Tä­
ter mit Gott ist nicht möglich ohne das Eingeständnis der eigenen Schuld und die 
Bitte um Versöhnung im Gegenüber zu den Opfern. Darf die Eschatologie auch 
die Hoffnung darauf thematisieren, dass die Opfer ihrerseits nicht in einer ewigen 
Unversöhnlichkeit gegenüber den Tätern verharren? Für eine solche Hoffnung 
spricht, dass die Opfer durch ihr menschliches Geschick bereits so eng mit Chri­
stus verbunden sind und in der letzten unverborgenen Begegnung mit ihm sich 
auch von dessen Vergebungsbereitschaft und Liebe so durchdringen lassen kön­
nen, dass sie diese weitergeben können.23 Die Versöhnung mit den Tätern muss 
jedoch streng unterschieden werden von jeder Form einer moralischen Pflicht für 
die Opfer: „Vergebung ist eine transmoralische Größe, die nicht im Feld der Ge­
rechtigkeit, sondern in dem der Barmherzigkeit anzusiedeln ist“.24 Die Vergebung 
gegenüber den Tätern ist nichts, was den Opfern zugemutet werden muss. Denk­
bar ist jedoch, dass die Opfer in der Kraft der Vergebung selbst etwas Befreiendes 
und Erlösendes für sich entdecken, das sie aus der Bindung an die ihnen zuge­
fügten Verbrechen und aus der Opferrolle löst und ihnen hilft, ihr „Subjektsein“ 
in einem umfassenden Sinn wiederzuerlangen. Gerade durch die soziale Dimen­

Reflexion

78



25	 Vgl. K. Rahner, Art. Parusie (Sacramentum Mundi Bd.3), in: Sämtliche Werke Bd.17, Enzyklopädische 
Theologie. Die Lexikonbeiträge der Jahre 1956–1973. Freiburg u.a. 2002, 1227−1230. 

26	 K. Rahner, Hinüberwandern zur Hoffnung, in: Sämtliche Werke Bd. 30. Anstöße systematischer Theolo-
gie. Freiburg 2009, 668–673, hier: 668.

27	 Vgl. M. Kehl, Eine theologische Meditation über Himmel und Hölle, in: GuL 64 (1991), 261–271; Ders., 
Eschatologie, 292–298 [s. Anm. 4].

28	 M. Kehl, Eine theologische Meditation, 262 [s. Anm. 27]. Ausgehend von der biblischen Lehre, dass 
Gott ohne Einschränkung das Heil aller Menschen will, gibt es für die christl. Eschatologie nur eine 
Prädestination des Menschen zum Heil. Vgl. K. Rahner, Theologische Prinzipien, 419–422 [s. Anm. 1].

sion des Gerichts lassen sich die traditionelle Lehre vom individuellen Gericht 
nach dem Tod des einzelnen und dem allgemeinen Gericht am „Jüngsten Tag“ 
miteinander verbinden. Das Gericht ist Teil des einen Vollendungsgeschehens in 
seiner personalen, sozialen und universalen Dimension. Es vollzieht sich im Tod 
des einzelnen und im Prozess des universalen Ankommens aller Geschöpfe bei 
Gott.25 Ist es jedoch auch denkbar, dass sich Menschen gegenüber einer Versöh­
nung mit Gott und den Nächsten endgültig verschließen? Wie lässt sich die Lehre 
von der Hölle verstehen, ohne das christliche Gottesbild zutiefst zu belasten?

Himmel und Hölle: eschatologischer Dualismus?

Jesus spricht von der Hölle als einer Möglichkeit, vor der die Menschen stehen, die 
das Heil der anbrechenden Gottesherrschaft ausschlagen (vgl. etwa Mt 22,1-14; 
Mt 25,1-13; 18,8f.). Wenn Gott den Menschen als freies Subjekt auf Endgültigkeit 
hin gewollt hat, so K. Rahner, dann muss die Rede von der Hölle ernst genom­
men werden: „Das Wesen der Hölle ist das Nein zu Gott als die letzte und totale 
Entscheidung des Menschen gegen Gott, die letzte vom Wesen der Freiheit selbst 
nicht mehr revidierbare Entscheidung.“26 

Die Rede von der Hölle stellt jedoch ein ernsthaftes theologisches Problem 
dar:27 Himmel und Hölle sind für den christlichen Glauben nicht gleichrangige 
Alternativen, die dem Menschen offen stehen. Es gibt vom universalen Heilswil­
len Gottes her (vgl. 1 Tim 2,4-5; Tit 2,11; Eph 1,10; Kol 1,20) nur eine letzte 
Zielbestimmung für alle Menschen, „nämlich den Himmel als das endgültige 
Ankommen aller noch so verworrenen Lebenswege im Leben Gottes“28. Die Hölle 
hingegen hat keinen Sinngehalt, der alternativ neben dem Himmel stehen würde. 
Sie stellt vielmehr das Verfehlen des letzten Zieles und Sinns des menschlichen 
Lebens dar. Lässt sich angesichts dieses letzten Ziels in der Vollendung bei Gott 
die Vorstellung einer negativen Vollendung überhaupt theologisch rechtfertigen? 
Woher stammt dann die reale Möglichkeit sich endgültig gegenüber Gott zu ver­
schließen? Kommt dem/der Sünder(in) in seiner/ihrer Verweigerung gegenüber 
Gott eine Art natürliche Unsterblichkeit zu? Impliziert die Lehre von der Hölle 
einen eschatologischen Dualismus, so dass sich am Ende der Geschichte Himmel 
und Hölle als entgegengesetzte Grundprinzipien auf ewig gegenüberstehen?

79

Endgültige Begegnung mit Gott



Die These, dass die Verlorenen nicht mehr im ewigen Andenken Gottes aufbe­
wahrt werden,29 aber auch die These einer Annihilation,30 eines Versinken des 
sündigen Menschen im Nichts, sind m.E. zwei Schwierigkeiten ausgesetzt:  Zum 
einen kann die Auswirkung der Schuldgeschichte der Sünder nicht ungeschehen 
gemacht werden; ein bloßes Vergessen oder eine Annihilation der Sünder wird 
dem Gewicht der Freiheitsgeschichte nicht gerecht. Zum anderen müsste Gott, 
um die Existenz der Bösen auszulöschen, seinen Schöpfungswillen zurückziehen. 
Damit wären die Unbedingtheit seiner Liebe und Treue in Frage gestellt.

M. Kehl schlägt angesichts dieser Schwierigkeiten eine schöpfungstheolo­
gische Lösung vor: Das Geschaffensein von Gott schließt ein unwiderrufliches 
Ja des Schöpfers zu seinem Geschöpf ein. Diese Bejahung ist der ontologische 
Grund für das Dasein des Menschen. Weil Gott Liebe ist, nimmt er sein Ja auch 
dann nicht zurück, wenn der Mensch sich endgültig gegen ihn entscheidet. 
Gottes Ja findet an der menschlichen Freiheit eine Grenze, aber nicht so, dass 
seine Liebe dadurch aufgehoben würde. Die Hölle bedeutet nicht, dass Gott seine 
Liebe gegenüber dem Menschen zurückzieht, sondern dass sich der Mensch die­
ser ihm auf ewig zugewandten Liebe endgültig verschließt.31 Ein eschatologischer 
Dualismus wäre somit vermieden: Gott ist, etwas provozierend gesagt, „Subjekt 
der Hölle“, aber nicht weil er den Menschen verdammt, sondern weil er sein Ja 
gegenüber dem Menschen nicht zurückzieht.

Die Unmöglichkeit eines eschatologischen Dualismus begründet meines Er-
achtens auch die christliche Hoffnung, dass Gottes universaler Heilswille ans 
Ziel kommen wird. Die Freiheit, Gott abzulehnen, lebt aus dem Ja Gottes zum 
Menschen. Das Nein gegenüber Gott ist ein absoluter Selbstwiderspruch des Men­
schen, dessen  Leben in Gott seine Erfüllung findet. Dieser Selbstwiderspruch des 
Menschen lässt darauf hoffen, dass das Nein des Menschen gegenüber Gott nicht 
endgültig ist, sondern dass sich der Mensch in der unverborgenen Begegnung mit 
Gott noch einmal der vergebenden Barmherzigkeit Gottes öffnen kann. Es bleibt 
Gegenstand der Hoffnung, denn die „Liebe hofft alles“ (1 Kor 13,7), dass sich 
auch der/die von Gott abgewandte Sünder(in) sich der ihm/ihr begegnenden Lie­
be nicht endgültig verweigern wird.

In den ignatianischen Exerzitien macht die Betrachtung über die Hölle, die 
dem/der Sünder(in) in der Sicht des Ignatius eigentlich zusteht, die Unbegrenzt­
heit der barmherzigen Liebe Gottes sichtbar. Diese Begegnung mit der Liebe 
Gottes soll in den Exerzitanten zum Nachdenken führen über „das, was ich für 
Christus getan habe; das, was ich für Christus tue; das, was ich für Christus tun 
soll“ (GÜ 53). Die Betrachtung über die Hölle und die Begegnung mit der unend­

29	 Vgl. H. Hoping, Vom Gericht Gottes, 25–28 [s. Anm. 21].
30	 C. Duquoc, Gerechtigkeit und letzte Gewalt, in: G. Bachl (Hrsg.), Eschatologie II. Graz u.a. 1999, 303–

307.
31	 Vgl. M. Kehl, Eschatologie, 295–296 [s. Anm. 4].

Reflexion

80



lich barmherzigen Liebe Gottes führen den Exerzitanten, die Exerzitantin über 
die Frage nach der Hoffnung auf eine persönliche Rettung hinaus. Der betende 
Mensch fragt nach seinem Weg der Nachfolge, um am rettenden Heilshandeln 
Gottes an der Welt teilzunehmen. Die Betrachtung über die „Letzten Dinge“ 
verändert den betenden Menschen und bestimmt sein Handeln für Gott und die 
Welt. Die christliche Botschaft von Himmel und Hölle muss so formuliert wer­
den, dass Menschen sich durch die Hoffnung auf Gottes grenzenlose Barmher­
zigkeit bewegen lassen und sich für Gottes eschatologisches Welthandeln öffnen 
und in Dienst nehmen lassen. 

81

Endgültige Begegnung mit Gott


