Endgiiltige Begegnung mit Gott

Klaus Vechtel SJ | Frankfurt a. M.

geb. 1963, Professor fiir Dogmatik in St. Georgen,
Beiratsmitglied von GEIST & LEBEN

vechtel@sankt-georgen.de

Endgiiltige Begegnung mit Gott

Zeichen christlicher Hoffnung

In der katholischen Theologie des 20. Jhs. hat ein betrdchtlicher Wandel im
Verstandnis der Eschatologie stattgefunden.' Gegeniiber einer stark gegenstand-
lichen Sichtweise der Neuscholastik fasst die neuere Eschatologie die traditionel-
len eschatologischen Orte - Gericht, Fegfeuer, Himmel und Hoélle - als sachlich,
nicht zeitlich unterschiedene Momente der Vollendung durch Gott auf. Diese
Vollendung orientiert sich am Modell einer personalen Begegnung des Einzelnen
und der Menschheit als ganzer mit dem christlichen Gott. Die berithmte Formu-
lierung von Balthasars lautet: ,Gott ist das ,Letzte Ding‘ des Geschopfs. Er ist als
Gewonnener Himmel, als Verlorener Holle, als Priifender Gericht, als Reinigender
Feuer.“? Das ,,Wissen“ um die endgiiltige Begegnung mit Gott griindet in der jet-
zigen Begegnung des glaubenden Menschen mit Gott, die durch Jesus Christus
und seine gnadenhafte und heilschaffende Gegenwart ermoglicht ist. Christliche
Aussagen iiber die endgiiltige Begegnung des Menschen mit Gott sind keine Infor-
mationen iiber die Zukunft, sondern haben , primér performativen Charakter“:.
Es sind Worte, die Wirkung zeigen, insofern sie eine Zukunft ansagen, die die Ge-
genwart verdndert. Der erkenntnistheoretische Status eschatologischer Aussagen
kommt somit ,,der Sprechhandlung des Versprechens am niachsten“¢. Wie jedoch

1 Vgl. dazu H.U. v. Balthasar, Umrisse der Eschatologie, in: Ders., Verbum Caro (Skizzen zur Theologie
Bd.1). Einsiedeln 1960, 276-300; K. Rahner, Theologische Prinzipien der Hermeneutik eschatologischer
Aussagen, in: Ders., Schriften zur Theologie Bd. IV. Einsiedeln 1960, 401-428; F. Gruber, Von Gott
reden in geschichtsloser Zeit. Zur symbolischen Sprache eschatologischer Hoffnung. Freiburg i.Br. 1997,
195-293; J. Rahner, Einfiihrung in die christliche Eschatologie. Freiburg i.Br. 2010, 53-72.

H.U. von Balthasar, Umrisse der Eschatologie, 282 [s. Anm. 1].

J. Rahner, Einfiihrung in die christliche Eschatologie, 62 [s. Anm. 1].

4 H.-J. Hohn, Versprechen. Das fragwiirdige Ende der Zeit. Wiirzburg 2003, 61. Vgl. auch M. Kehl, Escha-
tologie. Wiirzburg 31996, 25-33; F. Gruber, Der Diskurs der Hoffnung. Zur Hermeneutik eschatologischer
Aussagen, in: E. Arens (Hrsg.), Zeit Denken. Eschatologie im interdisziplindren Diskurs (QD 234), Frei-
burgi.Br. 2010, 19-45.

w N

73




Reflexion

kann die endgiiltige Begegnung mit Gott genauer verstanden werden? Inwieweit
yverandert“ die Sichtweise der endgiiltigen Begegnung des Menschen mit Gott
die Gegenwart des Glaubensvollzugs? Auf welche Art und Weise konnen Aussagen
uber die eschatologische Vollendung bereits im Hier und Jetzt wirksam werden?
Diesen Fragen soll im Folgenden nachgegangen werden.

Das Problem der Endgtiltigkeit im Tod

Fir den christlichen Glauben wird im Tod das Ende der menschlichen Freiheits-
geschichte erreicht. Entscheidungen, Situationen, Handlungen, die wir im Laufe
des Lebens vollziehen, sind nicht beliebig revidierbar, ihnen kommt vielmehr Ein-
maligkeit zu. Der Mensch gibt sich als Person und Subjekt durch die Geschichte
seiner Freiheitstaten die unverwechselbare Gestalt seines Lebens. Dabei kommt
dem Tod eine entscheidende Rolle zu. Erst der Tod verleiht dem Handeln des Men-
schen und seiner Freiheit eine unwiderrufliche Bedeutung. Erst durch den Tod
wird es der menschlichen Freiheit wirklich moglich, Endgiiltiges anzustreben

und zu wirken.® Die damit verbundene traditionelle Lehre vom Tod als Ende des
Pilgerstandes hat allerdings im Laufe der Geschichte teilweise ,,sehr unerbittliche
Zige“® angenommen. Der Tod markiert im traditionellen Verstindnis das Ende ei-
ner aktiven Heilsarbeit des Menschen. Weil das menschliche Dasein und die freien
Willensentscheidungen des Menschen mit dem Tod in einen Zustand der Endgiil-
tigkeit eintreten, ist den Verstorbenen Buf3e und Reue unmaglich.

Was jedoch geschieht, wenn das endgiiltig Gewirkte des Menschen doch nur
bruchstiickhaft und unvollendet bleibt? Was geschieht, wenn nicht alle Dimen-
sionen des Daseins der Person in seine Gottesbeziehung eingehen? Kann es sein,
dass ein Subjekt durch den schuldhaft bedingten Ausfall echter Daseinsmoglich-
keiten im Eschaton zu einem ,ewigen Torso“’ reduziert und somit in Ewigkeit auf
den Status der Nichtvollendung festgelegt wire? Karl Rahner fragt, ob wir mit dem
Tod auf ewig dem hinterher trauern, was wir in diesem Leben an Entscheidungen
versaumt haben: ,Wird wirklich in alle Ewigkeit der, der ich bin, trauernd den grii-
fen, der ich hitte werden kdnnen?“® Ewigkeit ist nicht die unbegrenzte Fortset-
zung der Zeit, sondern die Endgiltigkeit und Vollendung dessen, was der Mensch
in Freiheit in der Zeit gewirkt hat. Daraus folgt, dass die Lebenszeit des Menschen
erst dann in einem vollen Sinne endgiiltig und ewig geworden ist, wenn er sein
Menschsein in authentischer Gottes- und Nédchstenliebe realisiert. Aus diesem

5 Vgl. K. Rahner, Zur Theologie des Todes (QD 2). Freiburg i.Br. 1958; Ders., Theologie der Freiheit, in:
Schriften zur Theologie Bd. VI, [s. Anm.1], 215-237. Siehe im Anschluss an K. Rahner M. Kehl, Escha-
tologie, 252-264 [s. Anm. 4].

6 Vgl. E.-M. Faber, Das Ende, das ein Anfang ist. Zur Deutung des Todes als Verendgiiltigung des Lebens,
in: ThPh 76 (2001), 238-252, hier 242.

7 K. Rahner, Trost der Zeit, in: Schriften zur Theologie Bd. 111. Einsiedeln 1956, 169-188, hier: 180.

8 Ebd.

74



Endgiiltige Begegnung mit Gott

Grund postuliert K. Rahner eine ,vollendete Vollendung“ tiir den Menschen in
der eschatologischen Begegnung mit Gott: ein Einholen der vom Menschen ge-
forderten Gottes- und Nachstenliebe, die seinem Leben eine vollendete Gestalt,
eine vollendete Identitdt geben kann.’

Eine solche vollendete Vollendung vollzieht sich im Sinne der traditionellen
kirchlichen Lehre im Gericht und im Lauterungsgeschehen. Gericht und Laute-
rung des Menschen wiirden somit die ,,theologische Innenseite“!° des Todesge-
schicks bilden. Sie wiren nicht als zeitlich verschiedene Phasen der Vollendung
des Menschen zu denken in einer parallel zur irdischen Zeit verlaufende Ewigkeit,
sondern als verschieden akzentuierte inhaltliche Momente des einen Vollen-
dungsgeschehens.!" Der nicht in empirisch-messbaren Kategorien zu fassende
Ubergang von der im Tod erreichten Endgiiltigkeit zur Vollendung des Menschen
in der Gemeinschaft mit Gott ist als ein Geschehen personaler Begegnung zu
begreifen, indem auch die Freiheit des Menschen nicht ausgeschaltet, sondern
beteiligt ist. Meine These lautet: Die endgiiltige Begegnung des Menschen mit
Gott muss so verstanden werden, dass der Mensch in Freiheit die Moglichkeit
besitzt, sich zu seiner Lebensgeschichte und zu der ihm angebotenen Barmher-
zigkeit Gottes zu verhalten und Stellung zu beziehen.' Der Mensch kann an
seinem Leben nichts mehr dndern, aber er kann es mit neuen Augen sehen, mit
den Augen des gerechten und zugleich barmherzigen Gottes. Er kann sich diesen
Blick Gottes auf sein Leben zu eigen machen oder auch nicht. Ohne diese Freiheit
hitte das Gericht tiber den Menschen und die Lauterung (Fegfeuer) keinen Sinn.
Denn diese geschehen in einer personalen Begegnung mit Gott, die sich nicht in
volliger Passivitdt vonseiten des Menschen vollziehen kann.

Die Vorstellung einer freiheitlich-personalen Vollendung des Menschen hat
Konsequenzen fiir das Glaubensleben von Christen im Hier und Jetzt. Angesichts
der endgiiltigen Begegnung mit Gott kommt den Handlungen und Entscheidun-
gen unseres Lebens eine radikale Tiefe und Bedeutung zu. Die Art und Weise, wie
ich mich in meiner Freiheit gegentiber anderen Menschen verhalte, mich ihnen
gegentiiber 6ffne oder verschliefie, nimmt die unverborgene Begegnung des Men-
schen mit Gott vorweg.

Eine christliche Eschatologie, die in personalen und freiheitlichen Kategori-
en denkt, will die Verantwortung des Menschen fiir sich und die Gestalt seines
Lebens ernst nehmen und zugleich die Hoffnung eroéffnen, dass auch das unvoll-

9 Vgl.ebd., 179-186.

10 M. Kehl, Eschatologie, 282 [s. Anm. 4].

11 Die Vollendung des Menschen in der Begegnung mit Gott tibersteigt damit alle unsere Zeitvorstel-
lung. Sie ist dennoch als eine lebendige Begegnung zu denken, als ein Beziehungsgeschehen zwi-
schen Gott und Mensch. Vgl. H. Kessler, Was kommt nach dem Tod? Uber Nahtoderfahrung, Secle,
Wiedergeburt, Auferstehung und ewiges Leben. Kevelaer 2014, 226-231.

12 Vgl. dazu K. Vechtel, Eschatologie und Freiheit. Zur Frage der postmortalen Vollendung in der Theologie
Karl Rahners und Hans Urs von Balthasars (ITS 89), Innsbruck - Wien 2014.

75



Reflexion

stindig Gebliebene unseres Lebens in der Begegnung mit Gott ,reifen“ und
»ganz“ werden kann in einer Vollendung von Gott her, die den Menschen und
sein freies Verhalten gegeniiber dem Gnadenangebot Gottes miteinschlief3t.

Vollendete Identitat im Gericht

In der christlichen Eschatologie ist der Tod des einzelnen Menschen als Durch-
gang zu jener unverborgenen Begegnung mit Gottes richtender Liebe zu verste-
hen, von der die biblischen Schriften berichten.! Fiir Josef Ratzinger besteht der
Gehalt der biblischen Gerichtsszenen darin, dass der Mensch mit seinem Sterben
der Wahrheit seines Lebens inne wird. Das ,Maskenspiel des Lebens“!* ist vorii-
ber; im Wegfallen der Masken, der [llusionen und falschen Positionen, hinter
denen Menschen sich verstecken, besteht das Gericht. Es ist das Offenbarwerden
der Wahrheit des eigenen Lebens. Dadurch gerit das Leben als Ganzes in die
»Krise“: Es kommt zur Unterscheidung von Gutem und Bosem im eigenen Leben.
Dabei ist zu beachten, dass diese Scheidung und Unterscheidung sich mafigeblich
im Gegentiber zu Christus vollzieht (vgl. Mt 25). Die Wahrheit, die im Gericht
offenbar wird, ist keine Auflistung von Fakten, sondern eine Person. Die genuin
christliche Form des Gerichtsgedankens besteht darin, dass die ,,Wahrheit, die
den Menschen richtet, selbst aufgebrochen ist, ihn zu retten“!s. Das Johannese-
vangelium spricht davon, dass der Vater dem Sohn die Vollmacht tibertragen
hat, Gericht zu halten (Joh 5,27; vgl. 5,22). Der Sohn Jesus ist jedoch mit einem
Wort von Hans Urs von Balthasar der ,,gerichtete Richter“!®. Dieser Richter hat
das Gericht, d.h. die inneren Konsequenzen einer stindigen Abkehr von Gott, an
sich selbst erfahren. Jesus, der gerichtete Richter, kennt unsere armselige und siin-
dige Identitdt von innen her und hat die von Gott abgewandte Seite unseres Ichs
durch seine Solidaritdt mit den Stinder(inne)n wieder mit Gott in Berithrung ge-
bracht. Fiir die Identitatsfindung des einzelnen Menschen, die im Tod endgiiltig
wird, ist die Beziehung zu Gott maf3geblich bestimmend.'”

13 Fiir das Verstandnis des Gerichts Gottes in der modernen Theologie diirfte K. Barths Gerichtslehre
grundlegend sein. Vgl. K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik Bd. 1V. Ziirich 1953, 171-394; vgl. dazu
auch G. Etzelmiiller, ,,... zu richten die Lebendigen und die Toten”. Zur Rede vom Jiingsten Gericht im
Anschluss an Karl Barth. Neukirchen-Vluyn 2001. In der kath. Theologie hat H. U. v. Balthasar Barths
Gerichtslehre rezipiert, vgl. ders., Theodramatik Bd. IV. Das Endspiel. Einsiedeln 1983.

14 J. Ratzinger, Eschatologie - Tod und ewiges Leben. Regensburg 1977, 169.

15 Ebd.

16 H.U.v. Balthasar, Eschatologie im Umriss, in: Pneuma und Institution. Einsiedeln 1974, 410-4535, hier:
441. Vgl. auch Ders., Gericht, in: IKaZ 9 (1980), 227-235.

17 Aus theol. Perspektive hat sich bes. J. Ratzinger fiir die bleibende Bedeutung der Seele als dem Trager
personaler Identitét tiber den Tod hinaus stark gemacht, vgl. ders. Eschatologie,119-135 [s. Anm. 14].
Aus phil. Sicht vertritt E. Runggaldier die bleibende Aktualitdt des thomistischen Seelenbegriffs.Vgl.
ders., Unsterblichkeitshoffnung und die hylemorphistische Einheit von Leib und Seele, in: K. Koenen /J.
Schuster (Hrsg.), Seele oder Hirn. Vom Leben und Uberleben der Menschen nach dem Tod (FTS Bd.68),
Miinster 2012, 95-123. Vgl. zur Diskussion {iber die personale Identitdt des Auferstehungslebens G.
Briintrup u.a. (Hrsg.), Auferstehung des Leibes - Unsterblichkeit der Seele. Stuttgart 2010.

76



Endgiiltige Begegnung mit Gott

Im Gericht wird der Mensch in der Begegnung mit Christus zur unverstellten
Wahrheit seiner Selbsterkenntnis gefiihrt. Damit ist jedoch nicht einfach eine
schlichte Fixierung des Menschen auf einen mit dem Tod erreichten Status quo
gemeint. Entscheidend fiir die letztgiiltige und vollendete Identitdt des Men-
schen wire die Frage, inwieweit dieser sich im Gericht der Wahrheit seines Lebens
offnen wird und sie fiir sich annehmen kann; inwieweit sich der Mensch mit der
Geschichte seiner Taten hineinnehmen ldsst in die vergebende Liebe Gottes. Die
Liebe Gottes, die im Richter Christus dem Menschen zugewandt ist, ,,gibt dem
Menschen die letztgiiltige Gestalt seiner Identitdt, indem sie die von ihm in sei-
nem Leben getroffenen Entscheidungen absolut ernst nimmt und sie zugleich
hineinnimmt in ihr befreiendes, neues Leben schaffendes Ja zu diesem stindigen
Menschen“’. In der unverborgenen Begegnung mit Gottes richtender Liebe wird
mir meine wirkliche Identitdt vor Augen gestellt als verlorener Sohn, verlorene
Tochter, die der Vater in sein Haus hereinholen will (vgl. Lk 15). Werde ich mich
damit identifizieren kdnnen, will ich diese Identitdt annehmen kénnen? Dies wa-
re meine Vollendung.

Eine solche Gerichtskonzeption grenzt die Moglichkeit einer unwiderruflich-
en, freien und bewussten Verweigerung gegeniiber Gott und dem Néchsten deut-
lich ab von aller Schwiache und Ohnmacht des Menschen. Dieser Schwiche -soJ.
Splett - kdnnte sich Gott als ,,Kraft in der Schwachheit“ schenken. Die Selbstver-
schlieBung des Menschen ist nicht zu verstehen ,,als der verzweifelte Aufschrei:
,Hitte ich mich doch zur rechten Zeit bekehrt!‘, dem dann ein grausam-unerbitt-
liches ,Zu spét‘ erwiderte, sondern als der Trotz ihrer Ohnmacht, als die Selbstbe-
hauptung ihrer Nichtigkeit, das ,Machtwort‘ ihres Nein.“!® Die Moglichkeit des
Gerichts besteht positiv darin, dass sich selbst ein Tater furchtbarer Grausam-
keiten von Gottes Liebe zur reuevollen Anerkenntnis der eigenen Schuld bewegen
lassen kann. Die im eigenen Leben noch so fragmentarisch und verschiittet vor-
handenden Ansédtze zur Reue und Bufle kdnnten in einem schmerzlichen Prozess
der Lauterung - als Fegfeuer - ausreifen und diese Personlichkeit so durchformen,
dass sie zur Gemeinschaft mit Gott und den Mitmenschen befdhigt wird.?®

Vergegenwartigung von Gottes Gerechtigkeit

Die grofie Gerichtsszene in Mt 25 ldsst keinen Zweifel daran, dass der Maf3stab
des Gerichts das Verhalten gegeniiber den Ndchsten, insbesondere den Men-
schen in Not sein wird. In den Armen, Hungernden und Diirstenden begegnen

18 M. Kehl, Eschatologie, 283 [s. Anm. 4].

19 Vgl. ]. Splett, Konturen der Freiheit. Vom christlichen Sprechen vom Menschen. Frankfurt 21981, 147.

20 Eine solche Gerichtskonzeption, die das Lauterungsgeschehen als inneres Moment der richtenden
Begegnung mit Christus bestimmt, wiare m.E. auch im Gesprach mit der ev. Theologie vermittelbar.
Vgl. dazu etwa W. Pannenberg, Systematische Theologie Bd.3. Gottingen 1993, 663-666.

77



Reflexion

wir Christus. Haben wir ihnen gegeniiber Barmherzigkeit gezeigt oder haben wir
allein uns selbst geliebt? Damit wird jedoch die eschatologische Frage nach dem
personlichen Heil und der individuellen Vollendung ,,aufgebrochen“ hin auf das
Heil der anderen Menschen. Die christliche Gerichtsbotschaft, die lange Zeit in
der Geschichte vor allen Dingen mit einem Schreckensszenario und der Drohung
einer ewigen Verdammnis des Menschen verbunden war, ist zu korrigieren: Sie
nimmt Menschen in die Verantwortung, an der wirksamen Vergegenwartigung
der Gerechtigkeit Gottes in seinem Leben und seiner Geschichte teilzunehmen,
in der glaubenden Hoffnung, dass Gott am Ende der Geschichte endgiiltig seine
heilende und versohnende Gerechtigkeit aufrichtet.!

Der Prozess einer Versohnung des siindigen Menschen mit Gott hat somit
eine soziale Dimension und darf nicht tiber die Opfer von Gewalt und Verbrechen
hinweggehen.?? Die christliche Botschaft vom Gericht schirft die Sensibilitdt fiir
die Leidenden und die Opfer: Die Botschaft vom Gericht besagt, dass sich Gott
ihrer erinnert und nimmt uns in die Pflicht der Erinnerung hinein. In Christus,
der sich vorbehaltlos mit den Kleinen und Armen solidarisiert hat und am Kreuz
selbst zum Opfer menschlicher Bosheit und Gewalt geworden ist, sind die Téter
mit den Opfern ihres stindigen Verhaltens konfrontiert. Eine Verséhnung der Ta-
ter mit Gott ist nicht moglich ohne das Eingestandnis der eigenen Schuld und die
Bitte um Versohnung im Gegeniiber zu den Opfern. Darf die Eschatologie auch
die Hoffnung darauf thematisieren, dass die Opfer ihrerseits nicht in einer ewigen
Unversohnlichkeit gegentiiber den Tdtern verharren? Fiir eine solche Hoffnung
spricht, dass die Opfer durch ihr menschliches Geschick bereits so eng mit Chri-
stus verbunden sind und in der letzten unverborgenen Begegnung mit ihm sich
auch von dessen Vergebungsbereitschaft und Liebe so durchdringen lassen kon-
nen, dass sie diese weitergeben konnen.?® Die Versohnung mit den Tatern muss
jedoch streng unterschieden werden von jeder Form einer moralischen Pflicht fiir
die Opfer: ,Vergebung ist eine transmoralische Grofle, die nicht im Feld der Ge-
rechtigkeit, sondern in dem der Barmherzigkeit anzusiedeln ist“.?* Die Vergebung
gegeniiber den Tédtern ist nichts, was den Opfern zugemutet werden muss. Denk-
bar ist jedoch, dass die Opfer in der Kraft der Vergebung selbst etwas Befreiendes
und Erlésendes fiir sich entdecken, das sie aus der Bindung an die ihnen zuge-
fiigten Verbrechen und aus der Opferrolle 16st und ihnen hilft, ihr ,Subjektsein
in einem umfassenden Sinn wiederzuerlangen. Gerade durch die soziale Dimen-

«

21 Vgl. dazu auch H. Hoping, Wenn alles Maskenspiel und Unrecht endet. Vom Gericht Gottes iiber den
Menschen, in: IKaZ 41 (2012), 20-30.

22 Vgl. zur Frage der Versohnung von Téitern und Opfern im Gericht die umfassende Studie von D. An-
sorge, Gerechtigkeit und Barmherzigkeit Gottes. Die Dramatik von Vergebung und Versohnung in bibel-
theologischer, theologiegeschichtlicher und philosophiegeschichtlicher Perspektive. Freiburg i.Br. 2009.

23 Vgl. M. Kehl, Und was kommt nach dem Ende? Von Weltuntergang und Vollendung, Wiedergeburt und
Auferstehung. Freiburg 1999, 133.

24 M. Remenyi, Ende gut - alles gut? Hoffnung auf Versohnung in Gottes eschatologischer Zukunft, in: IKaZ
32 (2003), 492-512, hier: 499.

78



Endgiiltige Begegnung mit Gott

sion des Gerichts lassen sich die traditionelle Lehre vom individuellen Gericht
nach dem Tod des einzelnen und dem allgemeinen Gericht am ,,Jiingsten Tag“
miteinander verbinden. Das Gericht ist Teil des einen Vollendungsgeschehens in
seiner personalen, sozialen und universalen Dimension. Es vollzieht sich im Tod
des einzelnen und im Prozess des universalen Ankommens aller Geschopfe bei
Gott.” Ist es jedoch auch denkbar, dass sich Menschen gegeniiber einer Versoh-
nung mit Gott und den Néachsten endgiiltig verschliefien? Wie ldsst sich die Lehre
von der Holle verstehen, ohne das christliche Gottesbild zutiefst zu belasten?

Himmel und Hélle: eschatologischer Dualismus?

Jesus spricht von der Holle als einer Moglichkeit, vor der die Menschen stehen, die
das Heil der anbrechenden Gottesherrschaft ausschlagen (vgl. etwa Mt 22,1-14;
Mt 25,1-13; 18,8f.). Wenn Gott den Menschen als freies Subjekt auf Endgiiltigkeit
hin gewollt hat, so K. Rahner, dann muss die Rede von der Holle ernst genom-
men werden: ,,Das Wesen der Holle ist das Nein zu Gott als die letzte und totale
Entscheidung des Menschen gegen Gott, die letzte vom Wesen der Freiheit selbst
nicht mehr revidierbare Entscheidung.“?

Die Rede von der Holle stellt jedoch ein ernsthaftes theologisches Problem
dar:?’ Himmel und Hélle sind fiir den christlichen Glauben nicht gleichrangige
Alternativen, die dem Menschen offen stehen. Es gibt vom universalen Heilswil-
len Gottes her (vgl. 1 Tim 2,4-5; Tit 2,11; Eph 1,10; Kol 1,20) nur eine letzte
Zielbestimmung fiir alle Menschen, ,,ndmlich den Himmel als das endgiiltige
Ankommen aller noch so verworrenen Lebenswege im Leben Gottes“?8. Die Holle
hingegen hat keinen Sinngehalt, der alternativ neben dem Himmel stehen wiirde.
Sie stellt vielmehr das Verfehlen des letzten Zieles und Sinns des menschlichen
Lebens dar. Lisst sich angesichts dieses letzten Ziels in der Vollendung bei Gott
die Vorstellung einer negativen Vollendung iiberhaupt theologisch rechtfertigen?
Woher stammt dann die reale Moglichkeit sich endgiiltig gegentiber Gott zu ver-
schlieen? Kommt dem/der Siinder(in) in seiner/ihrer Verweigerung gegeniiber
Gott eine Art natiirliche Unsterblichkeit zu? Impliziert die Lehre von der Holle
einen eschatologischen Dualismus, so dass sich am Ende der Geschichte Himmel
und Holle als entgegengesetzte Grundprinzipien auf ewig gegeniiberstehen?

25 Vgl. K. Rahner, Art. Parusie (Sacramentum Mundi Bd.3), in: Sdmtliche Werke Bd.17, Enzyklopddische
Theologie. Die Lexikonbeitrige der Jahre 1956-1973. Freiburg u.a. 2002, 1227-1230.

26 K. Rahner, Hiniiberwandern zur Hoffnung, in: Sdmtliche Werke Bd. 30. Anstife systematischer Theolo-
gie. Freiburg 2009, 668-673, hier: 668.

27 Vgl. M. Kehl, Eine theologische Meditation iiber Himmel und Holle, in: GuL 64 (1991), 261-271; Ders.,
Eschatologie, 292-298 [s. Anm. 4].

28 M. Kehl, Eine theologische Meditation, 262 [s. Anm. 27]. Ausgehend von der biblischen Lehre, dass
Gott ohne Einschrankung das Heil aller Menschen will, gibt es fiir die christl. Eschatologie nur eine
Pradestination des Menschen zum Heil. Vgl. K. Rahner, Theologische Prinzipien, 419-422 [s. Anm. 1].

79



Reflexion

Die These, dass die Verlorenen nicht mehr im ewigen Andenken Gottes aufbe-
wahrt werden,? aber auch die These einer Annihilation,*’ eines Versinken des
stiindigen Menschen im Nichts, sind m.E. zwei Schwierigkeiten ausgesetzt: Zum
einen kann die Auswirkung der Schuldgeschichte der Stinder nicht ungeschehen
gemacht werden; ein blofies Vergessen oder eine Annihilation der Stinder wird
dem Gewicht der Freiheitsgeschichte nicht gerecht. Zum anderen miisste Gott,
um die Existenz der Bosen auszuldschen, seinen Schopfungswillen zuriickziehen.
Damit wiren die Unbedingtheit seiner Liebe und Treue in Frage gestellt.

M. Kehl schldgt angesichts dieser Schwierigkeiten eine schopfungstheolo-
gische Losung vor: Das Geschaffensein von Gott schliefdt ein unwiderrufliches
Ja des Schopfers zu seinem Geschopf ein. Diese Bejahung ist der ontologische
Grund fiir das Dasein des Menschen. Weil Gott Liebe ist, nimmt er sein Ja auch
dann nicht zuriick, wenn der Mensch sich endgiiltig gegen ihn entscheidet.
Gottes Ja findet an der menschlichen Freiheit eine Grenze, aber nicht so, dass
seine Liebe dadurch aufgehoben wiirde. Die Holle bedeutet nicht, dass Gott seine
Liebe gegeniiber dem Menschen zuriickzieht, sondern dass sich der Mensch die-
ser ihm auf ewig zugewandten Liebe endgiiltig verschlief3t.*! Ein eschatologischer
Dualismus wire somit vermieden: Gott ist, etwas provozierend gesagt, ,,Subjekt
der Holle“, aber nicht weil er den Menschen verdammt, sondern weil er sein Ja
gegeniiber dem Menschen nicht zurtickzieht.

Die Unmoglichkeit eines eschatologischen Dualismus begriindet meines Er-
achtens auch die christliche Hoffnung, dass Gottes universaler Heilswille ans
Ziel kommen wird. Die Freiheit, Gott abzulehnen, lebt aus dem Ja Gottes zum
Menschen. Das Nein gegentiber Gott ist ein absoluter Selbstwiderspruch des Men-
schen, dessen Leben in Gott seine Erfiillung findet. Dieser Selbstwiderspruch des
Menschen ladsst darauf hoffen, dass das Nein des Menschen gegeniiber Gott nicht
endgultig ist, sondern dass sich der Mensch in der unverborgenen Begegnung mit
Gott noch einmal der vergebenden Barmherzigkeit Gottes 6ffnen kann. Es bleibt
Gegenstand der Hoffnung, denn die , Liebe hofft alles“ (1 Kor 13,7), dass sich
auch der/die von Gott abgewandte Stinder(in) sich der ihm/ihr begegnenden Lie-
be nicht endgiiltig verweigern wird.

In den ignatianischen Exerzitien macht die Betrachtung tiber die Holle, die
dem/der Stinder(in) in der Sicht des Ignatius eigentlich zusteht, die Unbegrenzt-
heit der barmherzigen Liebe Gottes sichtbar. Diese Begegnung mit der Liebe
Gottes soll in den Exerzitanten zum Nachdenken fithren tiber ,,das, was ich fiir
Christus getan habe; das, was ich fiir Christus tue; das, was ich fiir Christus tun
soll“ (GU 53). Die Betrachtung iiber die H6lle und die Begegnung mit der unend-

29 Vgl. H. Hoping, Vom Gericht Gottes, 25-28 [s. Anm. 21].

30 C. Duquoc, Gerechtigkeit und letzte Gewalt, in: G. Bachl (Hrsg.), Eschatologie II. Graz u.a. 1999, 303-
307.

31 Vgl. M. Kehl, Eschatologie, 295-296 [s. Anm. 4].

80



Endgiiltige Begegnung mit Gott

lich barmherzigen Liebe Gottes fithren den Exerzitanten, die Exerzitantin tiber
die Frage nach der Hoffnung auf eine personliche Rettung hinaus. Der betende
Mensch fragt nach seinem Weg der Nachfolge, um am rettenden Heilshandeln
Gottes an der Welt teilzunehmen. Die Betrachtung iiber die , Letzten Dinge“
verdndert den betenden Menschen und bestimmt sein Handeln fiir Gott und die
Welt. Die christliche Botschaft von Himmel und Holle muss so formuliert wer-
den, dass Menschen sich durch die Hoffnung auf Gottes grenzenlose Barmher-
zigkeit bewegen lassen und sich fiir Gottes eschatologisches Welthandeln 6ffnen
und in Dienst nehmen lassen.

81



