Reflexion

Jos Vercruysse SJ | Leuven

geb. 1931, Priester, Prof. em. der Pépstlichen
Universitat Gregoriana

jos.vercruysse@jesuits.net

.In Wahrheit Lieben ..."

Peter Faber und die Lutherische Reformation'

»In Paris gewann der Heilige Ignatius einen Arbeiter, einen faber, der die Ketzerei
kraftig mit dem Hammer des Lebens und der Lehre zermalmte, so wie Calvin ei-
nen anderen Arbeiter anwarb, un'altro fabro [Faber Stapulensis, Anm. JV], einen
groflen Knecht der Zyklopen in der Ketzerschmiede.“? So deutete D. Bartoli in
Ignatius‘ Biographie Fabers Berufung. Der gewohnlich als ruhiger, menschen-
liebender Gefidhrte - ,,a quiet companion® (M. Purcell) - vorgestellte wird im
Kontext der Gegenreformation zum Ketzerhammer. Faber war der erste Jesuit, der
zur Lutherischen Reformation im Deutschen Reich enge Beziehungen hatte und
seine Mitbriider auf den Notstand aufmerksam machte. So wurden , Germania“
(Deutschland) und ,India“ die zwei apostolischen Fliigel der Gesellschaft.?

Vorab erwdhnen wir einige Ereignisse aus dem historischen Kontext. Faber
gehort zu den ersten Gefdahrten der Gesellschaft Jesu. 1506 geboren, stirbt er 1546
auf dem Weg nach Trient in Rom. Er kannte also nicht das Dekret tiber die Recht-
fertigung. Ignatius stirbt am 31. Juli 1556, zehn Jahre spéter. Faber ist somit ein
Mitglied der minima societas. Martin Luther stirbt im selben Jahr wie Faber, am
18. Februar 1546. Jean Calvin tritt 1536 mit der ersten Ausgabe der Christianae
Religionis Institutio in die Offentlichkeit. Trotz des Erfolges der protestantischen
Reformation und der katholischen Antwort blieb die Lage zu Beginn des Trienter
Konzils uniibersichtlich. Mit offiziellen Religionsgesprdachen suchten prominente
Politiker und Kirchenfiihrer eine friedsame politische Losung der Spaltung und
die Wiederherstellung der kirchlichen Einheit. Die Gesellschaft Jesu ist auf dieser

1 Fabers Texte findet man in Beati Petri Fabri ... Epistolae, Memoriale et Processus (Monumenta Historica
Societatis Iesu [= MHSJ] 48), 1914 (Madrid), Neudruck Rom 1972. Im folgenden zitiert als MHS]J 48,
Seite. Bei Zitaten aus dem Memoriale wird die Paragraphnummer ergianzt.

2 D.Bartoli, Della Vita e dell’Istituto di S.Ignatio, [1650], 1ib.V, c.ii, 10.

3 Hieronymus Nadal, Orationis Observationes. Hrsg. von M. Nicolau. Rom 1964, 12 [324].

82



Peter Faber und die Reformation

Bruchlinie entstanden. Der Savoyer Petrus Faber war ein bevorzugter Zeuge die-
ser religios-kirchlichen und politischen Spaltung in Mitteleuropa. Die Tragodie
hinterliefd Spuren in Fabers Nachlass - im Briefwechsel und v.a. in den geistlichen
Schriften. Sie zeigen, wie romisch-katholischer Glaube zusammengeht mit Res-
pekt und Liebe fiir alle Mitmenschen, auch wenn sie im Glauben abweichen.

Erste Kontakte in Paris

Zur Zeit des franzosischen Konigs Franz I. war Paris ein wichtiges kulturelles
Zentrum. In der Stadt und an der berithmten Universitdt entwickelten sich der
Humanismus sowie katholische und anders gelagerte Reformbewegungen. Die
Zunahme der lutherischen Predigt blieb nicht unbemerkt. Die ersten Biicher
Luthers lagen vor. Nach Koln und Lowen (1519) verurteilte auch die Sorbonne
1521 Luthers Lehre. 1525 begann Faber in Paris seine Studien. 1529 begegnete er
Ignatius von Loyola im Sankt-Barbara-Kolleg. Simon Rodriguez erinnert sich: Als
die ersten Gefdhrten in Paris ankamen, begann die verborgene lutherische Ketze-
rei die Stadt der Pest gleich anzugreifen. Wie ein weiser Hausvater aber griindete
Gott eine Gemeinschaft, um wie die Moabiterin Rut die von den Ketzern hin-
terlassenen Ahren zu sammeln (MHS]J 24, 452). Ahnlich beschreibt Bobadilla in
seiner Autobiografie die Vorgdnge. Er erwdhnt Ketzerverbrennungen und dass
man die Lutheraner an ihren Griechischkenntnissen erkennen kdonne: Qui grae-
cisabant, lutheranizabant (MHS]J 46, 614, 5). Gegen Ende des Aufenthaltes der
Gefdhrten in Paris tritt die protestantische Bewegung, sowohl die Lutherische als
die Zwinglianisch-Schweizerische, voll in die Offentlichkeit. Sie ruft Unruhe und
Verfolgung hervor.

Die zum Teil wahrscheinlich schon in Paris entstandenen ,Regeln zur kirch-
lichen Gesinnung“ im ignatianischen Exerzitienbuch (GU Nr. 352-370) zitieren
Missbrauche, die auch Luther betreffen. Trotz der Dringlichkeit blieben die Ge-
fahrten dem Geliibde ,nach Venedig und nach Jerusalem zu gehen und ihr Leben
dort zum Nutzen der Seelen zu verbringen“, treu (Bericht des Pilgers, Nr. 85). Hat-
ten sie die Dringlichkeit unterschitzt und gedacht, die Krise sei vortibergehend?

Faber in Deutschland: die Religionsgesprache

Zufallige Umstdnde bestimmten Fabers Kontakte mit der lutherischen Reforma-
tion. Die vom Kaiser selbst organisierten Religionsgesprache fanden zwischen
1540 und 1542 statt, erst in Hagenau, dann in Worms und Regensburg. Damit
wollte der Kaiser die Einheit wiederherstellen. Papst Paul III. unterstiitzte die
Initiative und sandte Gasparo Contarini als Legat nach Regensburg. Schlieflich
scheiterten diese Gesprache. Der Papst griff den Gedanken eines Konzils wieder
auf (wie bereits 1537) und rief es in Trient zusammen.

83



Reflexion

Peter Faber dozierte zu dieser Zeit Theologie an der ROmischen Universitdt Sapi-
enza. Im Herbst 1540 wurde er gebeten, Dr. Pedro Ortiz (ca.1500-1548) zu den Re-
ligionsgesprachen nach Worms zu begleiten. Der spanische Theologe, Freund des
Ignatius und Gonner der jungen Gesellschaft, wurde der personliche Theologe
des Kaisers. Faber nahm aber nicht direkt an den Gesprdchen oder der Redaktion
der Dekrete teil, sondern nur am Rande des Geschehens. Er nutzte die Zeit zum
,Dienst des Wortes“ bei Geistlichen und Laien, und stand ihnen mit Predigten,
Gesprdachen, Beichten und besonders mittels der ignatianischen , Geistlichen
Ubungen* bei. In einem Brief aus Worms an Ignatius vom 27. Dezember 1540
konnte Faber kaum seinen Unmut verbergen: , Bis jetzt sehe ich keine Friichte in
Beziehung zu den Lutheranern, und doch sieht man, dass sie an Boden gewin-
nen, sogar unter denen, die als Katholiken kamen“ (MHS]J 48, 48).

Obwohl er es wiinschte, hatte Faber keine personlichen Begegnungen mit Lu-
theranern. Er schreibt: ,Mit Melanchthon oder einem anderen Lutheraner habe
ich nicht geredet (hablar), noch weniger hatte ich eine Unterredung (conversar),
da ich das Kontaktverbot geméf! meiner Berufung als Katholik beachten moch-
te.“ Unter conversar verstanden die Jesuiten die Methode, anhand der Exerzitien
und in personlichen Gesprachen Glaubende zur Bekehrung oder zur Riickkehr
zu futhren. Auf Initiative des Bischofs von Verula, Kardinal Ennio Filonardo
(1466-1549), einem Freund der Jesuiten in Parma, und anderer Theologen, sollte
Faber mit Melanchthon reden: ,Sie sagten, es ist dir eher gestattet als anderen,
die ihre personlichen Meinungen haben tiber Punkte, von denen die jetzigen
Verhandlungen abhédngen“ (MHS]J 48, 48v.). Trotz ,grofier heiliger Sehnsucht“
respektierte Faber das Verbot der Kontakte mit den lutherischen Teilnehmern.
Am 1. Januar 1540 schreibt er wieder: ,,Gott weifs, wie sehr es mich freuen wiirde,
wenn ich frei ware um mit ihnen, vor allem mit Melanchthon, dem Bedeutend-
sten unter ihnen, ein Gesprach zu fithren“ (MHS]J 48, 58). Auch in Regensburg
hatte Faber dazu keine Gelegenheit (MHS] 48, 97).

Nach dem Scheitern der Gesprache im Juli 1540 kehrte Faber nach Portugal
und Spanien zurtiick. Schon einige Monate spéter war er wieder auf dem Weg
nach Deutschland, um den Bischof Giovanni Morone in seiner diplomatischen
Sendung zu begleiten. Paul III. wollte dem Bischof Reisegefihrten mitgeben, ,die
durch ihre Lehre und das Beispiel eines wiirdigen Lebens beitragen konnten, um
in ihren Seelen Friichte zu erzeugen“ (MHS]J 48, 140). Der Aufenthalt in Deutsch-
land dauerte zwei Jahre, von April 1542 bis September 1544. Dank seiner Erfah-
rung kannte Faber die Notwendigkeit einer Reform in der katholischen Kirche.
Zur gleichen Zeit war er Zeuge des sich ausbreitenden Protestantismus und der
tiefen Verunsicherung, die dieser besonders im Rheinland, in Mainz und Koln,
sowie in den Niederlanden verursachte. In Koln versuchte der Erzbischof und
Kurfiirst Hermann von Wied, die Reformation im Fiirstentum einzufiihren. Faber
unterstiitzte den Widerstand des Nuntius, des Kaisers und des Domkapitels gegen

84



Peter Faber und die Reformation

die Manover des Erzbischofs (MHS]J 48, 215-220). Zwischendurch klagt Faber die
Machtlosigkeit der deutschen Bischofen an. An Kardinal Contarini schreibt er:
»Die Bischofe konnen jetzt nicht mehr tun, was sie einmal zu tun wiinschten,
aber als sie es tun konnten, nicht taten“ (MHS]J 48, 172).

In Juli 1544 reist er zuriick nach Portugal. Bald aber, im Mai 1546, erhilt er
den Auftrag, als Theologe am Konzil von Trient teilzunehmen. Bei der Riick-
kehr nach Rom erkrankt er und stirbt am 2. August 1546. Seine Aufenthalte in
Deutschland waren nicht nur entscheidend fiir die eigene Erfahrung, sondern
ebenfalls fiir die zukiinftige Orientierung der Gesellschaft. In Briefen und Be-
richten erhob Faber ,Deutschland“ und die Wiederherstellung der Einheit der
Kirche zu einer apostolischen Prioritdt. Faber blieb hoffnungsvoll. Am 27. De-
zember 1540 schrieb er an Ignatius: ,Ofters ergreifen mich Liebe und Wohlwol-
len [grandes ramos de amor y charidad me penetran] fiir dieses Volk, und grof3e
Erwartungen, dass sie mit der Zeit dank unserer Arbeitsweise viele Friichte tragen
wird“ (MHSJ 48, 50). Damals besuchte ein junger Mann aus Nijmegen, der in
Koln studierte, Faber in Mainz, Petrus Canisius (1521-1597). Die Begegnung
fithrte zur Aufnahme in die Gesellschaft Jesu. Canisius trug spater entscheidend
zur Erneuerung und Reform der katholischen Kirche und zur Griindung und Ver-
breitung des Jesuitenordens in den deutschen Landern bei - sosehr, dass einige
Protestanten meinten, er sei der Grunder der Gesellschaft.

Das Memoriale: Fabers Zeugnis

Faber hatte nicht die Absicht, ein Tagebuch zu fithren. Das Memoriale deckt seine
Aufenthalte in Deutschland von Juni 1542 bis Januar 1546 ab, einige Monate also
vor seinem Tod. Die Aufzeichnungen sind keine historische Informationsquelle
und keine systematische Sammlung von Erinnerungen, sondern das personliche
Zeugnis eines geistlichen Lebens. Sie offenbaren die geistlichen Entwicklungen
und Entscheidungen in Fabers Gebetsleben. Wie ein Wasserzeichen deuten sie
seine geistliche Haltung inmitten der Spannungen zwischen Katholiken und Pro-
testanten. Eine Eintragung im Memoriale am 19. November 1541 ist kennzeich-
nend fiir Faber. Er schreibt: ,,Am Festtag der Heiligen Elisabeth, Kénigin von Un-
garn, fiihlte ich eine grofie Andacht, wenn ich an acht Personen dachte mit dem
Verlangen, sie in mein Geddchtnis einzuprdgen und fiir sie zu beten, ohne ihre
Gebrechen anzusehen. Es waren der Papst, der Kaiser, der Konig von Frankreich,
der Konig von England, Luther, der Tirke [Sultan Suleiman I. der Grofe, Anm.
JV], Bucer, Philipp Melanchthon. Die Gelegenheit war, dass ich im Herzen fiihlte,
dass sie von vielen verurteilt wurden, sodass ein heiliges Mitleid in mir entstand
zusammen mit einem guten Geist“ (M. § 25 = MHS]J 48, 502).

Einige Tagen spater heifdt es: ,Viele Gefiihle von Liebe und Hoffnung betreffs
der Ketzer und der ganzen Welt schenkte der Herr mir wahrend der Reise und

85



Reflexion

hatte sie schon eher gegeben, und besonders jedoch eine gewisse Andacht, die
andauern muss bis zu meinem Tod zusammen mit Glauben, Hoffnung und Liebe,
fiir das Wohl dieser Stddte, ndmlich Wittenberg in Sachsen, die vornehmste Stadt
von Sarmatia, von der ich den Namen nicht kenne [Kiew oder Moskau, Anm. JV],
Genf in der Grafschaft Savoyen, Constantinopel in Griechenland, Antiochien
ebenfalls in Griechenland, Jerusalem und Alexandrien in Afrika. Ich nahm mir
vor, sie immer in meinem Geist zu bewahren, in der Hoffnung, dass ich selbst
oder jemand anders aus der Gesellschaft Jesu Christi letztendlich einmal in allen
genannten Stddten die Messe feiern werde“ (M. § 33 = MHS]J 48, 507).

Faber war ,,a quiet companion*, doch kein irenischer, erasmianischer Huma-
nist, der in Erwartung der Konzilsentscheidungen nach Kompromiss und Ver-
mittlung ausschaut. Er wusste, wo er und wo die Protestanten standen. Luther
und seine Genossen waren Ketzer und deswegen exkommuniziert. Doch Faber
wollte wissen, wie man die Abweichungen der Ketzer, die doktrindr und gericht-
lich schon von der hochsten Gewalt in der Kirche und im Reich verurteilt waren,
begreifen kann. Wie soll man mit Ketzern umgehen? In einer Notiz von 12. Juni
1543 beschreibt er, wie er Ketzerei versteht. Wahrend der Messe zu Ehren des Hei-
ligen Albanus, eines Mainzer Missionars und Martyrers, fand er Ermutigung fiir
seine apostolische Arbeit: ,Ich hatte gute Hoffnung, Frucht zu tragen in der Zeit
der lutherischen Héresien, die fast ganz Deutschland zerstort hatten; diese Ketze-
rei ist nichts anderes als Trennung von der katholischen Kirche, so dass jeder jetzt
ohne die Zucht der Mutter straflos handelt und glaubt und sagt, was ihm gefallt.
So kann man berechtigt sagen, die heutigen Ketzer sind Meister der Trennung
und des Verfalls. Moge der Herr uns Menschen einen gegenteiligen Geist schen-
ken, das heifit, dass sie mit Taten und Worten, empfianglich sind fiir Zucht und
Forderung aller christlichen Tugenden“ (M. § 332 = MHS]J 48, 652).

Wie das Memoriale zeigt, ist Fabers Frommigkeit mit Heiligen- und Engelver-
ehrung, Reliquien und Abléssen tief vertraut. Doch gibt Fabers lebendige From-
migkeit ihnen eine aufrichtige Frische. Obwohl er diese Gebrduche nicht mit
einer militanten anti-protestantischen Absicht anwendet, weif} er, dass sie Merk-
male einer wahrhaften katholischen Frommigkeit sind. So empfiehlt er Wallfahr-
ten ,,vor allem in den Tagen und Gebieten, wo Wallfahrten wegen der Ketzereien,
die den Wert und Wertschdtzung fiir diese Werke, die so wichtig sind, beseitigt
haben, wenig gezeigt werden“ (M. § 47 = MHSJ 48, 515).

Das Memoriale gibt auch Fabers Sichtweise zur Entwicklung und den Motiven
der Ketzerei (M. §§ 217-222 = MHSJ 48, 600-602) wider. Er beleuchtet besonders
die psychologischen und moralischen Aspekte. Die Ketzerei ist selbstverstandlich
ein Irrtum im Glauben. Aber v.a. fiithrt sie zu moralischer Entartung und recht-
fertigt sie. Am 7. Januar 1543 skizziert er diese Entwicklung: ,Ich habe bemerkt
und erfahren, wie Leute, die die Kirche verlassen, erst lau werden in Taten und
Ubungen, die Gottes Gnade und seiner vielen Gaben entsprechen, und nach-

86



Peter Faber und die Reformation

her vernachldssigen sie und verachten sie, was nicht aus ihrem eigenen Urteil
hervorkommt: und so fangen sie an Griinde zu suchen fiir ihren Glauben und
Hoffnung und ziehen alles in Zweifel. So verspielen sie die Eingebungen des Hei-
ligen Geistes und verlieren den wahren Glauben, der sich auf dem katholischen
Glauben und der Gemeinschaft der Heiligen stiitzte. Wenn alles ausgeschiittet ist,
wollen sie den Glauben aus dem eigenen Urteil bestimmen und aussuchen: sie su-
chen Griinde und priifen sie jeder fiir sich; sie priifen auch die Schriften und ihre
Deutung, und lesen so ihren Glauben oder eher ihre Meinungen und Irrglauben
zusammen“ (M. § 218 = MHS]J 48, 600).

Zur Taktik ketzerischer Verfiihrung zéhlt, so Faber, die Minderung der leiden-
schaftlichen Hingabe, mit der ein katholischer Christ an den kirchlichen Lehr-
sdtzen und der Autoritdt der Kirchenviter hdngt. Das fithrt nicht nur zur Verleug-
nung des katholischen Glaubens, sondern auch der Einfachheit und Niedrigkeit
des Glaubensgehorsams. Letztlich suchen die Ketzer den Glauben in der Heiligen
Schrift und in der Vernunft ohne Fiihrung aufler dem eigenen Urteil - und so
verlieren sie den Glauben: ,Wer von sich aus den Glauben verlor, den er hatte,
solange er die Worte und das Credo der katholischen Kirche beschwor und die ka-
tholischen Lehrer nicht leugnete, soll nicht verwundert sein, wenn er sieht, dass
er den Glauben entlang andersartiger Wege, die mit seinen eigenen Ansichten
tbereinstimmen, sucht und ihn deswegen nicht findet. Man soll Gott nichts vor-
werfen, wenn er den Glauben nicht schenkt; Gott schenkt jedem den Glauben,
aber nicht denen, die auf3er der Kirche zu leben wiinschen, wo kein Heil, Leben
und wahre Auferstehung ist“ (M. § 219, ebd.). Faber betont stark die objektive
kirchliche Sicherheit des Glaubens. Er ist Gottes freie Gabe, die man mit Dank an-
nimmt ,ohne unser Urteil, ohne unser Fragen oder Verstehen, wie es in der Taufe
geschieht, durch den Glauben der Kirche und der Eltern“, die in uns ,,den Samen
des katholischen und orthodoxen Glaubens, Hoffnung und Liebe und andere
Tugenden legten“ (M. § 221, ebd.). Der Ketzer dagegen sucht die Glaubensgewiss-
heit in sich selbst, in subjektiven, personlichen Deutungen und Griinden, die den
Ungehorsam der katholischen Kirche gegeniiber rechtfertigen. Ketzerseelsorge
soll nicht zuerst Irrtiimer widerlegen, sondern das geistliche Leben thematisieren
sowie die Tendenz, sich selbst den eigenen Glauben zusammenzubasteln. Die Be-
kehrung kommt vor der theologischen Kontroverse.

Die Briefe

Auch in den Briefen kommen die Religionsgesprache gelegentlich zur Sprache. So
schreibt Faber am 5. April 1541 enttduscht an Ignatius, dass er nichts von den Re-
ligionsgesprachen weifd. Auch sieht er keinen Ausweg. Vertraulich fiigt er hinzu:
»Wir mussen tun, was wir konnen, nach unsrer Berufung. Da die Michtigen und
Weisen wenig tun konnen und wir feststellen, dass die universalen Rezepte und

87



Reflexion

Mittel nicht ausreichen, wo das Bose wachst, hoffen wir kréftiger, dass der Herr der
Ernte unsere Hilfe erwartet” (Ep. 31, MHSJ 48, 86). Einige Wochen spater duf3ert
Faber gegentiber den Scholastikern in Paris seine Skepsis tiber die 6ffentlichen
Gesprédche und seine Erwartungen in Bezug auf die personlichen Kontakte. Die
Gespréche seien ungewiss und die Mittel, um die Irrenden zum Glauben zurtickzu-
fihren, versagen. Und doch wiinschten die Menschen, zu ihren fritheren Werken
und dem besseren Leben zuriickzukehren, sodass der Leuchter nicht von seiner
Stelle weggeriickt wird (Ep. 35, MHS]J 48, 105; vgl. Offb 2,5).

Faber spricht von , Reformation“ in der traditionellen Bedeutung einer ,Re-
form“ in Gesellschaft, Kirche und im Klosterleben. In den Geistlichen Ubungen
zielt ,,Reform* auf eine Bekehrung zu einer frommen und geordneten Lebensweise.
Im Frithjahr 1541 fasst er seine Sicht in zehn kleinen Kapiteln tiber den Glauben
und die Lebensweise zusammen.* Im neunten beschreibt er solche wahrhaftige Re-
form: ,Sie miissen also wissen, die ganze Kraft einer wahrhaften Reform besteht im
Ausrotten der Lust des Fleisches, der Lust der Augen, und des Hochmutes des Le-
bens. Streben wir aber nach Keuschheit des Herzens, Armut des Geistes und Wesen
eines kleinen Kindes, und wir werden dreimal selig sein“ (ebd. 125).

Kurz vor seinem Tod berichtet Faber Diego Lainez tiber seine Erfahrungen in
Deutschland und gibt zugleich einige Leitlinien fiir den Umgang mit Ketzerei (Ep.
138, MHS]J 48, 399-402). Die spétere Verbreitung beweist, dass der Brief bei den
ersten Jesuiten Widerhall gefunden hat. Der Text zeugt von einer grofen Mensch-
lichkeit, von Respekt und Empfindsamkeit. Der erste Regel ist grundlegend fiir je-
des Gespridch - bis heute: ,Wer den heutigen Ketzern helfen will, soll achten, dass
er sie mit Liebe behandelt, sie wahrhaftig liebt, und aus seinem Geist jeden Gedan-
ke bannt, der die Achtung fiir sie erkalten lassen konnte“ (§ 1).

In der folgenden Regel geht Faber nochmals auf die Achtung ein: ,,Zweitens soll
man sie zuriickgewinnen, damit sie uns lieben und im Geiste giinstig gesonnen
seien; das erreicht man, indem man freundlich mit ihnen kommuniziert iiber das-
jenige, was wir und sie gemeinsam haben und sdmtliche Streitgesprédche, in denen
eine Partei die andere unterdriickt, vermeiden: man soll zuerst das, was eint, mit-
einander teilen, und danach das, was eine Meinungsdifferenz anzuzeigen scheint,
aufnehmen* (§ 2).

Kontroversen haben die Gefahr, den Gesprachpartner zu demiitigen. Ein
fruchtbares Gesprach setzt ein Klima von Respekt und Vertrauen voraus. Fabers
Brief bietet noch andere Ansichten, die mit den Geistlichen Ubungen {ibereinstim-
men, besonders mit dem Inhalt der ersten Woche, ndmlich das Ziel der Schop-
fung, die Stinde, Bufle, Bekehrung und Berufung des Menschen. Wir erwdhnten
bereits, dass Faber die Ursache der Spaltung nicht primér in der Lehre, sondern im
moralischen Verfall des Klerus und des Volkes fand. Deswegen waren die Jesuiten

4 Siehe Capita quaedam de fide et moribus, Ep. 40, MHS] 48, 119-125 [s. Anm. 1].

88



Peter Faber und die Reformation

v.a. besorgt um den buen sentir, das geistliche, moralische, gefithlsmaflige, exis-
tenzielle Erfassen. In der dritten Regel stellt Faber das buen sentir dem buen creer
gegeniiber, dem Glauben als genaues Wissen (§ 3). Man wird viel Glut des Glau-
bens benotigen, um die Verirrten zuriickzufithren (§ 3 und § 6). Trotz der Zweifel
deutet Faber einen Weg an: , Diese Leute miissen ermahnt und angespornt wer-
den usw. in Bezug auf Sittlichkeit, Furcht und Gottesliebe und im Hinblick auf
gute Werke, gegen Schwachheit, Mangel an Frommigkeit, Zerstreuung, Verdruss,
und sonstige Fehler, die nicht vor allem im Verstand sitzen, sondern in den Fiis-
sen und Handen der Seele und des Korpers“ (§ 8).

Die erste Woche der Ubungen ist dazu das geeignete Mittel. Folglich empfiehlt
Faber, iber die rechte Lebensweise, Tugenden, Gebet, Tod und Holle und Ahn-
liches zu sprechen. Dieses Mittel ist tibrigens auch bei den Heiden dienlicher,
da das autoritative Argumentieren nur Verwirrung bringt (§ 7). Auch Jeronimo
Nadal dufert in den Orationis Observationes einige von den Geistlichen Ubungen
inspirierte Moglichkeiten, im Blick auf Nicht-Katholiken oder sogar auf Nicht-
Christen: ,,Sie sollen sich dem Geist des Herrn und der Kirche unterwerfen, we-
nigstens sollen sie sich nicht verschlieflen gegen den Geist, sondern im Suchen
nach der Wahrheit beharren, in dem, was ihnen und uns gemeinsam ist“ (Oratio-
nis Observationes, 228).

.Heilige Sehnsucht”

Im schon erwédhnten Brief vom 27. Dezember 1540 iiber die Vorbereitung des
Wormser Religionsgesprdaches spricht Faber tiber seine Sehnsucht, mit Melanch-
thon zu sprechen: ,Ich fiihlte viele gute Wiinschen in meiner Seele fiir ihn (...)
Es war aber unmoglich ihm zu begegnen®. Fiir Deutschland fiihlte er 6fters eine
grofie Liebe. Er hofft, dass ,,unsere Arbeitsweise“ zur rechten Zeit Friichte erzeu-
gen moge und zweifelt nicht daran, dass dieser Wunsch aus einer grofien Wohltat
des Herrn fiir dieses Volk hervorgeht (Ep.21, MHSJ 48, 49). Trotzdem gibt er zu,
nicht zu wissen, woher diese Friichte kommen sollen. Wenn man die Briefe und
Erinnerungen liest, ist man betroffen, welch grofie geistliche Erwartungen Faber
hegte. Doch er bleibt mit beiden Fiifen auf dem Boden. Auf einer Seite des Me-
moriale schreibt er tiber Gebet und Sehnsucht: ,Die Wiinsche sind gut, unter der
Bedingung, dass sie von Gott kommen, durch ihn, in ihm und fiir ihn; deswegen
wiinschen wir oft in unseren Gebeten Dinge, die nie eintreten werden, die iber
unsre Krifte reichen und von Natur unmoglich sind. Diese Wiinsche missfallen
Gott nicht. Er schickte sie; auf ihn sind sie gerichtet und in seinem Geist werden
sie erlebt. Er erweckt uns eher zum Glauben, Hoffnung und nicht nur zu inner-
lichen Liebe, sondern auch zu frommen Werken. Er macht es 6fters, dass wir das
Hochste verlangen, sehen und hoffen, so dass wir zumindest das Gewohnliche
tun sollten ohne Faulheit und Misstrauen® (M. § 155 = MHS] 48, 571f.).

89



Reflexion

Wihrend seiner Aufenthalte in Deutschland war Faber konfrontiert mit der dring-
lichen Notwendigkeit einer Reform auf alle Ebenen der Gesellschaft und der Kir-
che, aber auch mit der Verbreitung der lutherischen Bewegung und der Trennung.
Er wusste wohl, dass die grofmiitigen Wiinsche einer Wiederherstellung der Ein-
heit schwer zu verwirklichen waren. Aber, sagt Faber, ,viele denken an Dinge, die
fast unmoglich zu verwirklichen sind und vernachlédssigen inzwischen die Werke
ihrer Hande. Stattdessen haben sie eitle Traume zukiinftiger Werke (...) Viele (so
wie ich ofters) schauen dngstlich nach Gnade, um universale gute Werke zu tun.
Inzwischen vernachlissigen sie die konkreten Werke, fiir die Gnade zu finden
leicht ware“ (M. § 153-154 = MHS]J 48, 571).

Faber ist kein Patron der heutigen 6kumenischen Bewegung, das wére anachro-
nistisch. Er lebte in einer historischen, theologischen und kulturellen Situation,
die sich von der unsrigen grundlegend unterscheidet. Trotzdem hat er Wesent-
liches zu sagen fiir die 6kumenische Arbeit. Sich fiir Versohnung und Frieden
einzusetzen - wo auch immer - scheint oft eine mithsame und fast unmogliche
Aufgabe. Doch Faber ermutigt, die tdgliche Arbeit anzufangen mit der ,kleinen
Gnade*“, die da ist. Die Versohnung ist schon in den Pflastersteinen unterwegs ge-
genwadrtig. Der erste Regel im Brief an Lainez ist nicht veraltet: Liebe, Respekt, Em-
pathie und Vertrauen sind und bleiben Voraussetzungen fiir jeden ehrlichen und
tauglichen Dialog. Unterwegs taucht Emmaus schon am Horizont auf.

In November 1542 beschreibt Faber in einem kurzen Passus seinen Abschied
aus Speyer: ,In Speyer war niemand, Laie oder Priester, der nicht wohlwollend fiir
uns war, aber auch diejenigen, die offensichtlich mit uns tiber den Glauben tief
uneins waren, blieben wohlwollend, wenn sie unser Benehmen und unsere Gesin-
nung sahen, so dass wir mit Bedauern weggingen und mit dem Herzen immer in
Speyer sein werden“ (Ep. 61, MHS]J 48, 186).

90



