
1	 Fabers Texte findet man in Beati Petri Fabri … Epistolae, Memoriale et Processus (Monumenta Historica 
Societatis Iesu [= MHSJ] 48), 1914 (Madrid), Neudruck  Rom 1972. Im folgenden zitiert als MHSJ 48, 
Seite. Bei Zitaten aus dem Memoriale wird die Paragraphnummer ergänzt. 

2	 D. Bartoli, Della Vita e dell’Istituto di S.Ignatio, [1650], lib.V, c.ii, 10.
3	 Hieronymus Nadal, Orationis Observationes. Hrsg. von M. Nicolau. Rom 1964, 12 [324].

„In Wahrheit Lieben …“ 
Peter Faber und die Lutherische Reformation1 

„In Paris gewann der Heilige Ignatius einen Arbeiter, einen faber, der die Ketzerei 
kräftig mit dem Hammer des Lebens und der Lehre zermalmte, so wie Calvin ei­
nen anderen Arbeiter anwarb, un'altro fabro [Faber Stapulensis, Anm. JV], einen 
großen Knecht der Zyklopen in der Ketzerschmiede.“2 So deutete D. Bartoli in 
Ignatius‘ Biographie Fabers Berufung. Der gewöhnlich als ruhiger, menschen­
liebender Gefährte – „a quiet companion“ (M. Purcell) – vorgestellte wird im 
Kontext der Gegenreformation zum Ketzerhammer. Faber war der erste Jesuit, der 
zur Lutherischen Reformation im Deutschen Reich enge Beziehungen hatte und 
seine Mitbrüder auf den Notstand aufmerksam machte. So wurden „Germania“ 
(Deutschland) und „India“ die zwei apostolischen Flügel der Gesellschaft.3

Vorab erwähnen wir einige Ereignisse aus dem historischen Kontext. Faber 
gehört zu den ersten Gefährten der Gesellschaft Jesu. 1506 geboren, stirbt er 1546 
auf dem Weg nach Trient in Rom. Er kannte also nicht das Dekret über die Recht­
fertigung. Ignatius stirbt am 31. Juli 1556, zehn Jahre später. Faber ist somit ein 
Mitglied der minima societas. Martin Luther stirbt im selben Jahr wie Faber, am 
18. Februar 1546. Jean Calvin tritt 1536 mit der ersten Ausgabe der Christianae 
Religionis Institutio in die Öffentlichkeit. Trotz des Erfolges der protestantischen 
Reformation und der katholischen Antwort blieb die Lage zu Beginn des Trienter 
Konzils unübersichtlich. Mit offiziellen Religionsgesprächen suchten prominente 
Politiker und Kirchenführer eine friedsame politische Lösung der Spaltung und 
die Wiederherstellung der kirchlichen Einheit. Die Gesellschaft Jesu ist auf dieser 

Jos Vercruysse SJ | Leuven

geb. 1931, Priester, Prof. em. der Päpstlichen 
Universität Gregoriana

jos.vercruysse@jesuits.net

Reflexion

82



Bruchlinie entstanden. Der Savoyer Petrus Faber war ein bevorzugter Zeuge die­
ser religiös-kirchlichen und politischen Spaltung in Mitteleuropa. Die Tragödie 
hinterließ Spuren in Fabers Nachlass – im Briefwechsel und v.a. in den geistlichen 
Schriften. Sie zeigen, wie römisch-katholischer Glaube zusammengeht mit Res­
pekt und Liebe für alle Mitmenschen, auch wenn sie im Glauben abweichen.

Erste Kontakte in Paris

Zur Zeit des französischen Königs Franz I. war Paris ein wichtiges kulturelles 
Zentrum. In der Stadt und an der berühmten Universität entwickelten sich der 
Humanismus sowie katholische und anders gelagerte Reformbewegungen. Die 
Zunahme der lutherischen Predigt blieb nicht unbemerkt. Die ersten Bücher 
Luthers lagen vor. Nach Köln und Löwen (1519) verurteilte auch die Sorbonne 
1521 Luthers Lehre. 1525 begann Faber in Paris seine Studien. 1529 begegnete er 
Ignatius von Loyola im Sankt-Barbara-Kolleg. Simon Rodriguez erinnert sich: Als 
die ersten Gefährten in Paris ankamen, begann die verborgene lutherische Ketze­
rei die Stadt der Pest gleich anzugreifen. Wie ein weiser Hausvater aber gründete 
Gott eine Gemeinschaft, um wie die Moabiterin Rut die von den Ketzern hin­
terlassenen Ähren zu sammeln (MHSJ 24, 452). Ähnlich beschreibt Bobadilla in 
seiner Autobiografie die Vorgänge. Er erwähnt Ketzerverbrennungen und dass 
man die Lutheraner an ihren Griechischkenntnissen erkennen könne: Qui grae-
cisabant, lutheranizabant (MHSJ 46, 614, 5). Gegen Ende des Aufenthaltes der 
Gefährten in Paris tritt die protestantische Bewegung, sowohl die Lutherische als 
die Zwinglianisch-Schweizerische, voll in die Öffentlichkeit. Sie ruft Unruhe und 
Verfolgung hervor.

Die zum Teil wahrscheinlich schon in Paris entstandenen „Regeln zur kirch­
lichen Gesinnung“ im ignatianischen Exerzitienbuch (GÜ Nr. 352–370) zitieren 
Missbräuche, die auch Luther betreffen. Trotz der Dringlichkeit blieben die Ge­
fährten dem Gelübde „nach Venedig und nach Jerusalem zu gehen und ihr Leben 
dort zum Nutzen der Seelen zu verbringen“, treu (Bericht des Pilgers, Nr. 85). Hat­
ten sie die Dringlichkeit unterschätzt und gedacht, die Krise sei vorübergehend?

Faber in Deutschland: die Religionsgespräche 

Zufällige Umstände bestimmten Fabers Kontakte mit der lutherischen Reforma­
tion. Die vom Kaiser selbst organisierten Religionsgespräche fanden zwischen 
1540 und 1542 statt, erst in Hagenau, dann in Worms und Regensburg. Damit 
wollte der Kaiser die Einheit wiederherstellen. Papst Paul III. unterstützte die 
Initiative und sandte Gasparo Contarini als Legat nach Regensburg. Schließlich 
scheiterten diese Gespräche. Der Papst griff den Gedanken eines Konzils wieder 
auf (wie bereits 1537) und rief es in Trient zusammen. 

83

Peter Faber und die Reformation



Peter Faber dozierte zu dieser Zeit Theologie an der Römischen Universität Sapi­
enza. Im Herbst 1540 wurde er gebeten, Dr. Pedro Ortiz (ca.1500–1548) zu den Re­
ligionsgesprächen nach Worms zu begleiten. Der spanische Theologe, Freund des 
Ignatius und Gönner der jungen Gesellschaft, wurde der persönliche Theologe 
des Kaisers. Faber nahm aber nicht direkt an den Gesprächen oder der Redaktion 
der Dekrete teil, sondern nur am Rande des Geschehens. Er nutzte die Zeit zum 
„Dienst des Wortes“ bei Geistlichen und Laien, und stand ihnen mit Predigten, 
Gesprächen, Beichten und besonders mittels der ignatianischen „Geistlichen 
Übungen“ bei. In einem Brief aus Worms an Ignatius vom 27. Dezember 1540 
konnte Faber kaum seinen Unmut verbergen: „Bis jetzt sehe ich keine Früchte in 
Beziehung zu den Lutheranern, und doch sieht man, dass sie an Boden gewin­
nen, sogar unter denen, die als Katholiken kamen“ (MHSJ 48, 48). 

Obwohl er es wünschte, hatte Faber keine persönlichen Begegnungen mit Lu­
theranern. Er schreibt: „Mit Melanchthon oder einem anderen Lutheraner habe 
ich nicht geredet (hablar), noch weniger hatte ich eine Unterredung (conversar), 
da ich das Kontaktverbot gemäß meiner Berufung als Katholik beachten möch­
te.“ Unter conversar verstanden die Jesuiten die Methode, anhand der Exerzitien 
und in persönlichen Gesprächen Glaubende zur Bekehrung oder zur Rückkehr 
zu führen. Auf Initiative des Bischofs von Verula, Kardinal Ennio Filonardo 
(1466–1549), einem Freund der Jesuiten in Parma, und anderer Theologen, sollte 
Faber mit Melanchthon reden: „Sie sagten, es ist dir eher gestattet als anderen, 
die ihre persönlichen Meinungen haben über Punkte, von denen die jetzigen 
Verhandlungen abhängen“ (MHSJ 48, 48v.). Trotz „großer heiliger Sehnsucht“ 
respektierte Faber das Verbot der Kontakte mit den lutherischen Teilnehmern. 
Am 1. Januar 1540 schreibt er wieder: „Gott weiß, wie sehr es mich freuen würde, 
wenn ich frei wäre um mit ihnen, vor allem mit Melanchthon, dem Bedeutend­
sten unter ihnen, ein Gespräch zu führen“ (MHSJ 48, 58). Auch in Regensburg 
hatte Faber dazu keine Gelegenheit (MHSJ 48, 97).

Nach dem Scheitern der Gespräche im Juli 1540 kehrte Faber nach Portugal 
und Spanien zurück. Schon einige Monate später war er wieder auf dem Weg 
nach Deutschland, um den Bischof Giovanni Morone in seiner diplomatischen 
Sendung zu begleiten. Paul III. wollte dem Bischof Reisegefährten mitgeben, „die 
durch ihre Lehre und das Beispiel eines würdigen Lebens beitragen könnten, um 
in ihren Seelen Früchte zu erzeugen“ (MHSJ 48, 140). Der Aufenthalt in Deutsch­
land dauerte zwei Jahre, von April 1542 bis September 1544. Dank seiner Erfah­
rung kannte Faber die Notwendigkeit einer Reform in der katholischen Kirche. 
Zur gleichen Zeit war er Zeuge des sich ausbreitenden Protestantismus und der 
tiefen Verunsicherung, die dieser besonders im Rheinland, in Mainz und Köln, 
sowie in den Niederlanden verursachte. In Köln versuchte der Erzbischof und 
Kurfürst Hermann von Wied, die Reformation im Fürstentum einzuführen. Faber 
unterstützte den Widerstand des Nuntius, des Kaisers und des Domkapitels gegen 

Reflexion

84



die Manöver des Erzbischofs (MHSJ 48, 215-220). Zwischendurch klagt Faber die 
Machtlosigkeit der deutschen Bischöfen an. An Kardinal Contarini schreibt er: 
„Die Bischöfe können jetzt nicht mehr tun, was sie einmal zu tun wünschten, 
aber als sie es tun konnten, nicht taten“ (MHSJ 48, 172).

In Juli 1544 reist er zurück nach Portugal. Bald aber, im Mai 1546, erhält er 
den Auftrag, als Theologe am Konzil von Trient teilzunehmen. Bei der Rück­
kehr nach Rom erkrankt er und stirbt am 2. August 1546. Seine Aufenthalte in 
Deutschland waren nicht nur entscheidend für die eigene Erfahrung, sondern 
ebenfalls für die zukünftige Orientierung der Gesellschaft. In Briefen und Be­
richten erhob Faber „Deutschland“ und die Wiederherstellung der Einheit der 
Kirche zu einer apostolischen Priorität. Faber blieb hoffnungsvoll. Am 27. De­
zember 1540 schrieb er an Ignatius: „Öfters ergreifen mich Liebe und Wohlwol­
len [grandes ramos de amor y charidad me penetran] für dieses Volk, und große 
Erwartungen, dass sie mit der Zeit dank unserer Arbeitsweise viele Früchte tragen 
wird“ (MHSJ 48, 50). Damals besuchte ein junger Mann aus Nijmegen, der in 
Köln studierte, Faber in Mainz, Petrus Canisius (1521–1597). Die Begegnung 
führte zur Aufnahme in die Gesellschaft Jesu. Canisius trug später entscheidend 
zur Erneuerung und Reform der katholischen Kirche und zur Gründung und Ver­
breitung des Jesuitenordens in den deutschen Ländern bei – sosehr, dass einige 
Protestanten meinten, er sei der Gründer der Gesellschaft. 

Das Memoriale: Fabers Zeugnis 

Faber hatte nicht die Absicht, ein Tagebuch zu führen. Das Memoriale deckt seine 
Aufenthalte in Deutschland von Juni 1542 bis Januar 1546 ab, einige Monate also 
vor seinem Tod. Die Aufzeichnungen sind keine historische Informationsquelle 
und keine systematische Sammlung von Erinnerungen, sondern das persönliche 
Zeugnis eines geistlichen Lebens. Sie offenbaren die geistlichen Entwicklungen 
und Entscheidungen in Fabers Gebetsleben. Wie ein Wasserzeichen deuten sie 
seine geistliche Haltung inmitten der Spannungen zwischen Katholiken und Pro­
testanten. Eine Eintragung im Memoriale am 19. November 1541 ist kennzeich­
nend für Faber. Er schreibt: „Am Festtag der Heiligen Elisabeth, Königin von Un­
garn, fühlte ich eine große Andacht, wenn ich an acht Personen dachte mit dem 
Verlangen, sie in mein Gedächtnis einzuprägen und für sie zu beten, ohne ihre 
Gebrechen anzusehen. Es waren der Papst, der Kaiser, der König von Frankreich, 
der König von England, Luther, der Türke [Sultan Suleiman I. der Große, Anm. 
JV], Bucer, Philipp Melanchthon. Die Gelegenheit war, dass ich im Herzen fühlte, 
dass sie von vielen verurteilt wurden, sodass ein heiliges Mitleid in mir entstand 
zusammen mit einem guten Geist“ (M. § 25 = MHSJ 48, 502).

Einige Tagen später heißt es: „Viele Gefühle von Liebe und Hoffnung betreffs 
der Ketzer und der ganzen Welt schenkte der Herr mir während der Reise und 

85

Peter Faber und die Reformation



hatte sie schon eher gegeben, und besonders jedoch eine gewisse Andacht, die 
andauern muss bis zu meinem Tod zusammen mit Glauben, Hoffnung und Liebe, 
für das Wohl dieser Städte, nämlich Wittenberg in Sachsen, die vornehmste Stadt 
von Sarmatia, von der ich den Namen nicht kenne [Kiew oder Moskau, Anm. JV], 
Genf in der Grafschaft Savoyen, Constantinopel in Griechenland, Antiochien 
ebenfalls in Griechenland, Jerusalem und Alexandrien in Afrika. Ich nahm mir 
vor, sie immer in meinem Geist zu bewahren, in der Hoffnung, dass ich selbst 
oder jemand anders aus der Gesellschaft Jesu Christi letztendlich einmal in allen 
genannten Städten die Messe feiern werde“ (M. § 33 = MHSJ 48, 507).

Faber war „a quiet companion“, doch kein irenischer, erasmianischer Huma­
nist, der in Erwartung der Konzilsentscheidungen nach Kompromiss und Ver­
mittlung ausschaut. Er wusste, wo er und wo die Protestanten standen. Luther 
und seine Genossen waren Ketzer und deswegen exkommuniziert. Doch Faber 
wollte wissen, wie man die Abweichungen der Ketzer, die doktrinär und gericht­
lich schon von der höchsten Gewalt in der Kirche und im Reich verurteilt waren, 
begreifen kann. Wie soll man mit Ketzern umgehen? In einer Notiz von 12. Juni 
1543 beschreibt er, wie er Ketzerei versteht. Während der Messe zu Ehren des Hei­
ligen Albanus, eines Mainzer Missionars und Martyrers,  fand er Ermutigung für 
seine apostolische Arbeit: „Ich hatte gute Hoffnung, Frucht zu tragen in der Zeit 
der lutherischen Häresien, die fast ganz Deutschland zerstört hatten; diese Ketze­
rei ist nichts anderes als Trennung von der katholischen Kirche, so dass jeder jetzt 
ohne die Zucht der Mutter straflos handelt und glaubt und sagt, was ihm gefällt. 
So kann man berechtigt sagen, die heutigen Ketzer sind Meister der Trennung 
und des Verfalls. Möge der Herr uns Menschen einen gegenteiligen Geist schen­
ken, das heißt, dass sie mit Taten und Worten, empfänglich sind für Zucht und 
Förderung aller christlichen Tugenden“ (M. § 332 = MHSJ 48, 652).

Wie das Memoriale zeigt, ist Fabers Frömmigkeit mit Heiligen- und Engelver­
ehrung, Reliquien und Ablässen tief vertraut. Doch gibt Fabers lebendige Fröm­
migkeit ihnen eine aufrichtige Frische. Obwohl er diese Gebräuche nicht mit 
einer militanten anti-protestantischen Absicht anwendet, weiß er, dass sie Merk­
male einer wahrhaften katholischen Frömmigkeit sind. So empfiehlt er Wallfahr­
ten „vor allem in den Tagen und Gebieten, wo Wallfahrten wegen der Ketzereien, 
die den Wert und Wertschätzung für diese Werke, die so wichtig sind, beseitigt 
haben, wenig gezeigt werden“ (M. § 47 = MHSJ 48, 515).

Das Memoriale gibt auch Fabers Sichtweise zur Entwicklung und den Motiven 
der Ketzerei (M. §§ 217–222 = MHSJ 48, 600–602) wider. Er beleuchtet besonders 
die psychologischen und moralischen Aspekte. Die Ketzerei ist selbstverständlich 
ein Irrtum im Glauben. Aber v.a. führt sie zu moralischer Entartung und recht­
fertigt sie. Am 7. Januar 1543 skizziert er diese Entwicklung:  „Ich habe bemerkt 
und erfahren, wie Leute, die die Kirche verlassen, erst lau werden in Taten und 
Übungen, die Gottes Gnade und seiner vielen Gaben entsprechen, und nach­

Reflexion

86



her vernachlässigen sie und verachten sie, was nicht aus ihrem eigenen Urteil 
hervorkommt: und so fangen sie an Gründe zu suchen für ihren Glauben und 
Hoffnung und ziehen alles in Zweifel. So verspielen sie die Eingebungen des Hei­
ligen Geistes und verlieren den wahren Glauben, der sich auf dem katholischen 
Glauben und der Gemeinschaft der Heiligen stützte. Wenn alles ausgeschüttet ist, 
wollen sie den Glauben aus dem eigenen Urteil bestimmen und aussuchen: sie su­
chen Gründe und prüfen sie jeder für sich; sie prüfen auch die Schriften und ihre 
Deutung, und lesen so ihren Glauben oder eher ihre Meinungen und Irrglauben 
zusammen“ (M. § 218 = MHSJ 48, 600).

Zur Taktik ketzerischer Verführung zählt, so Faber, die Minderung der leiden­
schaftlichen Hingabe, mit der ein katholischer Christ an den kirchlichen Lehr­
sätzen und der Autorität der Kirchenväter hängt. Das führt nicht nur zur Verleug­
nung des katholischen Glaubens, sondern auch der Einfachheit und Niedrigkeit 
des Glaubensgehorsams. Letztlich suchen die Ketzer den Glauben in der Heiligen 
Schrift und in der Vernunft ohne Führung außer dem eigenen Urteil – und so 
verlieren sie den Glauben: „Wer von sich aus den Glauben verlor, den er hatte, 
solange er die Worte und das Credo der katholischen Kirche beschwor und die ka­
tholischen Lehrer nicht leugnete, soll nicht verwundert sein, wenn er sieht, dass 
er den Glauben entlang andersartiger Wege, die mit seinen eigenen Ansichten 
übereinstimmen, sucht und ihn deswegen nicht findet. Man soll Gott nichts vor­
werfen, wenn er den Glauben nicht schenkt; Gott schenkt jedem den Glauben, 
aber nicht denen, die außer der Kirche zu leben wünschen, wo kein Heil, Leben 
und wahre Auferstehung ist“ (M. § 219, ebd.). Faber betont stark die objektive 
kirchliche Sicherheit des Glaubens. Er ist Gottes freie Gabe, die man mit Dank an­
nimmt „ohne unser Urteil, ohne unser Fragen oder Verstehen, wie es in der Taufe 
geschieht, durch den Glauben der Kirche und der Eltern“, die in uns „den Samen 
des katholischen und orthodoxen Glaubens, Hoffnung und Liebe und andere 
Tugenden legten“ (M. § 221, ebd.). Der Ketzer dagegen sucht die Glaubensgewiss­
heit in sich selbst, in subjektiven, persönlichen Deutungen und Gründen, die den 
Ungehorsam der katholischen Kirche gegenüber rechtfertigen. Ketzerseelsorge 
soll nicht zuerst Irrtümer widerlegen, sondern das geistliche Leben thematisieren 
sowie die Tendenz, sich selbst den eigenen Glauben zusammenzubasteln. Die Be­
kehrung kommt vor der theologischen Kontroverse.

Die Briefe

Auch in den Briefen kommen die Religionsgespräche gelegentlich zur Sprache. So 
schreibt Faber am 5. April 1541 enttäuscht an Ignatius, dass er nichts von den Re­
ligionsgesprächen weiß. Auch sieht er keinen Ausweg. Vertraulich fügt er hinzu:  
„Wir müssen tun, was wir können, nach unsrer Berufung. Da die Mächtigen und 
Weisen wenig tun können und wir feststellen, dass die universalen Rezepte und 

87

Peter Faber und die Reformation



Mittel nicht ausreichen, wo das Böse wächst, hoffen wir kräftiger, dass der Herr der 
Ernte unsere Hilfe erwartet“ (Ep. 31, MHSJ 48, 86). Einige Wochen später äußert 
Faber gegenüber den Scholastikern in Paris seine Skepsis über die öffentlichen 
Gespräche und seine Erwartungen in Bezug auf die persönlichen Kontakte. Die 
Gespräche seien ungewiss und die Mittel, um die Irrenden zum Glauben zurückzu­
führen, versagen. Und doch wünschten die Menschen, zu ihren früheren Werken 
und dem besseren Leben zurückzukehren, sodass der Leuchter nicht von seiner 
Stelle weggerückt wird (Ep. 35, MHSJ 48, 105; vgl. Offb 2,5).

Faber spricht von „Reformation“ in der traditionellen Bedeutung einer „Re­
form“ in Gesellschaft, Kirche und im Klosterleben. In den Geistlichen Übungen 
zielt „Reform“ auf eine Bekehrung zu einer frommen und geordneten Lebensweise. 
Im Frühjahr 1541 fasst er seine Sicht in zehn kleinen Kapiteln über den Glauben 
und die Lebensweise zusammen.4 Im neunten beschreibt er solche wahrhaftige Re­
form: „Sie müssen also wissen, die ganze Kraft einer wahrhaften Reform besteht im 
Ausrotten der Lust des Fleisches, der Lust der Augen, und des Hochmutes des Le­
bens. Streben wir aber nach Keuschheit des Herzens, Armut des Geistes und Wesen 
eines kleinen Kindes, und wir werden dreimal selig sein“ (ebd. 125). 

Kurz vor seinem Tod berichtet Faber Diego LaÍnez über seine Erfahrungen in 
Deutschland und gibt zugleich einige Leitlinien für den Umgang mit Ketzerei (Ep. 
138, MHSJ 48, 399–402). Die spätere Verbreitung beweist, dass der Brief bei den 
ersten Jesuiten Widerhall gefunden hat. Der Text zeugt von einer großen Mensch­
lichkeit, von Respekt und Empfindsamkeit. Der erste Regel ist grundlegend für je­
des Gespräch – bis heute: „Wer den heutigen Ketzern helfen will, soll achten, dass 
er sie mit Liebe behandelt, sie wahrhaftig liebt, und aus seinem Geist jeden Gedan­
ke bannt, der die Achtung für sie erkalten lassen könnte“ (§ 1).

In der folgenden Regel geht Faber nochmals auf die Achtung ein: „Zweitens soll 
man sie zurückgewinnen, damit sie uns lieben und im Geiste günstig gesonnen 
seien; das erreicht man, indem man freundlich mit ihnen kommuniziert über das­
jenige, was wir und sie gemeinsam haben und sämtliche Streitgespräche, in denen 
eine Partei die andere unterdrückt, vermeiden: man soll zuerst das, was eint, mit­
einander teilen, und danach das, was eine Meinungsdifferenz anzuzeigen scheint, 
aufnehmen“ (§ 2).

Kontroversen haben die Gefahr, den Gesprächpartner zu demütigen. Ein 
fruchtbares Gespräch setzt ein Klima von Respekt und Vertrauen voraus. Fabers 
Brief bietet noch andere Ansichten, die mit den Geistlichen Übungen übereinstim­
men, besonders mit dem Inhalt der ersten Woche, nämlich das Ziel der Schöp­
fung, die Sünde, Buße, Bekehrung und Berufung des Menschen. Wir erwähnten 
bereits, dass Faber die Ursache der Spaltung nicht primär in der Lehre, sondern im 
moralischen Verfall des Klerus und des Volkes fand. Deswegen waren die Jesuiten 

4	 Siehe Capita quaedam de fide et moribus, Ep. 40, MHSJ 48, 119–125 [s. Anm. 1].

88

Reflexion



v.a. besorgt um den buen sentir, das geistliche, moralische, gefühlsmäßige, exis­
tenzielle Erfassen. In der dritten Regel stellt Faber das buen sentir dem buen creer 
gegenüber, dem Glauben als genaues Wissen (§ 3). Man wird viel Glut des Glau­
bens benötigen, um die Verirrten zurückzuführen (§ 3 und § 6). Trotz der Zweifel 
deutet Faber einen Weg an: „Diese Leute müssen ermahnt und angespornt wer­
den usw. in Bezug auf Sittlichkeit, Furcht und Gottesliebe und im Hinblick auf 
gute Werke, gegen Schwachheit, Mangel an Frömmigkeit, Zerstreuung, Verdruss, 
und sonstige Fehler, die nicht vor allem im Verstand sitzen, sondern in den Füs­
sen und Händen der Seele und des Körpers“ (§ 8).

Die erste Woche der Übungen ist dazu das geeignete Mittel. Folglich empfiehlt 
Faber, über die rechte Lebensweise, Tugenden, Gebet, Tod und Hölle und Ähn­
liches zu sprechen. Dieses Mittel ist übrigens auch bei den Heiden dienlicher, 
da das autoritative Argumentieren nur Verwirrung bringt (§ 7). Auch Jeronimo 
Nadal äußert in den Orationis Observationes einige von den Geistlichen Übungen 
inspirierte Möglichkeiten, im Blick auf Nicht-Katholiken oder sogar auf Nicht-
Christen:  „Sie sollen sich dem Geist des Herrn und der Kirche unterwerfen, we­
nigstens sollen sie sich nicht verschließen gegen den Geist, sondern im Suchen 
nach der Wahrheit beharren, in dem, was ihnen und uns gemeinsam ist“ (Oratio-
nis Observationes, 228).

„Heilige Sehnsucht“ 	

Im schon erwähnten Brief vom 27. Dezember 1540 über die Vorbereitung des 
Wormser Religionsgespräches spricht Faber über seine Sehnsucht, mit Melanch­
thon zu sprechen: „Ich fühlte viele gute Wünschen in meiner Seele für ihn (…) 
Es war aber unmöglich ihm zu begegnen“. Für Deutschland fühlte er öfters eine 
große Liebe. Er hofft, dass „unsere Arbeitsweise“ zur rechten Zeit Früchte erzeu­
gen möge und zweifelt nicht daran, dass dieser Wunsch aus einer großen Wohltat 
des Herrn für dieses Volk hervorgeht (Ep.21, MHSJ 48, 49). Trotzdem gibt er zu, 
nicht zu wissen, woher diese Früchte kommen sollen. Wenn man die Briefe und 
Erinnerungen liest, ist man betroffen, welch große geistliche Erwartungen Faber 
hegte. Doch er bleibt mit beiden Füßen auf dem Boden. Auf einer Seite des Me-
moriale schreibt er über Gebet und Sehnsucht: „Die Wünsche sind gut, unter der 
Bedingung, dass sie von Gott kommen, durch ihn, in ihm und für ihn; deswegen 
wünschen wir oft in unseren Gebeten Dinge, die nie eintreten werden, die über 
unsre Kräfte reichen und von Natur unmöglich sind. Diese Wünsche missfallen 
Gott nicht. Er schickte sie; auf ihn sind sie gerichtet und in seinem Geist werden 
sie erlebt. Er erweckt uns eher zum Glauben, Hoffnung und nicht nur zu inner­
lichen Liebe, sondern auch zu frommen Werken. Er macht es öfters, dass wir das 
Höchste verlangen, sehen und hoffen, so dass wir zumindest das Gewöhnliche 
tun sollten ohne Faulheit und Misstrauen“ (M. § 155 = MHSJ 48, 571f.). 

89

Peter Faber und die Reformation



Während seiner Aufenthalte in Deutschland war Faber konfrontiert mit der dring­
lichen Notwendigkeit einer Reform auf alle Ebenen der Gesellschaft und der Kir­
che, aber auch mit der Verbreitung der lutherischen Bewegung und der Trennung. 
Er wusste wohl, dass die großmütigen Wünsche einer Wiederherstellung der Ein­
heit schwer zu verwirklichen waren. Aber, sagt Faber, „viele denken an Dinge, die 
fast unmöglich zu verwirklichen sind und vernachlässigen inzwischen die Werke 
ihrer Hände. Stattdessen haben sie eitle Träume zukünftiger Werke (…) Viele (so 
wie ich öfters) schauen ängstlich nach Gnade, um universale gute Werke zu tun. 
Inzwischen vernachlässigen sie die konkreten Werke, für die Gnade zu finden 
leicht wäre“ (M. § 153–154 = MHSJ 48, 571).

Faber ist kein Patron der heutigen ökumenischen Bewegung, das wäre anachro­
nistisch. Er lebte in einer historischen, theologischen und kulturellen Situation, 
die sich von der unsrigen grundlegend unterscheidet. Trotzdem hat er Wesent­
liches zu sagen für die ökumenische Arbeit. Sich für Versöhnung und Frieden 
einzusetzen – wo auch immer – scheint oft eine mühsame und fast unmögliche 
Aufgabe. Doch Faber ermutigt, die tägliche Arbeit anzufangen  mit der „kleinen 
Gnade“, die da ist. Die Versöhnung ist schon in den Pflastersteinen unterwegs ge­
genwärtig. Der erste Regel im Brief an LaÍnez ist nicht veraltet: Liebe, Respekt, Em­
pathie und Vertrauen sind und bleiben Voraussetzungen für jeden ehrlichen und 
tauglichen Dialog. Unterwegs taucht Emmaus schon am Horizont auf.

In November 1542 beschreibt Faber in einem kurzen Passus seinen Abschied 
aus Speyer: „In Speyer war niemand, Laie oder Priester, der nicht wohlwollend für 
uns war, aber auch diejenigen, die offensichtlich mit uns über den Glauben tief 
uneins waren, blieben wohlwollend, wenn sie unser Benehmen und unsere Gesin­
nung sahen, so dass wir mit Bedauern weggingen und mit dem Herzen immer in 
Speyer sein werden“ (Ep. 61, MHSJ 48, 186).  

Reflexion

90


