Lektiire

Michel de Certeau SJ | Paris

1925-1986, Historiker, Kulturphilosoph,
Mystikforscher

Der Sehnsucht Raum geben

Oder das ,Fundament* der Geistlichen Ubungen'’

Das Libretto der Geistlichen Ubungen ist ein Text, geschrieben fiir eine Musik und
Dialoge, die in ihm nicht enthalten sind. Er (der Text der Geistlichen Ubungen)

ist einem , Text auflerhalb“ zugeordnet, der doch ganz wesentlich ist, aber nicht
den Platz des Wesentlichen einnimmt. Er tritt nicht an die Stelle der (klingenden)
Stimmen. Er geht ihnen nicht voraus; er gibt nicht vor, die klingenden Stimmen
in Schriftform zu bieten. Er ist weder Bericht eines Weges noch einer spirituellen
Abhandlung. Die Exerzitien bieten lediglich eine Anzahl von Regeln und Praktik-
en, die auf Erfahrungen bezogen sind; diese werden weder beschrieben noch ge-
rechtfertigt und haben in den Text keinen Fingang gefunden; dieser stellt sie in kei-
ner Weise dar, weil sie aufierhalb von ihm in der Weise des gesprochenen Dialogs
zwischen Begleiter und Begleitetem oder der im Schweigen sich ereignenden Ge-
schichte der Beziehungen zwischen Gott und den beiden Antwortenden passiert.

Eine Weise des Vorangehens

Die beste Definition der Geistlichen Ubungen verdanken wir Pierre Favre, weit-
aus der bedeutendste Interpret, Verbreiter und Mit-Verfasser des Textes in den
Anfingen seiner Geschichte.? Sie sind vor allem eine ,Weise des Vorangehens“?.
Manchmal spricht Ignatius von der Ordnung des Vorangehens, von der Form des
Vorangehens oder von der Weise, die ein Vorangehen kennzeichnet.* Abgesehen

1 L’espace du désir ou Le «fondement» des Exercices Spirituels, in: Christus 20 (1973), 118-128. Mit
freundlicher Genehmigung der Zeitschrift. Ubersetzung: P. Andreas Falkner SJ.

2 Die neue wissenschaftliche Edition der Textfassungen Sancti Ignatii de Loyola Exercitia spiritualia (J.
Calveras / C. de Dalmases [Hrsg.], MHSJ, Rom 1969) unterstreicht die Bedeutung Fabers in der Endbe-
arbeitung und Verbreitung der Geistlichen Ubungen. Die Entdeckung bzw. die bessere Kenntnis der
ersten Texte zeigt mehr und mehr die Rolle, die dieser Mensch innehatte, dessen Leben vierzig Jahre
dauerte und der sehr bald in die Fundamente des Gebdudes begraben wurde.

3 Vgl. P. Favre, Mémorial, édité par M. de Certeau, DDB, 1960. Introduction, 7-101, bes. 73-76.

4 GU 119; 204; 350, usw. - zit. n. Ignatius v. Loyola, Geistliche Ubungen. Nach dem span. Urtext iibers.
von P. Knauer. Wiirzburg *2006; die Zahlen beziehen sich auf die Gliederung in Abschnitte [Anm. AF].

92



Fundament der Geistlichen Ubungen

von den Worten, setzt die Methode voraus, was sie nicht gegenwartig setzt — eben
die Stimme des Sehnens: Sie zu artikulieren ist Ziel der Methode. So dachte man
auch, die Konsonanten héatten die Funktion, die Laute zu formen und so Worte
zu bilden. Ebenso sollen hier Sdtze - eine Sprache - die Stimme des Verlangens
gliedern. Die Summe der Sdtze wird einer Flugbahn gleichen, die von der Aus-
gangsposition des Exerzitanten zu einem Zielpunkt reicht - was es eben moglich
macht, eine Reihe von Orten zu durchschreiten, das Verhalten, den Stand oder
die Lebensweise zu dndern.

Die ignatianische ,Prozedur erfordert einen ,Sehnenden“ - den Exerzitan-
ten, der von Sehnsucht getrieben auf der Suche nach einer zu fallenden Entschei-
dung ist - und sie zielt darauf ab, ihm die Mittel an die Hand zu geben, hier und
jetzt sein Sehnen vorldufig zu benennen. Diese Prozedur fithrt ihn dahin, von
dem Ort, an dem er sich befindet, aufzubrechen zu einem Ort grofierer Wahrheit,
dank einer Erhellung, die in Gestalt wirksamer Erfahrungen sich ereignet. Sie or-
ganisiert Orte, die dem Weg des Exerzitanten angemessen sind. Sie vermittelt ihm
Anhaltspunkte, keine Beschreibung des Geschehens. Sie entfaltet Moglichkeiten,
Alternativen und Bedingungen einer Verdnderung, die der Exerzitant selbst sich
vorgenommen hat.

Dieser Text (der Geistlichen Ubungen) ist also ein Durchlaufen von Orten, eine
gegliederte Serie von topoi. Er umfasst eine Reihe von ,,Zusammenstellungen von
Orten“ jeglicher Art, gegliedert in vier ,Wochen“ (gleich einem Schauspiel in vier
Akten): herkdmmliche Orte des Betens (zum Beispiel im Anschluss an Abschnitte
aus den Evangelien); Verwendung von Vergleichen und imaginéren Vorgingen
(so etwa die ignatianischen Betrachtungen vom ,Reich Christi“, von den ,Zwei
Bannern“ usw.); Hinweise auf die Gestik (Umfeld und Haltung des Betenden); Be-
merkungen zur Regelung der Lichtverhiltnisse, die einem Ort ein besonderes Ge-
préage zu geben vermag (Dunkel in der dritten Woche oder Licht in der vierten);
Riickschau und Wiederholung (die ,Wiederholungen“ von Betrachtungen); Fikti-
onen, die vom Exerzitanten erwarten, so zu tun, als wire er in anderen (inneren)
Verfassungen oder in einer anderen Situation (Tod) als den eben gegebenen. Aber
diese topologische Organisation erfordert ein komplementéres und scheinbar
kontradiktorisches ,,Prinzip“, das ihr Gelingen bedingt: einen Nicht-Ort, der als
»,das Fundament“ hingestellt wird.

Ein Raum fur das Sehnen
Der Vorgang, der die Verdnderung eines Subjektes dank eines (fiktiven oder ope-

rativen)® Einsatzes von Orten, die untereinander in Beziehung stehen, in Gang
setzt, beginnt mit einem ,,Prinzip und Fundament“. Dessen Funktion besteht

5 Eine Schablone, vergleichbar einem Modell, das einen Ablauf organisieren soll.

93



Lektiire

im Wesentlichen darin, dem Sehnen einen Raum zu eroffnen, dem Subjekt die
Moglichkeit zu geben, von seinem Sehnen zu sprechen an einer Stelle, die nicht
ein Ort ist und keinen Namen hat. Dieser Anfang ragt nicht hinein in die Serie der
Tage und Stunden: Das , Prinzip“ entgeht der Zerstiickelung der Zeit.® Es gehort
nicht zur Abfolge der Orte, die mit der Ersten Woche beginnt. Es ist dafiir als dau-
erhafter Zustand gefordert, und es kann je nach Bedarf mehr oder weniger entfal-
tet werden. Im Verlauf der Geistlichen Ubungen wird {ibrigens mehr oder weniger
deutlich daran erinnert, wie wir sehen werden.

Der Sinn des ,Fundaments“ ist darin gelegen, einen anfanglichen Bruch her-
beizufiihren, auf den sich die ganze folgende Entwicklung stiitzt: Es geht um ein
Zuriick zum Sehnen und um eine Gelegenheit, es auszusagen. In den Geistlichen
Ubungen verschafft sich diese Bewegung einen Ausdruck, der dem kosmologisch-
en und ideologischen Klima einer Epoche entspricht. Die Bewegung, die zu Gott
als ,,dem Ziel, auf das hin wir geschaffen sind“, zuriickfiihrt, ist das Mittel, von
der Vereinzelung der Erkenntnisse oder religiosen Aktivitidten zuriickzukehren
auf deren unfassbares Woher und Wohin. Es wird beschrieben und gezeichnet als
streng geordnetes Universum - weitgehend das der Epoche und gewiss auch das
des Ignatius. Eine ,,philosophische“ Problemstellung des , Zieles“ und der ,Mit-
tel“ zielt wie bei Erasmus’ darauf ab, die ,Mittel“ durch ihren Bezug auf das ,,Ziel
zu relativieren und in die rechte Ordnung zu bringen: Diese moralische Taktik
soll die ,,Indifferenz“ begiinstigen im Blick auf eine Revision der ,Mittel“, die
man ergreift, um das ,Ziel“ zu erreichen.

Diese Taktik nimmt hier in Bezug auf tatsdchliche Praktiken und die lehrma-
Rigen Positionen des Exerzitanten die Rolle einer Art Ebbe ein. Diese Problem-
stellung, die keineswegs spezifisch christlich und tiberhaupt losgeldst von jeder
theologischen Besonderheit ist, soll die Moglichkeit schaffen, die fundamentale
Sehnsucht zu Wort kommen zu lassen, etwas zu befreien, das nicht der Ordnung
objektiver Wahlen oder Formulierungen entspricht. Der Christ ist verunsichert
durch Sorgen um eine Verbesserung des Handelns oder des Sagens. Das ,,Funda-
ment“ erzeugt einen Fluchtpunkt fiir die Dinge, die einer Priifung unterzogen
und verbessert werden konnen. Es verweist auf ein ,,Ziel“, dem kein Name zuge-
ordnet werden kann, oder auf einen ,,Ursprung“, der dem Sehnen ,,fundamen-
taler” eingraviert ist als alle seine Zeichen oder Objekte.

Hierin wird also eine Weise angeboten, das Sehnen, das mit diesem oder je-
nem Ort der Arbeit oder des Verhaltens verbunden ist, vom Ort zu 16sen. Wer mit
der Idee in die Stille kommt, Gott wolle ihn eher hier als dort haben, oder dass

6 In den ersten Direktorien der Geistlichen Ubungen ist (im Unterschied zum gesamten Rest der Exerzi-
tien) keine bestimmte Dauer der Meditation angegeben, in der das Fundament zu betrachten sei (vgl.
MHS], Direct., Rom 1955, 102; 434 usw.). Es handelt sich um ein Stiick, das dazu bestimmt ist, einen
Raum zur Verfiigung zu stellen.

7 Insbesondere die Parallele des ,,Fundaments“ und des Enchiridion des Erasmus ist auffallend. Das wur-
de oft hervorgehoben. Vgl. Exercitia spiritualia, 56-58 [s. Anm. 1].

94



Fundament der Geistlichen Ubungen

dies besser sei als jenes, dem wird ein Vorgang der Enthauptung, der Entbl6ung
angeboten: Dein Verlangen ist ohne Namen, unmdoglich zu beschreiben, unge-
wohnlich im Verhiltnis zu den Orten, die man ihm zuschreiben mochte, aufder-
halb jeder Bestimmung. Wer da behauptet: ,,Gott will von mir dies oder das“, dem
wird zundchst zu antworten sein: Nein, Gott ist indifferent, , grofer“® als deine
wahren oder vorgestellten rendez-vous mit ihm. Ebenso muss man damit begin-
nen, diesen Anfangszustand anzuerkennen, der nicht riickfithrbar ist auf das, was
man sagt oder tut, ungestiim in Bezug auf Sprache, durchaus angewiesen auf For-
meln und Handlungen. Nur so wird es mdglich, das Sehnen in Ausdriicken einer
begrenzten und vorldaufigen Wahl zu artikulieren. Auf den ,,Ursprung* zuriickzu-
greifen bedeutet immer eine Sehnsucht fernab von dem Ideal oder den Projekten,
die man sich zurecht gezimmert hat, anzuerkennen in Vergleichen, die manchmal
von einem Absturz, dann wieder von einem Fest sprechen.

Der ,Wille*

In der Anthropologie und Theologie, die in den ignatianischen Texten enthalten
sind, gibt es einen Fluchtpunkt fiir die Ordnung der Welt: den ,Willen“. Fiir die
Theologen von damals ist das hierarchisch geordnete Universum nur eine eben
gegebene Ordnung, wenn man die vorhandenen Moglichkeiten Gottes in Betracht
zieht, es hdtte auch eine ganz andere sein konnen, wenn sie Gott gewollt hitte.
Dieser Bezug auf ein unergriindliches Wollen macht die Frucht der Erkenntnis
wurmstichig. Die Verntinftigkeit der Welt enthélt das Rétsel des unerkennbaren
gottlichen Willens. Die ,,absolute Macht“ entzieht sich selbst dem, was die Ord-
nung, die sie stiftet, von ihr offenbart. Sie ist ,ausgenommen*, der Kohédrenz sei-
nes Werkes entzogen, losgelost von der Ordnung, in der sie etwas von sich offen-
bart.’ Der Wille ist befremdlich, etwas Verfremdetes (une altérité), wenn man ihn
von seinem Ursprung her sieht.

Das theologische Verstdndnis jener Zeit verweist auf den ,,Willen“ wie auf
ein unter allem, was erkannt werden kann, unergriindbares , Prinzip und Funda-
ment“. Im Menschen passiert das ebenso. Die mociones (Bewegungen), von denen
Ignatius von Loyola spricht, sind genau genommen die Einbriiche dieses Willens,
die gemessen an der offen liegenden Ordnung fremd bleiben. Im Menschen will
etwas Unerwartetes zur Sprache kommen, das aus dem Unergriindbaren hervor-
tritt, die Oberfliche des Bekannten in Bewegung bringt und aufwiihlt. Das ist der
Ursprung einer neuen ,Lebensordnung“.'® Jede Errichtung einer Ordnung nimmt
ihren Ausgang vom ,Willen*.

8 Vgl. zur Tragweite dieses unbestimmten Komparativs M. de Certeau, L’expérience spirituelle, in: Chri-
stus 17 (1970), 488-498.

9 Vgl. P. Favre, Mémorial. Introduction, 21 f. [s. Anm. 2].

10 ,Um das eigene Leben und den eigenen Stand zu bessern und zu reformieren*, sagt der Text (GU 189).

95



Lektiire

Im Vorgang, der alle Eigentiimlichkeiten des christlichen Lebens ausléscht und auf
sein Eigentliches zuriickfithrt, eben auf Gott, den Schopfer, auf den Anderen iiber
der Ordnung, stellt das ,Fundament“ das wirksame Prinzip dessen dar, was der Ex-
erzitant sucht, der in der Absicht gekommen ist, sein Leben zu ordnen. Das Sehnen
ausgraben, das ist die Bedingung der Ordnung.

Das Unkraut aus dem ,,Willen“ herausjdten, das ist der Anfang. Im 16. Jh. war
das, so scheint es, vollig neu. Die ersten Gesprachspartner und Exerzitanten des
Ignatius von Loyola, des Pierre Favre oder des Franz Xaver waren tiberrascht von
dem, was sie theologia affectus, eine ,Theologie des Herzens“ nannten. Weit davon
entfernt, diese Theologie sei eine Reihe von Uberlegungen, die man im Verlauf
eines Lebens ,,anstellen miisse“, sodass affektives Empfinden und Lebenspraxis
daraus folgten und von gesicherten Erkenntnissen abhingen - diese Theologie hat
als , Prinzip“ den ,,affectus“: Der ,logos“ (ein diskursives Ordnen) sollte aufbauen
auf einem grundlegendem Wollen, aus dem der Aufgabe, das Leben zu ordnen,
Kraft und Mittel zufliefen.!! Die Regeln und ,Zusammenstellungen des Ortes“, die
dafiir vorgesehen sind, die Revision im Bereich des Lebensstandes und der prak-
tischen Moglichkeiten zu prézisieren, kommen in Abhdngigkeit von einem von
ihnen verschiedenen , Fundament“ ins Spiel, der Unbekannten des ,Willens“. Die
Methoden oder die ,Exerzitien“ sind nur ,spirituell“, wenn sie von einem vollig
verschiedenen Prinzip ausgehen.

Der Aufbruch als Eingesténdnis des Sehnens

Das , Fundament“ trdgt in die Abfolge der Gedanken oder praktischen Losungen
einen Bruch ein. Es wirkt abschreckend. Es ldsst den Weg enden, der den Exerzi-
tanten bereits aus einer unbefriedigenden Lebensweise zu einer Forderung nach
einer anderen, besseren oder aus seiner zerflatternden Existenz in die religiose Uto-
pie eines einenden Ortes gefiihrt hat. Es unterbricht zuerst jenen Diskurs, der in
ein und derselben Logik verlduft. Ein Innehalten ist angezeigt, das den Weg unter-
sagt, der direkt von einer Situation zur anderen fiihrt. Fiir beide Situationen - jene,
die der Exerzitant aufgibt, und die andere, fiir die die Exerzitien eine Entscheidung
heranreifen lassen - gibt es einen Fluchtpunkt. Dieser Freiraum, der dem Sehnen
angeboten wird, ist einem Fest vergleichbar: ein Gang zur Grenze, ein Gang ins
Leere. Zwischen dem einen und dem ndchsten Schritt gibt es einen Moment des
unsicheren Standortes.

Es ist nicht tiberraschend, dass dieser Moment eine Schwelle ist. Vom Text her
gesehen ist das Fundament eine Grenzzone, bereits fremd jenem Ort, den man ver-
lasst, um zu den Exerzitien zu kommen, und doch unabhédngig von dem Gesetz,

11 Vgl. P. Favre, Mémorial, 26: ,Magistri in affectus” nannte man die ersten Gefdhrten. Der ,umgekehrte
Baum*, ein Bild platonischer Herkunft (der Mensch, eine ,,himmlische Pflanze®) ist fiir Faber das ar-
chetypische Symbol dieser Theologie; vgl. ebd., 89-90 [s. Anm. 2].

96



Fundament der Geistlichen Ubungen

das tiber vier Wochen hin Ort und Zeit der Exerzitien organisiert. Es ist eine Rand-
zone, etwas Zwischen-Drinnen.

Ohne Zweifel ist das der Grund, warum etwas da zu sein behauptet, was sich in
der geregelten Abfolge von organisierten Orten nicht meldet und nur im Voriiber-
gang, im Voranschreiten auf die Grenze zu, sich melden kann. Man weif, dass in
alltdglichen Gespriachen (ganz wie in psychoanalytischen Sitzungen) sehr hiaufig
bedeutsame Worte an der Tiir, am Ende oder im Ubergang vom einen zum anderen
Ort gesagt werden. Aufbriiche sind vielsagend. Das gilt auch im gesellschaftlichen
Leben. Uberginge eréffnen unterschiedlichen Sehnsiichten einen Ort, wo sie zur
Sprache kommen konnen: Parolen und revolutionédre Feste. Das ganze Problem be-
steht darin zu wissen, ob dieses Wort, das im Ubergang gefallen ist, vollkommen
von der Ordnung, die kommt oder danach wieder kommt und dann , vergessen“
sein wird, losgelost (ab-solue) sein wird - wie ein Fest ohne Morgen; oder auch, ob
und wie es moglich ist, an einem anderen Ort oder in einer neuen Ordnung zu arti-
kulieren, was zwischen drinnen, im Ubergang gesprochen wurde.

Ignatius ldsst sich darauf ein, dieses Problem, das den Exerzitanten angeht, zu
behandeln, wenn er den Aufbruch zur dufersten Grenze mit einer strikten Ord-
nung von Regeln, vereinbarten Orten, ergdnzenden Vorstellungen und ,,Schika-
nen“ durchlaufen ldsst.’? Das eine ermdglicht die Rede von der Sehnsucht, das an-
dere fithrt an eine Weise, sein Leben zu ordnen, heran. Der Text der Exerzitien hat
ubrigens Gestalt angenommen, als Ignatius seine Zeit des , Erleuchteten” (alumbra-
do) hinter sich gelassen und sich eingetragen hat fiir ein Leben der Studien, des
kirchlichen Dienstes und bald auch der Verwaltung, eben in der Zeit, da er selbst
dieser Gliederung sich fiigte.

Das ,,Fundament“ (auf das ich mich beschrinke) hat bleibend den Aufbruch
im Auge. Es funktioniert wie die Riickkehr oder der Aufbruch zum Punkt Null, was
die Einrichtung einer Serie moglich macht. In Wirklichkeit hat es den Anschein,
da an die grof3te ,Wahrheit“ des Wortes heranzukommen, an jene, die am meisten
das Sagen in seiner Beziehung zum Tun spezifiziert, wo sie am stdrksten der Sache
enteignet ist, da, wo sie losgelost ist von Beheimatung und Zugehorigkeit, im Risi-
ko und im Spalt zwischen beiden, im Moment des Sagens, d.h. genau keinen Ort
zu haben, oder keinen anderen Ort zu haben als das Wort selbst. Dann flief3t das
in die Sprache zuriick, um sich ins Wort zu bringen, halblaut vielleicht, was in der
Gegenwart, in der Wiederholung, in den versteckten Aneignungen, die jede Praxis
einschliefdt, nicht mehr besessen werden kann. Das ,Wort“ ist an Trennung gebun-
den. Es taucht in allen Zwischenrdumen auf, wo die Beziehung des Sehnens zum
Tod hin, nach der Grenze sich abzeichnet. Die Abwesenheit oder die Enteignung
ist es, die zum Sprechen bringt.

12 Dasist die ,Szenographie, der ,,Urheber von Sprache“ oder logothete, der Organisator des Textes, den
R. Barthes in ,,Exercices“ analysiert in Sade, Fourier, Loyola. Le Seuil 1971, 43-80.

97



Lektiire

Diese Erfahrung mag auf verschiedene Weisen zustande kommen. Sie ist als Prin-
zip an den zeitlichen Beginn der Exerzitien gestellt. Erinnerungen daran oder
Erwdhnungen wird es im Verlauf der gesamten Exerzitien geben. Am Ende der
grofien Inszenierungen der ,Meditationen (der , Ruf des zeitlichen Konigs“, die
»2Menschwerdung®, die ,,Zwei Banner“ usw.) scheinen die Zwiegespridche (Gebete)
von neuem einen Fluchtpunkt in den Blick zu nehmen, nun aber bezogen auf
einen festgesetzten Ort, es handelt sich um einen Auszug, wahrend das ,,Funda-
ment“ beim Empfang des Exerzitanten seinen Platz hat, also am Eingang steht, vor
den Wochen der Meditation.

Das Fundament eines Weges

Wie immer, das Fundament ist kein Exposé einer universellen Wahrheit, keine
allgemeine Erorterung, aus der man am Ende einzelne Schliisse ziehen konnte.
Vielmehr ist es das Schema einer Bewegung oder, wenn man will, einer Loslosung.
Bezogen auf Anhédnglichkeiten, die die Sehnsucht an ein Objekt binden, an ein
Ideal, an einen Lebensstand oder an eine religiose Sprache, bewirkt es eine Abtren-
nung. Es schafft, gemessen an all diesen Sichtweisen oder an all diesen ,,Orten“
eine Entfremdung, die die Form eines schlichten und grundlegenden Wortes an-
nimmt. Die Verfliichtigung des Bestimmten bringt das Aquivalent von dem hervor,
was Rilke ,Sprache der Abwesenheit“ nennt. ,,Die Offnung ist das Gedicht.“ Das
Verschwinden der Dinge und die Riickkehr zum Schweigen 6ffnen den Raum, wo
das Gedicht erscheint - ,,der Raum des Todes und der Raum des Wortes“!3,
Wihrend aber Rilke das Gedicht in diesen Raum bannt und eins durchs andere
definiert, ist hier die Rede vom Sehnen, keinem Gedicht, sondern vom Anfangs-
punkt einer Wurfbahn. Es bringt ein Durchdringen nach riickwérts und eine Neu-
organisation effizienten Verhaltens auf den Weg. Es bringt genau das Prinzip zur
Sprache, nach dem eine neue Artikulation von Praktiken erfolgen kann oder sich
auswirken muss im Verlauf der Exerzitien. An dem, was das ,,Fundament madg-
lich macht, kann man in einer Reihe von Fillen das Funktionieren der Exerzitien
erkennen. Zwei mir wichtig erscheinende Beispiele (die bei Ignatius von Loyola
auch an der Praxis der HI. Schrift zu messen wéren') sollen angefiihrt werden: die
Konstruktion des Objektes ausgehend des Sehnens, und die Praxis des Scheiterns.
Der erste Vorgang verweist auf den ,,Willen“, wie ihn das 16. Jh. verstand. Er be-

13 M. Blanchot, L'oeuvre et I’espace de la mort, in: L’espace litteraire, in coll. Idées. Paris 1968, 182-190.

14 Letztlich entfaltet sich dieser Umgang mit der HI. Schrift - oder das Geschehen der Lektiire - in zwei
sich ergdnzenden Schritten. Es gibt die HI. Schrift, sofern sie mich zum Sprechen bringt: Sie erweckt
in mir, was ich bisher von mir ohne sie nicht hétte sagen kénnen. Sie lockt aus uns ein Wort hervor,
allerdings ein Wort des Glaubens, weil es von jener Andersartigkeit nicht abzuldsen ist, die es moglich
macht. Es gibt auch die HI. Schrift, insofern sie ein Objekt u. dazu bestimmt ist, Wirkungen hervorzu-
bringen: Unter dieser Riicksicht erscheint sie nicht als Abfolge von Wahrheiten, sondern als ein Mit-
tel, Wahrheit zu stiften; da wird sie behandelt (wie man Bauxit behandelt), abgetrennt u. eingesetzt
im Blick auf Regeln, die nicht von ihr abhdngen und die alle auf eine Produktion bezogen sind.

98



Fundament der Geistlichen Ubungen

gegnet in den Exerzitien in dem id quod volo (lo que quiero - das, was ich will), das
man so oft in den Hinfithrungen der ignatianischen Meditationen herausgestri-
chen hat. Er beruht auf dem Postulat eines christlichen Glaubens: das, was es an
Tiefstem und am wenigsten Bekanntem in Gott hat (die beunruhigende Fremde
seines Willens), ist das, was es an Tiefstem und am wenigsten Bekanntem im Men-
schen hat (die beunruhigende Vertrautheit unseres eigenen Willens). Auch die
ignatianische Taktik fiihrt den Exerzitanten zu dem Unbestimmten dieses Wol-
lens mit dem Ziele einer neuen Determination seiner Objekte. Man geht von dem
»ich will“ zu seinem Objekt, ein Weg, der moglich geworden ist dank der Bewe-
gung, die zuerst darin bestand, sich von ersten Vorstellungen frei zu machen, in
die das Sehnen des Exerzitanten eingebunden und vermengt war. So gesehen tragt
sich die Konstruktion des Objektes ausgehend von einem Wollen in die Ordnung des
y2Fundaments“ ein.

Dasselbe gilt fiir die Praxis des Scheiterns, ein noch bezeichnenderer Zug, und
komplementér zum Vorigen. Die Szenen und die Zeiten, die fiir das aufeinander
folgende Innehalten des Exerzitanten an jedem dieser Orte vorgesehen sind,
ergeben nicht das Exposé einer Lehre, sondern eher eine Serie des Scheiterns,
jedes Mal bezogen auf die vorausgehende Position. Das Bedeutsame ist nicht die
»Wahrheit“ jeden Ortes, als hdtte man die Glaubensartikel des Credo oder des Ka-
techismus abzuleisten. Was zdhlt, ist die Beziehung, die von dem Ort aus gesehen,
an dem man ist, die ,Zusammenstellung” eines neuen Ortes wirkt. Die Vorgaben
(die Betrachtungen) oder die Anzeichen der Bewegung (zum Beispiel die Bitten,
die dem Exerzitanten nahe gelegt werden) wiederholen die Miihe einer Differenz
und spielen die Rolle eines ,Kannst nicht mehr machen“. Diese Reihe organisiert
keine Wahrheiten, wohl aber Handlungen. Sie formuliert keine Ideen, sondern
Praktiken (oder Ubungen), die jedes Mal darauf abzielen, einen Effekt der Distanz
im Verhéltnis zur vorausgehenden Praxis zu stiften.

Das ist die Art Diskurs, den das ,Fundament“ auf den Weg gebracht hat, in-
dem es dem Sehnen einen Freiraum eroffnet hat und die Visionen und unmittel-
baren Vorstellungen des Exerzitanten auf Abstand gertickt hat.

Ein ,Diskurs” — vom anderen gesteuert

Es gibt sehr wohl einen ,,Diskurs“, jedoch in dem Sinn, wie der Text ihn versteht:
den praxisbezogenen Diskurs. Der Ausdruck (discurso - Uberlegung) begegnet vor
allem am Ende der Exerzitien, in den , Regeln zu einem besseren Unterscheiden
der Geister“!®. Darin wird eine Reihe und ein Ablauf ins Auge gefasst: einerseits ein
Zusammenhang der einzelnen Erfahrungen (,,Trostungen®, ,Trostlosigkeiten®)

15 GU 333; 334; 336. In seinen anderen Verwendungen (GU 19; 234) bezeichnet der Ausdruck discurso
eine Abfolge, die einzuhalten ist, die Ordnung eines Verlaufes.

99



Lektiire

oder der einzelnen Stellen, die zu behandeln sind (die Punkte der Meditation),
andererseits der Sinn oder die Ausrichtung der Reihe. So gesehen sollen , Trost“
oder ,Trostlosigkeit“ nicht in sich selbst betrachtet werden. Es ist gar nicht mog-
lich, sich vom einen oder anderen, fiir sich genommen, ein Bild zu machen, als
wiirde das eine ,,Zustimmung“ Gottes besagen, und das andere sein ,Missfallen®.
Der Sinn ergibt sich aus ihrer Bezogenheit und aus der Richtung, die sie anzeigen.
Allein der Verlauf ist Zeichen.!®

In seiner Einmaligkeit hat kein Moment einen Wert. Kein Ort ist wahr oder
falsch; keine Gegebenheit ist geheiligt; keine Sprache ist unverwundbar. Sie ma-
chen nur Sinn, wenn sie in eine dynamische Relation eingetragen sind, abhédngig
von den Vorgdngen im Exerzitanten.

Diese Analyse der Weise, in der sich der Sinn manifestiert, hat eine technische
Produktion als Gegenstiick: Der Text vervielfaltigt kiinstlich die Protokolle, die
dazu bestimmt sind, Reihen sichtbar zu machen aufgrund eines Spiels von Wie-
derholungen, von Varianten, willkiirlichen Hypothesen und Gegenmafinah-
men'’. Es ist nicht Ziel, eine Wahrheit vollig zu ergriinden, sondern einen Diskurs
zu konstruieren, der trotz der Fehlschldge das Manifest der Sehnsucht in der Tat-
sdachlichkeit einer Situation organisiert: Das wird die ,,Erwdhlung* oder die Wahl
sein. Kurzum, Kalkulieren macht Sinn.

Jedentfalls bietet das System, das ein sauber abgetrennter Ort bereitstellt, ein
Mittel an, einem anderen Platz zu machen, und so weiter. Diese Orte sind vonei-
nander getrennt, was durch keine Erkldrung oder Ideologie tiberbriickt werden
kann und schliefdlich in dieses Unterwegssein verweist, das der Exerzitant auf sich
genommen hat: Der Aufbruch von Ort zu Ort ist im Text die Spur des anderen, fiir
den der Exerzitant bestimmt ist. Schon auf diese Weise gestattet die Zusammen-
stellung des Ortes die Entfaltung von unterschiedlich gestalteten Aufbriichen,
ohne sich ihnen unterzuordnen. Vielmehr macht sie Platz fiir die Erfahrung,
deren Erlduterung sie organisiert. Doch beschreibt sie die Erfahrung nicht. Der
Bericht ist untersagt, wird nur durch diese Zwischenrdume markiert, die den Platz
des anderen aufierhalb des Textes signalisieren.

Im Verlauf der Exerzitien, die fiir vier Wochen vorgesehen sind, setzt alles als
ihr Prinzip und Fundament das Sehnen (oder den ,Willen“) voraus, das von wo-
anders kommt, kreist, sich versucht, und in einer Reihe von Bezugnahmen zu Ob-
jekten, die vom Biichlein vorgestellt werden, sich zeigt. Der Text selbst wird zum
Warten auf den anderen, zu einem Raum, der durch das Sehnen geordnet ist. Es ist
der Garten, der von einem Wanderer von anderswo angelegt ist. Was die Teile, die
im Blick auf eine Unterscheidung geordnet sind, verbindet, ist die Abwesenheit

16 GU 331;333.

17 Z.B.: wenn du dich zu diesem hingezogen fiihlst, versuche das Gegenteil, usw. Vgl. in R. Barthes, Sade,
Fourier, Loyola, 76-79 (,,la balance et la marque“) die Analyse dieses Systems: ,,Ein Beispiel von zwei
Ausdriicken ist gegeben; der eine Ausdruck besagt das Gegenteil des anderen.“ [s. Anm. 12].

100



Fundament der Geistlichen Ubungen

des anderen - des Exerzitanten - fiir den es gedacht ist, der aber allein die Reise tut.
Eine Reise, zu der es keine Beschreibung oder Theorie gibt.

Auf diese Struktur, fiir die die Zusammenstellungen des Ortes die ersten An-
zeichen sind, miissen die Exerzitien insgesamt zurtickgefiihrt werden. Das Buch
kennt grofle Blocke. Die Anordnung von vier Wochen ist einer von ihnen. Voraus
geht ein Block von Anmerkungen. Nach dem Block der vier Wochen kommt einer,
in dem die Weisen des Betens'® zusammengetasst sind; weiter folgt eine Zusam-
menstellung von Punkten (Geheimnisse des Lebens unseres Herrn), schliefdlich
eine Reihe von Regeln. Diese Sammlungen gehoren zu verschiedenen Funktionen:
Kein Gesetz, das in den Text eingetragen wdre, ordnet weder die Blocke einander
zu noch bezieht es sie auf eine Aussage, die die zentrale ,Wahrheit“ der Exerzitien
wadre. Allerdings gehorchen sie einem gemeinsamen Gesetz, das aufierhalb von
ihnen und auflerhalb des Textes zu stehen kommt. Ihre Beziige zueinander definie-
ren sich durch die Beziehung, die jeder mit einer Extra-textualitdt, mit einem Un-
aussprechbaren unterhilt. Diese geordnete Gliederung ,hilt sich aufrecht“ durch
sein Aufen. Das will auch sagen, dass diese Vielfalt als andere ihren globalen Sinn
stiftet. Der Text wird strukturiert durch dieses andere, das er nicht benennt - durch
die Erfahrung des Exerzitanten, - die durch kein Wissen ersetzt werden kann und
dem bei allen vorgesehenen Dispositionen der Platz frei gehalten wird.

Diese ,Weise des Vorangehens“ besteht in einem gewissen Sinn darin, dem
anderen Platz zu machen. Sie selbst tragt sich in den Prozess ein, von dem sie von
»Anfang“ an spricht und der in seiner vollen Entfaltung fiir den Text darin besteht,
dem ,Begleiter” Platz zu machen, fiir den Begleiter wiederum dem Exerzitanten
Platz zu machen, fiir diesen dem Sehnen Platz zu machen, das ihm vom ANDEREN
zukommt. Unter dieser Riicksicht leistet der Text, was er sagt. Er ist das Produkt des
Sehnens nach dem anderen. Das ist ein Raum, der durch das Sehnen gebildet wird.

Der Text, der so das Sehnen artikuliert, ohne dessen Platz einzunehmen, wird
nur lebendig, wenn ihn der andere in die Praxis umsetzt und es einen ANDEREN
gibt. Er hdngt an dem, fiir den er bestimmt ist und der auch sein Ursprung ist. Was
wird aus diesem Text, wenn der ANDERE ihm fehlt? Der Diskurs wird zu einem leb-
losen Gegenstand, wenn der Besucher, den er erwartet, nicht kommt und wenn der
ANDERE lediglich ein leiser Schatten ist. Er wird zu einem Werkzeug, das noch die
Spuren verschwundener Prasenz tragt, wenn es aufderhalb seiner keinen Platz fiir
das Sehnen mehr hat, das er organisiert. Er vermag nicht zu bieten, was er voraus-
setzt. Er ist nichts als ein literarischer Raum, der einzig aus dem Verlangen nach
dem anderen seinen Sinn bezieht.

18 Ein Block, der zur ,,Betrachtung um Liebe zu erlangen“ gehért (GU 230-237).

101



