
1	 L’espace du désir ou Le «fondement» des Exercices Spirituels, in: Christus 20 (1973), 118–128. Mit 
freundlicher Genehmigung der Zeitschrift. Übersetzung: P. Andreas Falkner SJ.

2	 Die neue wissenschaftliche Edition der Textfassungen Sancti Ignatii de Loyola Exercitia spiritualia (J. 
Calveras / C. de Dalmases [Hrsg.], MHSJ, Rom 1969) unterstreicht die Bedeutung Fabers in der Endbe­
arbeitung und Verbreitung der Geistlichen Übungen. Die Entdeckung bzw. die bessere Kenntnis der 
ersten Texte zeigt mehr und mehr die Rolle, die dieser Mensch innehatte, dessen Leben vierzig Jahre 
dauerte und der sehr bald in die Fundamente des Gebäudes begraben wurde.

3	 Vgl. P. Favre, Mémorial, édité par M. de Certeau, DDB, 1960. Introduction, 7–101, bes. 73–76.
4	 GÜ 119; 204; 350, usw. – zit. n. Ignatius v. Loyola, Geistliche Übungen. Nach dem span. Urtext übers. 

von P. Knauer. Würzburg 42006; die Zahlen beziehen sich auf die Gliederung in Abschnitte [Anm. AF].

Der Sehnsucht Raum geben
Oder das „Fundament“ der Geistlichen Übungen1

Das Libretto der Geistlichen Übungen ist ein Text, geschrieben für eine Musik und 
Dialoge, die in ihm nicht enthalten sind. Er (der Text der Geistlichen Übungen) 
ist einem „Text außerhalb“ zugeordnet, der doch ganz wesentlich ist, aber nicht 
den Platz des Wesentlichen einnimmt. Er tritt nicht an die Stelle der (klingenden) 
Stimmen. Er geht ihnen nicht voraus; er gibt nicht vor, die klingenden Stimmen 
in Schriftform zu bieten. Er ist weder Bericht eines Weges noch einer spirituellen 
Abhandlung. Die Exerzitien bieten lediglich eine Anzahl von Regeln und Praktik­
en, die auf Erfahrungen bezogen sind; diese werden weder beschrieben noch ge­
rechtfertigt und haben in den Text keinen Eingang gefunden; dieser stellt sie in kei­
ner Weise dar, weil sie außerhalb von ihm in der Weise des gesprochenen Dialogs 
zwischen Begleiter und Begleitetem oder der im Schweigen sich ereignenden Ge­
schichte der Beziehungen zwischen Gott und den beiden Antwortenden passiert.

Eine Weise des Vorangehens

Die beste Definition der Geistlichen Übungen verdanken wir Pierre Favre, weit­
aus der bedeutendste Interpret, Verbreiter und Mit-Verfasser des Textes in den 
Anfängen seiner Geschichte.2 Sie sind vor allem eine „Weise des Vorangehens“3. 
Manchmal spricht Ignatius von der Ordnung des Vorangehens, von der Form des 
Vorangehens oder von der Weise, die ein Vorangehen kennzeichnet.4 Abgesehen 

Lektüre

Michel de Certeau SJ | Paris

1925–1986, Historiker, Kulturphilosoph, 
Mystikforscher

92



5	 Eine Schablone, vergleichbar einem Modell, das einen Ablauf organisieren soll.

von den Worten, setzt die Methode voraus, was sie nicht gegenwärtig setzt – eben 
die Stimme des Sehnens: Sie zu artikulieren ist Ziel der Methode. So dachte man 
auch, die Konsonanten hätten die Funktion, die Laute zu formen und so Worte 
zu bilden. Ebenso sollen hier Sätze – eine Sprache – die Stimme des Verlangens 
gliedern. Die Summe der Sätze wird einer Flugbahn gleichen, die von der Aus­
gangsposition des Exerzitanten zu einem Zielpunkt reicht – was es eben möglich 
macht, eine Reihe von Orten zu durchschreiten, das Verhalten, den Stand oder 
die Lebensweise zu ändern.

Die ignatianische „Prozedur“ erfordert einen „Sehnenden“ –  den Exerzitan­
ten, der von Sehnsucht getrieben auf der Suche nach einer zu fällenden Entschei­
dung ist – und sie zielt darauf ab, ihm die Mittel an die Hand zu geben, hier und 
jetzt sein Sehnen vorläufig zu benennen. Diese Prozedur führt ihn dahin, von 
dem Ort, an dem er sich befindet, aufzubrechen zu einem Ort größerer Wahrheit, 
dank einer Erhellung, die in Gestalt wirksamer Erfahrungen sich ereignet. Sie or­
ganisiert Orte, die dem Weg des Exerzitanten angemessen sind. Sie vermittelt ihm 
Anhaltspunkte, keine Beschreibung des Geschehens. Sie entfaltet Möglichkeiten, 
Alternativen und Bedingungen einer Veränderung, die der Exerzitant selbst sich 
vorgenommen hat.

Dieser Text (der Geistlichen Übungen) ist also ein Durchlaufen von Orten, eine 
gegliederte Serie von topoi. Er umfasst eine Reihe von „Zusammenstellungen von 
Orten“ jeglicher Art, gegliedert in vier „Wochen“ (gleich einem Schauspiel in vier 
Akten): herkömmliche Orte des Betens (zum Beispiel im Anschluss an Abschnitte 
aus den Evangelien); Verwendung von Vergleichen und imaginären Vorgängen 
(so etwa die ignatianischen Betrachtungen vom „Reich Christi“, von den „Zwei 
Bannern“ usw.); Hinweise auf die Gestik (Umfeld und Haltung des Betenden); Be­
merkungen zur Regelung der Lichtverhältnisse, die einem Ort ein besonderes Ge­
präge zu geben vermag (Dunkel in der dritten Woche oder Licht in der vierten); 
Rückschau und Wiederholung (die „Wiederholungen“ von Betrachtungen); Fikti­
onen, die vom Exerzitanten erwarten, so zu tun, als wäre er in anderen (inneren) 
Verfassungen oder in einer anderen Situation (Tod) als den eben gegebenen. Aber 
diese topologische Organisation erfordert ein komplementäres und scheinbar 
kontradiktorisches „Prinzip“, das ihr Gelingen bedingt: einen Nicht-Ort, der als 
„das Fundament“ hingestellt wird.

Ein Raum für das Sehnen

Der Vorgang, der die Veränderung eines Subjektes dank eines (fiktiven oder ope­
rativen)5 Einsatzes von Orten, die untereinander in Beziehung stehen, in Gang 
setzt, beginnt mit einem „Prinzip und Fundament“. Dessen Funktion besteht 

93

Fundament der Geistlichen Übungen



6	 In den ersten Direktorien der Geistlichen Übungen ist (im Unterschied zum gesamten Rest der Exerzi­
tien) keine bestimmte Dauer der Meditation angegeben, in der das Fundament zu betrachten sei (vgl. 
MHSJ, Direct., Rom 1955, 102; 434 usw.). Es handelt  sich um ein Stück, das dazu bestimmt ist, einen 
Raum zur Verfügung zu stellen.

7	 Insbesondere die Parallele des „Fundaments“ und des Enchiridion des Erasmus ist auffallend. Das wur­
de oft hervorgehoben. Vgl. Exercitia spiritualia, 56–58 [s. Anm. 1].

im Wesentlichen darin, dem Sehnen einen Raum zu eröffnen, dem Subjekt die 
Möglichkeit zu geben, von seinem Sehnen zu sprechen an einer Stelle, die nicht 
ein Ort ist und keinen Namen hat. Dieser Anfang ragt nicht hinein in die Serie der 
Tage und Stunden: Das „Prinzip“ entgeht der Zerstückelung der Zeit.6 Es gehört 
nicht zur Abfolge der Orte, die mit der Ersten Woche beginnt. Es ist dafür als dau­
erhafter Zustand gefordert, und es kann je nach Bedarf mehr oder weniger entfal­
tet werden. Im Verlauf der Geistlichen Übungen wird übrigens mehr oder weniger 
deutlich daran erinnert, wie wir sehen werden.

Der Sinn des „Fundaments“ ist darin gelegen, einen anfänglichen Bruch her­
beizuführen, auf den sich die ganze folgende Entwicklung stützt: Es geht um ein 
Zurück zum Sehnen und um eine Gelegenheit, es auszusagen. In den Geistlichen 
Übungen verschafft sich diese Bewegung einen Ausdruck, der dem kosmologisch­
en und ideologischen Klima einer Epoche entspricht. Die Bewegung, die zu Gott 
als „dem Ziel, auf das hin wir geschaffen sind“, zurückführt, ist das Mittel, von 
der Vereinzelung der Erkenntnisse oder religiösen Aktivitäten zurückzukehren 
auf deren unfassbares Woher und Wohin. Es wird beschrieben und gezeichnet als 
streng geordnetes Universum – weitgehend das der Epoche und gewiss auch das 
des Ignatius. Eine „philosophische“ Problemstellung des „Zieles“ und der „Mit­
tel“ zielt wie bei Erasmus7 darauf ab, die „Mittel“ durch ihren Bezug auf das „Ziel“ 
zu relativieren und in die rechte Ordnung zu bringen: Diese moralische Taktik 
soll die „Indifferenz“ begünstigen im Blick auf eine Revision der „Mittel“, die 
man ergreift, um das „Ziel“ zu erreichen.

Diese Taktik nimmt hier in Bezug auf tatsächliche Praktiken und die lehrmä­
ßigen Positionen des Exerzitanten die Rolle einer Art Ebbe ein. Diese Problem­
stellung, die keineswegs spezifisch christlich und überhaupt losgelöst von jeder 
theologischen Besonderheit ist, soll die Möglichkeit schaffen, die fundamentale 
Sehnsucht zu Wort kommen zu lassen, etwas zu befreien, das nicht der Ordnung 
objektiver Wahlen oder Formulierungen entspricht. Der Christ ist verunsichert 
durch Sorgen um eine Verbesserung des Handelns oder des Sagens. Das „Funda­
ment“ erzeugt einen Fluchtpunkt für die Dinge, die einer Prüfung unterzogen 
und verbessert werden können. Es verweist auf ein „Ziel“, dem kein Name zuge­
ordnet werden kann, oder auf einen „Ursprung“, der dem Sehnen „fundamen­
taler“ eingraviert ist als alle seine Zeichen oder Objekte.

Hierin wird also eine Weise angeboten, das Sehnen, das mit diesem oder je­
nem Ort der Arbeit oder des Verhaltens verbunden ist, vom Ort zu lösen. Wer mit 
der Idee in die Stille kommt, Gott wolle ihn eher hier als dort haben, oder dass 

94

Lektüre



8	 Vgl. zur Tragweite dieses unbestimmten Komparativs M. de Certeau, L’expérience spirituelle, in: Chri­
stus  17 (1970), 488–498.

9	 Vgl. P. Favre, Mémorial. Introduction, 21 f. [s. Anm. 2].
10	 „Um das eigene Leben und den eigenen Stand zu bessern und zu reformieren“, sagt der Text (GÜ 189).

dies besser sei als jenes, dem wird ein Vorgang der Enthauptung, der Entblößung 
angeboten: Dein Verlangen ist ohne Namen, unmöglich zu beschreiben, unge­
wöhnlich im Verhältnis zu den Orten, die man ihm zuschreiben möchte, außer­
halb jeder Bestimmung. Wer da behauptet: „Gott will von mir dies oder das“, dem 
wird zunächst zu antworten sein: Nein, Gott ist indifferent, „größer“8 als  deine 
wahren oder vorgestellten rendez-vous mit ihm. Ebenso muss man damit begin­
nen, diesen Anfangszustand  anzuerkennen, der nicht rückführbar ist auf das, was 
man sagt oder tut, ungestüm in Bezug auf Sprache, durchaus angewiesen auf For­
meln und Handlungen. Nur so wird es möglich, das Sehnen in Ausdrücken einer 
begrenzten und vorläufigen Wahl zu artikulieren. Auf den „Ursprung“ zurückzu­
greifen bedeutet immer eine Sehnsucht fernab von dem Ideal oder den Projekten, 
die man sich zurecht gezimmert hat, anzuerkennen in Vergleichen, die manchmal 
von einem Absturz, dann wieder von einem Fest sprechen.

Der „Wille“

In der Anthropologie und Theologie, die in den ignatianischen Texten enthalten 
sind, gibt es einen Fluchtpunkt für die Ordnung der Welt: den „Willen“. Für die 
Theologen von damals ist das hierarchisch geordnete Universum nur eine eben 
gegebene Ordnung, wenn man die vorhandenen Möglichkeiten Gottes in Betracht 
zieht, es hätte auch eine ganz andere sein können, wenn sie Gott gewollt hätte. 
Dieser Bezug auf ein unergründliches Wollen macht die Frucht der Erkenntnis 
wurmstichig. Die Vernünftigkeit der Welt enthält das Rätsel des unerkennbaren 
göttlichen Willens. Die „absolute Macht“ entzieht sich selbst dem, was die Ord­
nung, die sie stiftet, von ihr offenbart. Sie ist „ausgenommen“, der Kohärenz sei­
nes Werkes entzogen, losgelöst von der Ordnung, in der sie etwas von sich offen­
bart.9 Der Wille ist befremdlich, etwas Verfremdetes (une altérité), wenn man ihn 
von seinem Ursprung her sieht.

Das theologische Verständnis jener Zeit verweist auf den „Willen“ wie auf 
ein unter allem, was erkannt werden kann, unergründbares „Prinzip und Funda­
ment“. Im Menschen passiert das ebenso. Die mociones (Bewegungen), von denen 
Ignatius von Loyola spricht, sind genau genommen die Einbrüche dieses Willens, 
die gemessen an der offen liegenden Ordnung fremd bleiben. Im Menschen will 
etwas Unerwartetes zur Sprache kommen, das aus dem Unergründbaren hervor­
tritt, die Oberfläche des Bekannten in Bewegung bringt und aufwühlt. Das ist der 
Ursprung einer neuen „Lebensordnung“.10 Jede Errichtung einer Ordnung nimmt 
ihren Ausgang vom „Willen“.

95

Fundament der Geistlichen Übungen



11	 Vgl. P. Favre, Mémorial, 26: „Magistri in affectus” nannte man die ersten Gefährten. Der „umgekehrte 
Baum“, ein Bild platonischer Herkunft (der Mensch, eine „himmlische Pflanze“) ist für Faber das ar­
chetypische Symbol dieser Theologie; vgl. ebd., 89–90 [s. Anm. 2]. 

Im Vorgang, der alle Eigentümlichkeiten des christlichen Lebens auslöscht und auf 
sein Eigentliches zurückführt, eben auf Gott, den Schöpfer, auf den Anderen über 
der Ordnung, stellt das „Fundament“ das wirksame Prinzip dessen dar, was der Ex­
erzitant sucht, der in der Absicht gekommen ist, sein Leben zu ordnen. Das Sehnen 
ausgraben, das ist die Bedingung der Ordnung.

Das Unkraut aus dem „Willen“ herausjäten, das ist der Anfang. Im 16. Jh. war 
das, so scheint es, völlig neu. Die ersten Gesprächspartner und Exerzitanten des 
Ignatius von Loyola, des Pierre Favre oder des Franz Xaver waren überrascht von 
dem, was sie theologia affectus, eine „Theologie des Herzens“ nannten. Weit davon 
entfernt, diese Theologie sei eine Reihe von Überlegungen, die man im Verlauf 
eines Lebens „anstellen müsse“, sodass affektives Empfinden und Lebenspraxis 
daraus folgten und von gesicherten Erkenntnissen abhingen – diese Theologie hat 
als „Prinzip“ den „affectus“: Der „logos“ (ein diskursives Ordnen) sollte aufbauen 
auf einem grundlegendem Wollen, aus dem der Aufgabe, das Leben zu ordnen, 
Kraft und Mittel zufließen.11 Die Regeln und „Zusammenstellungen des Ortes“, die 
dafür vorgesehen sind, die Revision im Bereich des Lebensstandes und der prak­
tischen Möglichkeiten zu präzisieren, kommen in Abhängigkeit von einem von 
ihnen verschiedenen „Fundament“ ins Spiel, der Unbekannten des „Willens“. Die 
Methoden oder die „Exerzitien“ sind nur „spirituell“, wenn sie von einem völlig 
verschiedenen Prinzip ausgehen.

Der Aufbruch als Eingeständnis des Sehnens

Das „Fundament“ trägt in die Abfolge der Gedanken oder praktischen Lösungen 
einen Bruch ein. Es wirkt abschreckend. Es lässt den Weg enden, der den Exerzi­
tanten bereits aus einer unbefriedigenden Lebensweise zu einer Forderung nach 
einer anderen, besseren oder aus seiner zerflatternden Existenz in die religiöse Uto­
pie eines einenden Ortes geführt hat. Es unterbricht zuerst jenen Diskurs, der in 
ein und derselben Logik verläuft. Ein Innehalten ist angezeigt, das den Weg unter­
sagt, der direkt von einer Situation zur anderen führt. Für beide Situationen – jene, 
die der Exerzitant aufgibt, und die andere, für die die Exerzitien eine Entscheidung 
heranreifen lassen – gibt es einen Fluchtpunkt. Dieser Freiraum, der dem Sehnen 
angeboten wird, ist einem Fest vergleichbar: ein Gang zur Grenze, ein Gang ins 
Leere. Zwischen dem einen und dem nächsten Schritt gibt es einen Moment des 
unsicheren Standortes.

Es ist nicht überraschend, dass dieser Moment eine Schwelle ist. Vom Text her 
gesehen ist das Fundament eine Grenzzone, bereits fremd jenem Ort, den man ver­
lässt, um zu den Exerzitien zu kommen, und doch unabhängig von dem Gesetz, 

96

Lektüre



12	 Das ist die „Szenographie“, der „Urheber von Sprache“ oder logothète, der Organisator des Textes, den 
R. Barthes in „Exercices“ analysiert in Sade, Fourier, Loyola. Le Seuil 1971, 43–80.

das über vier Wochen hin Ort und Zeit der Exerzitien organisiert. Es ist eine Rand­
zone, etwas Zwischen-Drinnen.

Ohne Zweifel ist das der Grund, warum etwas da zu sein behauptet, was sich in 
der geregelten Abfolge von organisierten Orten nicht meldet und nur im Vorüber­
gang, im Voranschreiten auf die Grenze zu, sich melden kann. Man weiß, dass in 
alltäglichen Gesprächen (ganz wie in psychoanalytischen Sitzungen) sehr häufig 
bedeutsame Worte an der Tür, am Ende oder im Übergang vom einen zum anderen 
Ort gesagt werden. Aufbrüche sind vielsagend. Das gilt auch im gesellschaftlichen 
Leben. Übergänge eröffnen unterschiedlichen Sehnsüchten einen Ort, wo sie zur 
Sprache kommen können: Parolen und revolutionäre Feste. Das ganze Problem be­
steht darin zu wissen, ob dieses Wort, das im Übergang gefallen ist, vollkommen 
von der Ordnung, die kommt oder danach wieder kommt und dann „vergessen“ 
sein wird, losgelöst (ab-solue) sein wird – wie ein Fest ohne Morgen; oder auch, ob 
und wie es möglich ist, an einem anderen Ort oder in einer neuen Ordnung zu arti­
kulieren, was zwischen drinnen, im Übergang gesprochen wurde.

Ignatius lässt sich darauf ein, dieses Problem, das den Exerzitanten angeht, zu 
behandeln, wenn er den Aufbruch zur äußersten Grenze  mit einer strikten Ord­
nung von Regeln, vereinbarten Orten, ergänzenden Vorstellungen und „Schika­
nen“ durchlaufen lässt.12 Das eine ermöglicht die Rede von der Sehnsucht, das an­
dere führt an eine Weise, sein Leben zu ordnen, heran. Der Text der Exerzitien hat 
übrigens Gestalt angenommen, als Ignatius seine Zeit des „Erleuchteten“ (alumbra-
do) hinter sich gelassen und sich eingetragen hat für ein Leben der Studien, des 
kirchlichen Dienstes und bald auch der Verwaltung, eben in der Zeit, da er selbst 
dieser Gliederung sich fügte.

Das „Fundament“ (auf das ich mich beschränke) hat bleibend den Aufbruch 
im Auge. Es funktioniert wie die Rückkehr oder der Aufbruch zum Punkt Null, was 
die Einrichtung einer Serie möglich macht. In Wirklichkeit hat es den Anschein, 
da an die größte „Wahrheit“ des Wortes heranzukommen, an jene, die am meisten 
das Sagen in seiner Beziehung zum Tun spezifiziert, wo sie am stärksten der Sache 
enteignet ist, da, wo sie losgelöst ist von Beheimatung und Zugehörigkeit, im Risi­
ko und im Spalt zwischen beiden, im Moment des Sagens, d.h. genau keinen Ort 
zu haben, oder keinen anderen Ort zu haben als das Wort selbst. Dann fließt das 
in die Sprache zurück, um sich ins Wort zu bringen, halblaut vielleicht, was in der 
Gegenwart, in der Wiederholung, in den versteckten Aneignungen, die jede Praxis 
einschließt, nicht mehr besessen werden kann. Das „Wort“ ist an Trennung gebun­
den. Es taucht in allen Zwischenräumen auf, wo die Beziehung des Sehnens zum 
Tod hin, nach der Grenze sich abzeichnet. Die Abwesenheit oder die Enteignung 
ist es, die zum Sprechen bringt.

97

Fundament der Geistlichen Übungen



13	 M. Blanchot, L'oeuvre et l’espace de la mort, in: L’espace litteraire, in coll. Idées. Paris 1968, 182–190.
14	 Letztlich entfaltet sich dieser Umgang mit der Hl. Schrift – oder das Geschehen der Lektüre – in zwei 

sich ergänzenden Schritten. Es gibt die Hl. Schrift, sofern sie mich zum Sprechen bringt: Sie erweckt 
in mir, was ich bisher von mir ohne sie nicht hätte sagen können. Sie lockt aus uns ein Wort hervor, 
allerdings ein Wort des Glaubens, weil es von jener Andersartigkeit nicht abzulösen ist, die es möglich 
macht. Es gibt auch die Hl. Schrift, insofern sie ein Objekt u. dazu bestimmt ist, Wirkungen hervorzu­
bringen: Unter dieser Rücksicht erscheint sie nicht als Abfolge von Wahrheiten, sondern als ein Mit­
tel, Wahrheit zu stiften; da wird sie behandelt (wie man Bauxit behandelt), abgetrennt u. eingesetzt 
im Blick auf Regeln, die nicht von ihr abhängen und die alle auf eine Produktion bezogen sind.

Diese Erfahrung mag auf verschiedene Weisen zustande kommen. Sie ist als Prin­
zip an den zeitlichen Beginn der Exerzitien gestellt. Erinnerungen daran oder 
Erwähnungen wird es im Verlauf der gesamten Exerzitien geben. Am Ende der 
großen Inszenierungen der „Meditationen“ (der „Ruf des zeitlichen Königs“, die 
„Menschwerdung“, die „Zwei Banner“ usw.) scheinen die Zwiegespräche (Gebete) 
von neuem einen Fluchtpunkt in den Blick zu nehmen, nun aber bezogen auf 
einen festgesetzten Ort, es handelt sich um einen Auszug, während das „Funda­
ment“ beim Empfang des Exerzitanten seinen Platz hat, also am Eingang steht, vor 
den Wochen der Meditation.

Das Fundament eines Weges

Wie immer, das Fundament ist kein Exposé einer universellen Wahrheit, keine 
allgemeine Erörterung, aus der man am Ende einzelne Schlüsse ziehen könnte. 
Vielmehr ist es das Schema einer Bewegung oder, wenn man will, einer Loslösung. 
Bezogen auf Anhänglichkeiten, die die Sehnsucht an ein Objekt binden, an ein 
Ideal, an einen Lebensstand oder an eine religiöse Sprache, bewirkt es eine Abtren­
nung. Es schafft, gemessen an all diesen Sichtweisen oder an all diesen „Orten“ 
eine Entfremdung, die die Form eines schlichten und grundlegenden Wortes an­
nimmt. Die Verflüchtigung des Bestimmten bringt das Äquivalent von dem hervor, 
was Rilke „Sprache der Abwesenheit“ nennt. „Die Öffnung ist das Gedicht.“ Das 
Verschwinden der Dinge und die Rückkehr zum Schweigen öffnen den Raum, wo 
das Gedicht erscheint – „der Raum des Todes und der Raum des Wortes“13.

Während aber Rilke das Gedicht in diesen Raum bannt und eins durchs andere 
definiert, ist hier die Rede vom Sehnen, keinem Gedicht, sondern vom Anfangs­
punkt einer Wurfbahn. Es bringt ein Durchdringen nach rückwärts und eine Neu­
organisation effizienten Verhaltens auf den Weg. Es bringt genau das Prinzip zur 
Sprache, nach dem eine neue Artikulation von Praktiken erfolgen kann oder sich 
auswirken muss im Verlauf der Exerzitien. An dem, was das „Fundament“ mög-
lich macht, kann man in einer Reihe von Fällen das Funktionieren der Exerzitien 
erkennen. Zwei mir wichtig erscheinende Beispiele (die bei Ignatius von Loyola 
auch an der Praxis der Hl. Schrift zu messen wären14) sollen angeführt werden: die 
Konstruktion des Objektes ausgehend des Sehnens, und die Praxis des Scheiterns.
Der erste Vorgang verweist auf den „Willen“, wie ihn das 16. Jh. verstand. Er be­

98

Lektüre



15	 GÜ 333; 334; 336. In seinen anderen Verwendungen (GÜ 19; 234) bezeichnet der Ausdruck discurso 
eine Abfolge, die einzuhalten ist, die Ordnung eines Verlaufes.

gegnet in den Exerzitien in dem id quod volo (lo que quiero –  das, was ich will), das 
man so oft in den Hinführungen der ignatianischen Meditationen herausgestri­
chen hat. Er beruht auf dem Postulat eines christlichen Glaubens: das, was es an 
Tiefstem und am wenigsten Bekanntem in Gott hat (die beunruhigende Fremde 
seines Willens), ist das, was es an Tiefstem und am wenigsten Bekanntem im Men­
schen hat (die beunruhigende Vertrautheit unseres eigenen Willens). Auch die 
ignatianische Taktik führt den Exerzitanten zu dem Unbestimmten dieses Wol­
lens mit dem Ziele einer neuen Determination seiner Objekte. Man geht von dem 
„ich will“ zu seinem Objekt, ein Weg, der möglich geworden ist dank der Bewe­
gung, die zuerst darin bestand, sich von ersten Vorstellungen frei zu machen, in 
die das Sehnen des Exerzitanten eingebunden und vermengt war. So gesehen trägt 
sich die Konstruktion des Objektes ausgehend von einem Wollen in die Ordnung des 
„Fundaments“ ein.

Dasselbe gilt für die Praxis des Scheiterns, ein noch bezeichnenderer Zug, und 
komplementär zum Vorigen. Die Szenen und die Zeiten, die für das aufeinander 
folgende Innehalten des Exerzitanten an jedem dieser Orte vorgesehen sind, 
ergeben nicht das Exposé einer Lehre, sondern eher eine Serie des Scheiterns, 
jedes Mal bezogen auf die vorausgehende Position. Das Bedeutsame ist nicht die 
„Wahrheit“ jeden Ortes, als hätte man die Glaubensartikel des Credo oder des Ka­
techismus abzuleisten. Was zählt, ist die Beziehung, die von dem Ort aus gesehen, 
an dem man ist, die „Zusammenstellung“ eines neuen Ortes wirkt. Die Vorgaben 
(die Betrachtungen) oder die Anzeichen der Bewegung (zum Beispiel die Bitten, 
die dem Exerzitanten nahe gelegt werden) wiederholen die Mühe einer Differenz 
und spielen die Rolle eines „Kannst nicht mehr machen“. Diese Reihe organisiert 
keine Wahrheiten, wohl aber Handlungen. Sie formuliert keine Ideen, sondern 
Praktiken (oder Übungen), die jedes Mal darauf abzielen, einen Effekt der Distanz 
im Verhältnis zur vorausgehenden Praxis zu stiften.

Das ist die Art Diskurs, den das „Fundament“ auf den Weg gebracht hat, in­
dem es dem Sehnen einen Freiraum eröffnet hat und die Visionen und unmittel­
baren Vorstellungen des Exerzitanten auf Abstand gerückt hat.

Ein „Diskurs“ – vom anderen gesteuert

Es gibt sehr wohl einen „Diskurs“, jedoch in dem Sinn, wie der Text ihn versteht: 
den praxisbezogenen Diskurs. Der Ausdruck (discurso – Überlegung) begegnet vor 
allem am Ende der Exerzitien, in den „Regeln zu einem besseren Unterscheiden 
der Geister“15. Darin wird eine Reihe und ein Ablauf ins Auge gefasst: einerseits ein 
Zusammenhang der einzelnen Erfahrungen („Tröstungen“, „Trostlosigkeiten“) 

99

Fundament der Geistlichen Übungen



16	 GÜ 331; 333.
17	 Z.B.: wenn du dich zu diesem hingezogen fühlst, versuche das Gegenteil, usw. Vgl. in R. Barthes, Sade, 

Fourier, Loyola, 76–79 („la balance et la marque“) die Analyse dieses Systems: „Ein Beispiel von zwei 
Ausdrücken ist gegeben; der eine Ausdruck besagt das Gegenteil des anderen.“ [s. Anm. 12].

oder der einzelnen Stellen, die zu behandeln sind (die Punkte der Meditation), 
andererseits der Sinn oder die Ausrichtung der Reihe. So gesehen sollen „Trost“ 
oder „Trostlosigkeit“ nicht in sich selbst betrachtet werden. Es ist gar nicht mög­
lich, sich vom einen oder anderen, für sich genommen, ein Bild zu machen, als 
würde das eine „Zustimmung“ Gottes besagen, und das andere sein „Missfallen“. 
Der Sinn ergibt sich aus ihrer Bezogenheit und aus der Richtung, die sie anzeigen. 
Allein der Verlauf ist Zeichen.16

In seiner Einmaligkeit hat kein Moment einen Wert. Kein Ort ist wahr oder 
falsch; keine Gegebenheit ist geheiligt; keine Sprache ist unverwundbar. Sie ma­
chen nur Sinn, wenn sie in eine dynamische Relation eingetragen sind, abhängig 
von den Vorgängen im Exerzitanten.

Diese Analyse der Weise, in der sich der Sinn manifestiert, hat eine technische 
Produktion als Gegenstück: Der Text vervielfältigt künstlich die Protokolle, die 
dazu bestimmt sind, Reihen sichtbar zu machen aufgrund eines Spiels von Wie­
derholungen, von Varianten, willkürlichen Hypothesen und Gegenmaßnah­
men17. Es ist nicht Ziel, eine Wahrheit völlig zu ergründen, sondern einen Diskurs 
zu konstruieren, der trotz der Fehlschläge das Manifest der Sehnsucht in der Tat­
sächlichkeit einer Situation organisiert: Das wird die „Erwählung“ oder die Wahl 
sein. Kurzum, Kalkulieren macht Sinn.

Jedenfalls bietet das System, das ein sauber abgetrennter Ort bereitstellt, ein 
Mittel an, einem anderen Platz zu machen, und so weiter. Diese Orte sind vonei­
nander getrennt, was durch keine Erklärung oder Ideologie überbrückt werden 
kann und schließlich in dieses Unterwegssein verweist, das der Exerzitant auf sich 
genommen hat: Der Aufbruch von Ort zu Ort ist im Text die Spur des anderen, für 
den der Exerzitant bestimmt ist. Schon auf diese Weise gestattet die Zusammen­
stellung des Ortes die Entfaltung von unterschiedlich gestalteten Aufbrüchen, 
ohne sich ihnen unterzuordnen. Vielmehr macht sie Platz für die Erfahrung, 
deren Erläuterung sie organisiert. Doch beschreibt sie die Erfahrung nicht. Der 
Bericht ist untersagt, wird nur durch diese Zwischenräume markiert, die den Platz 
des anderen außerhalb des Textes signalisieren. 

Im Verlauf der Exerzitien, die für vier Wochen vorgesehen sind, setzt alles als 
ihr Prinzip und Fundament das Sehnen (oder den „Willen“) voraus, das von wo­
anders kommt, kreist, sich versucht, und in einer Reihe von Bezugnahmen zu Ob­
jekten, die vom Büchlein vorgestellt werden, sich zeigt. Der Text selbst wird zum 
Warten auf den anderen, zu einem Raum, der durch das Sehnen geordnet ist. Es ist 
der Garten, der von einem Wanderer von anderswo angelegt ist. Was die Teile, die 
im Blick auf eine Unterscheidung geordnet sind, verbindet, ist die Abwesenheit 

100

Lektüre



18	 Ein Block, der zur „Betrachtung um Liebe zu erlangen“ gehört (GÜ 230–237).

des anderen – des Exerzitanten – für den es gedacht ist, der aber allein die Reise tut. 
Eine Reise, zu der es keine Beschreibung oder Theorie gibt.

Auf diese Struktur, für die die Zusammenstellungen des Ortes die ersten An­
zeichen sind, müssen die Exerzitien insgesamt zurückgeführt werden. Das Buch 
kennt große Blöcke. Die Anordnung von vier Wochen ist einer von ihnen. Voraus 
geht ein Block von Anmerkungen. Nach dem Block der vier Wochen kommt einer, 
in dem die Weisen des Betens18 zusammengefasst sind; weiter folgt eine Zusam­
menstellung von Punkten (Geheimnisse des Lebens unseres Herrn), schließlich 
eine Reihe von Regeln. Diese Sammlungen gehören zu verschiedenen Funktionen: 
Kein Gesetz, das in den Text eingetragen wäre, ordnet weder die Blöcke einander 
zu noch bezieht es sie auf eine Aussage, die die zentrale „Wahrheit“ der Exerzitien 
wäre. Allerdings gehorchen sie einem gemeinsamen Gesetz, das außerhalb von 
ihnen und außerhalb des Textes zu stehen kommt. Ihre Bezüge zueinander definie­
ren sich durch die Beziehung, die jeder mit einer Extra-textualität, mit einem Un-
aussprechbaren unterhält. Diese geordnete Gliederung „hält sich aufrecht“ durch 
sein Außen. Das will auch sagen, dass diese Vielfalt als andere ihren globalen Sinn 
stiftet. Der Text wird strukturiert durch dieses andere, das er nicht benennt – durch 
die Erfahrung des Exerzitanten, – die durch kein Wissen ersetzt werden kann und 
dem bei allen vorgesehenen Dispositionen der Platz frei gehalten wird.

Diese „Weise des Vorangehens“ besteht in einem gewissen Sinn darin, dem 
anderen Platz zu machen. Sie selbst trägt sich in den Prozess ein, von dem sie von 
„Anfang“ an spricht und der in seiner vollen Entfaltung für den Text darin besteht, 
dem „Begleiter“ Platz zu machen, für den Begleiter wiederum  dem Exerzitanten 
Platz zu machen, für diesen dem Sehnen Platz zu machen, das ihm vom ANDEREN 
zukommt. Unter dieser Rücksicht leistet der Text, was er sagt. Er ist das Produkt des 
Sehnens nach dem anderen. Das ist ein Raum, der durch das Sehnen gebildet wird.

Der Text, der so das Sehnen artikuliert, ohne dessen Platz einzunehmen, wird 
nur lebendig, wenn ihn der andere in die Praxis umsetzt und es einen ANDEREN 
gibt. Er hängt an dem, für den er bestimmt ist und der auch sein Ursprung  ist. Was 
wird aus diesem Text, wenn der ANDERE  ihm fehlt? Der Diskurs wird zu einem leb­
losen Gegenstand, wenn der Besucher, den er erwartet, nicht kommt und wenn der 
ANDERE lediglich ein leiser Schatten ist. Er wird zu einem Werkzeug, das noch die 
Spuren verschwundener Präsenz trägt, wenn es außerhalb seiner keinen Platz für 
das Sehnen mehr hat, das er organisiert. Er vermag nicht zu bieten, was er voraus­
setzt. Er ist nichts als ein literarischer Raum, der einzig aus dem Verlangen nach 
dem anderen seinen Sinn bezieht.

101

Fundament der Geistlichen Übungen


